
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 11

Artikel: Der Prophet Jesaja (zweiter Teil). 5., Was tut ein Prophet? ; 6.,
Subversion (Jes 8, 11-15 und Jes 28, 14-22) ; 7., Das Hochgetürmte
muss fallen (Jes 30, 12-14) ; 8., Gegen die derzeitige Stimmung

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Der Prophet Jesaja (zweiter Teil)

5. Was tut ein Prophet?

Wenn wir die im ersten Teil angeführten
Stellen aus dem Jesajabuch zusammenfassen

wollen, wird man fast unwillkürlich auf
Formulierungen kommen wie: Jesaja kündigt

Unheil an, er ist ein Gerichtsprediger.
Aber solche Schlagworte verdecken mehr,
als sie erhellen könnten. Seine unheimliche
Beschreibung vom Zusammenbrechen oder
vom Wegspülen (vgl. unten in Punkt 6)
meinen nicht Schicksalsschläge, die Jesajas
Hörer hinzunehmen hätten. Ebensowenig
sollen sie verstanden werden als Strafmass-
nahmen einer erzürnten Gottheit, obwohl
man diese Sätze immer wieder so aufgefasst
hat. Tod und Zusammenbruch und Verwüstung

entstehen mit innerer Folgerichtigkeit
aus den herrschenden Zuständen. Jesaja
deckt etwas auf, das man nicht «glauben»
muss, sondern das prinzipiell erkennbar ist,
für alle sichtbar, die nur hinschauen wollen.
Aber sie weichen aus. Jesaja meint mit dem
Glauben (er braucht das Wort mit Gewicht,
vielleicht als erster in dieser allgemeinen
Bedeutung) nicht die Zustimmung zu seiner
Botschaft, sondern die Kraft, wirklich
hinzusehen, die Ruhe im Gegensatz zum
Aktivismus und zu den machtpolitischen
Konstruktionen, die Stille, welche die
Wahrnehmungsfähigkeit überhaupt ermöglicht.

Die Propheten sind Wahrsager. Mit
Christa Wolf geredet: «Prophetenglaube ist

grossenteils Glaube an die Kraft des
Wortes Die Zentrierung um den Logos,
das Wort als Fleisch - vielleicht der tiefste
Aberglaube des Abendlands, jedenfalls der,
dem ich inbrünstig anhange!»10

Eine traditionelle christliche Auffassung
versteht die Propheten als Strafprediger. Es
ist schon gesagt worden, dass das nicht
zutrifft. Dieses Bild ist mehr dem eifernden
Kapuziner oder dem stimmgewaltigen
protestantischen Bussprediger nachempfunden,

dem verbalen Donnergrollen, das dem

Publikum ein willkommener Schrecken und
geheimer Genuss war. Wie Eduard Mörike
in seiner «Pastoralerfahrung» mit milder
Ironie konstatiert:
«Meine guten Bauern freuen mich sehr,
Eine <scharfe> Predigt ist ihr Begehr.»

Die liberale Theologie und Bibelwissenschaft

des ausgehenden 19. Jahrhunderts
hat die Propheten als die «grossen Reformatoren

der israelitischen Religion» gesehen.
Und die Sache, die sie vertraten, nannten sie
ihren «Ethischen Monotheismus». Leonhard

Ragaz ist von seiner Schulung her der
liberalen Theologie und der kritischen
Bibelwissenschaft verpflichtet. Er bediente
sich ihrer Argumente in seinem späteren
grossen Werk «Die Bibel - Eine Deutung».
Aber als neuen zentralen Gesichtspunkt,
nicht als vorgefasste Meinung, wie er
betont, sondern als «Frucht eines lebenslangen...

Ringens um die Bibel und mit der
Bibel» gibt er «das Reich Gottes mit seiner
Gerechtigkeit für die Erde» an." Einer der
insgesamt sieben Bände ist den Propheten
gewidmet. Für sie im allgemeinen und für
Jesaja im besonderen findet er einleuchtende

Formulierungen. Ein für ihn bezeichnendes,

häufiges Stichwort, als Gegenbegriff
zum «Strafprediger» immer noch geeignet,
lautet «prophetische Revolution»'2. Damit
ist gemeint der Weg zu einer neuen
Erkenntnis Gottes und zur Gerechtigkeit,
nämlich zur gerechten Gestaltung der sozialen

Verhältnisse. Zum Thema der Erkenntnis

Gottes drückt sich Ragaz für unsere
Ohren ungewohnt aus, in diesem Stück ähnlich

wie Karl Barth: Er nennt die prophetische

Botschaft einen Kampf gegen die Religion;

nämlich gegen die Religion, die auf
eine blosse Selbstbestätigung hinausläuft,
auf eine Stabilisierung des Selbst- und des
Gemeinschaftsgefühls, so dass «Gott Israel
dient, statt Israel Gott»13. Entsprechend
nennt Ragaz den andern Aspekt: Jesajas
«Kampf gegen die Politik», gegen den Ver-

317



such, das Land und sein Geschick mit
militärischer Rüstung, mit Ross und Wagen,
durch Bündnisse und kluges Lavieren zu
sichern.14

Jesaja hat im 8. Jahrhundert v. Chr.
gelebt, in Jerusalem. Seine Berufung wird
ungefähr auf das Jahr 740 angesetzt. Das
Letzte, was von ihm vernommen wird, lässt
sich auf 701 datieren. Seine Worte verteilen
sich aber nicht gleichmässig auf diese 40
Jahre. Die Jesaja-Forscher, die sich sonst
herzlich uneinig sind, unterscheiden
übereinstimmend vier Zeitabschnitte für seine
Worte, mit langen Pausen dazwischen. Nun
war die ganze Zeit politisch unruhig.
Sobald grössere Bewegung und grössere Un-
gewissheit eintraten, meldete sich Jesaja
öffentlich. Die assyrische Übermacht brachte
damals in mehreren Anläufen die Kleinstaaten

im Raum Syrien-Palästina zum
Verschwinden, im Jahr 722 das Nordreich
Israel mit seiner Hauptstadt Samaria, während

Juda seine Existenz bewahren konnte,
wenn auch nur auf einem Restgebiet und
nur als assyrischer Vasallenstaat.15

Jesaja war verheiratet und hatte Söhne,
denen er symbolische Namen gab (Jes 7, 3
und 8, 3). Diese Namen (Ein-Rest-wird-
umkehren, Raubebald-Eilebeute) haben
zweischneidige Bedeutung. Der erste redet
von der Hoffnung auf Umkehr, doch wird
keine grosse und allgemeine Umkehr angesagt,

nur eine Minderheit oder ein Volk, das
eine schwere Einbusse erlitten hat, findet
den Weg. Der zweite Name kündigt an,
dass die Feinde, die zur Zeit der Geburt
Jerusalem bedrängen, nämlich die Aramäer
und das mit ihnen verbündete Nordreich
Israel, besiegt werden: Die Assyrer werden
sie zum Raub, nehmen. Juda wird entlastet
sein. Doch statt auszuharren, begab sich
Juda vorschnell in die Abhängigkeit von der
assyrischen Grossmacht. Von da an erinnert
der Name des Kindes an die vertane
Hoffnung. An anderer Stelle (Jes 20, 1-6) wird
berichtet, dass Jesaja drei Jahre lang nackt
in Jerusalem herumlaufen müsste, um zu
demonstrieren, dass die Ägypter, auf die
sich die Jerusalemer Machthaber nach einer
neuen kalkulierten Kehrtwendung gegen
Assyrien zu stützen gedachten, ebenso
nackt in die Gefangenschaft geführt würden
von den Assyrern. Mit einem Wort: Wir
erfahren vom Ergehen Jesajas nur dort et-

318

was, wo das mit seinem prophetischen Auftrag

zu tun hat. Man kann noch erschlies-
sen, dass Jesaja durchaus keinen sichtbaren
Erfolg hatte. Eine Gruppe von Schülern
fand er, denen vertraute er an, womit er in
der Öffentlichkeit kein Gehör fand (Jes 8,
16ff). Doch bekam Jesaja eine enorme
Nachwirkung, einen, wenn man das sagen
darf, postumen Erfolg: Seine Worte wurden
aufgenommen und erweitert, bedacht und
aktualisiert, die Sammlung seiner Worte
bekam einen immer grösseren Umfang, so
dass es ungeheuer schwierig geworden ist,
zwischen den Teilen, die wirklich auf den
Propheten zurückgehen, und den Erweiterungen

und Weiterführungen zu unterscheiden.

Die Exegeten gehen in ihren Urteilen
weit auseinander, der katholische Forscher
Rudolf Kilian etwa streicht in seinem
Forschungsbericht die echten Jesaja-Worte
radikal zusammen.16 Der grosse Kommentar
von Hans Wildberger ist, wie schon
erwähnt, vorsichtig konservativ, und der
sonst keineswegs konservative Klaus Koch
formuliert als seinen Leitsatz, dem ich mich
gem anschliessen will: «Dabei traue ich der
Überlieferung hinsichtlich der Authentizität
lieber zu viel als zu wenig zu.»17

Wir schliessen diese Zusammenfassung
ab, um wieder an Einzelworte heranzuführen,

und charakterisieren noch einmal die
prophetische Aufgabe mit einer glücklichen
Formulierung von Jürgen Ebach: «Nicht
das Vorhersagen der Zukunft war das Ziel
der Propheten, sondern das offene Heraussagen

dessen, was ist, das Aufdecken der
gegenwärtigen Verhältnisse im Licht der
Folgen - wenn es so weiter geht.»18

6. Subversion
(Jes 8,11-15 und Jes 28,14-22)

Der Prophet redet, er macht Aktionen, drei
Jahre lang läuft er nackt in der Stadt herum!
Aber er ist nicht ein Redner wie Demosthenes

oder ein Prediger wie Savonarola. Die
prophetischen Sätze sind lakonisch,
Rätselsprüche oder Sentenzen, Bilder, an denen
die Leute etwas herumzudenken haben. Die
Sprache der prophetischen Sätze ist gebunden,

rhythmisch, es handelt sich m.a.W. um
Poesie! Die dichterische Form ist oft ein
Indiz für die historische Echtheit der Sätze,
Erweiterungen sind oft, wenn auch keines-



falls immer, zerdehnt und von der Form her
weniger kraftvoll. Jesaja spricht vom
Zertrampeltwerden des guten Reblandes, vom
Aufstieben der vorzeitig abgedorrten Blüte,
von der Mauer, die einstürzt, von der Falle,
die zuschnappt,vomUnwetter, das das schnell
aufgeschichtete Versteck wegschwemmt.
Wir vernehmen so etwas wie eine Poesie
des Untergangs, die verbunden wird mit
einer bestimmten politischen Sicht.

Jesaja sagte den Ansturm der assyrischen
Macht an. Er riet zum Stillhalten, forderte
dazu auf, das, was unweigerlich im Kommen

war, hinzunehmen. Er setzte sich
gegen diejenigen, die eine berechnende
Bündnispolitik aufzubauen und das Spiel der
Macht mitzuspielen versuchten. Diese
ehrgeizigen Politiker wollten eine Verbindung
erreichen der Kleinstaaten in der Region
mit dem ehemals mächtigen Ägypten. Jesaja

aber nannte Ägypten zornig: «Ein Volk,
das nichts nützt; Dunst und Leere, was die
helfen, darum nenne ich es: Untätiger
Drache» (Jes 30, 7).

Die jesajanischen Sätze können an die
Stimmung erinnern, als am Anfang unseres
Jahrhunderts zuerst der Religiöse Sozialismus

und kurz darauf die Dialektische Theologie

auftraten, letztere zunächst als «Theologie

der Krise» bekannt. Auf kulturellem
Gebiet meldete sich noch unter den Verhältnissen

des kaiserlichen Deutschland der
Expressionismus. Kurz nach dem Krieg
erschien eine berühmt gewordene Sammlung
expressionistischer Gedichte unter dem Titel

«Menschheitsdämmerung». Drei Sätze
des Herausgebers seien hier zitiert: «Alle
Gedichte dieses Buches entquellen der Klage

um die Menschheit, der Sehnsucht nach
der Menschheit.» «Dass die Dichtung
zugleich dabei mitwirkte, gegen realpolitischen

Irrsinn und eine entartete
Gesellschaftsordnung anzurennen, war nur ein
selbstverständliches und kleines Verdienst.
Ihre grössere überpolitische Bedeutung ist,
dass sie mit glühendem Finger, mit weckender

Stimme immer wieder auf den
Menschen selbst wies, dass sie die verlorengegangene

Bindung der Menschen untereinander,

miteinander, das Verknüpftsein des
einzelnen mit dem Unendlichen... in der
Sphäre des Geistes wiederschuf.»19

Das erste der folgenden Stücke wird
übereinstimmend in die Zeit gerechnet, wo

der Aramäerstaat mit der Hauptstadt
Damaskus und das Nordreich Israel (mit der
Hauptstadt Samaria) den Südstaat Juda in eine

Koalition gegen das grosse Assur zwingen

wollten. Jesaja widerriet. Aber nun
drohte 733 v. Chr. ein Angriff der abgewiesenen

Bündnispartner, um die Verbindung
mit Gewalt zustande zu bringen. In dieser
innen und aussen gespannten Lage kam das
Wort Verschwörung! oder Verrat! hoch.
Jesaja wurde der Subversion verdächtigt. Er
geriet an den Rand. Aber er passte sich
nicht an. Zu seinem Vertrauten sagte er (Jes
8,11-15):

«Denn so hat ER zu mir gesprochen,
als die Hand zupackte

und mich davon abhielt, auf dem Weg
dieses Volks zu gehen, im Spruch:

Heisst nicht Verschwörung alles,
was dieses Volk Verschwörung heisst,

fürchtet nicht, was es fürchtet,
scheut euch nicht.

IHN, den Umscharten, haltet für den
Verschwörer, er sei eure Furcht
und eure Scheu.

Er wird zum Verschwörer, zum Stein des
Anstosses und zum Fels des Straucheins

für die beiden Häuser Israels (d.i. Nordreich
und Südreich) und zum Netz und zur
Falle für die Bewohner Jerusalems:

viele werden daran straucheln und fallen
und brechen, werden geschnappt
und gefangen.»

Das folgende Wort ist viel später gesagt,
nach Herbert Donner datierbar auf die Zeit
zwischen 705 und 701.20 Die führende
Schicht in Juda hielt es zusammen mit dem
König Hiskia für nötig und möglich, das
Vasallenverhältnis zu Ässur abzuschütteln.
Denn nach dem Thronwechsel in Assur hatte

es im Norden und Osten des Reiches
Aufstände gegeben. Nun sollte der westliche

Teil folgen, es wurden diplomatische
und militärische Fäden geknüpft. Die
versagten später alle. 701 marschierte endlich
doch ein assyrisches Heer in Palästina auf.
Das Land Juda wurde, als eine ägyptische
Armee geschlagen und die Philisterstädte
besetzt waren, ebenfalls erobert. Bevor
Jerusalem als letzte Stadt angegriffen wurde,
unterwarf sich Hiskia. Er zahlte Reparationen

und behielt noch einen Rumpf-Stadtstaat
als assyrischer Vasallenfürst. Vorher,

319



zur Zeit der hochfliegenden Pläne, kam
Jesaja mit dieser Botschaft (Jes 28,14-22):

«Darum hört SEINE Rede, Angeber,
Sprüchemacher vor diesem Volk

in Jerusalem.
Ja, ihr sprecht: Wir haben einen Bund

mit dem Tod geschlossen,
mit der Unterwelt einen Pakt gemacht.
Die reissende Geissei, wenn sie einherfährt,

an uns kommt sie nicht,
denn wir haben Trug zur Geborgenheit

genommen und uns in der Lüge
versteckt.

Darum so spricht der Herr, ER:
Da: Ich lege auf dem Zion einen Stein,

einen Stein der Prüfung,
einen Eckstein, kostbar für das Fundament.
Wer glaubt, weicht nicht.
Ich setze Recht als Richtschnur

und Gerechtigkeit als Senkblei;
da fegt Hagel die trügerische Geborgenheit

weg und überschwemmt Wasser
das Versteck,

zugedeckt wird euer Bund mit dem Tod,
und der Pakt mit der Unterwelt
steht nicht mehr.

Wenn die reissende Geissei einherfährt,
werdet ihr überrannt...

Ja, dann wie am Berg Perazim steht ER auf,
wie im Tal von Gibon wird er erregt,

zu tun seine Tat, fremd seine Tat, und zu
wirken sein Werk, unkenntlich
sein Werk.»

Jesajas Behauptung, die führenden Kreise

hätten einen Bund mit dem Tod geschlossen,

einen Vertrag mit der Unterwelt, wirkt
rätselhaft. Eine denkbare Deutung bestünde
darin anzunehmen, Jesaja vergleiche die
hohe Politik polemisch mit Riten, die auch
in Israel im Schwange waren, sich mit
einem Amulett gegen die dunklen Mächte zu
schützen. Wildberger21 vermutet einen
solchen diskreditierenden Vergleich. Aber
wahrscheinlich ist die Überlegung
einfacher22, dass die Ägypter in Osiris den
Schutzgott ihres Staates sahen. Osiris ist
aber der Herrscher über das Totenreich.
Gerade die damals zur Herrschaft gekommene

25. Dynastie förderte die Verehrung
des Osiris. Dann wäre der Bund mit dem
Tod ein Bund mit Osiris, also mit Ägypten.
Als Widerpart sehen wir eine «reissende
Geissei». Damit wäre Assur gemeint. Mit
320

Hilfe des Wettergottes Adad führt Assur
Krieg, wie ein Gewittersturm bricht es
plötzlich und verheerend ein. Adad aber ist
auf den Reliefdarstellungen mit einer
geschwungenen Geissei als Attribut versehen.
So geht Jesajas Bildrede an die, welche vor
dem verheerenden assyrischen Gewitter
meinen Zuflucht zu finden beim ägyptischen

Totengott.
Die führenden Kreise haben ein kompliziertes

Gebäude errichtet. Die Stichworte
dafür sind Bund und Pakt, Geborgenheit
und Sich-Verstecken, ein Sicherheitssystem
ist geschaffen. Aber Jesaja verbindet diese
an sich positiven Ausdrücke mit Tod und
Unterwelt, mit Lug und Trug. Schon in der
Exposition seines Wortes ist angedeutet,
was herauskommen muss nach der inhärenten

Logik: Die sich auf Ägypten einlassen,
auf das Pyramidenland, den Osirisstaat, das
Totenreich, werden bekommen, was vom
Totengott zu bekommen ist, den Tod.

Der Abschnitt könnte fortgesetzt werden
mit der Feststellung, dass dieses ganze
System weggespült wird. Oder mit der Aufforderung,

all das Fremde fahren zu lassen und
sich auf die eigene Grundlage zu besinnen.
Das Wort Jesaja 28,14ff. wirkt kompliziert,
weil, ineinander verschlungen, beides
gesagt wird. Das Stichwort Zion fällt. Aber es
wird nicht auf den bestehenden Tempel
verwiesen. Sondern ER legt dort einen Stein,
einen Eckstein für das Fundament, der
heisst: Stein der Prüfung. Offenbar ist am
alten Ort ein neuer Bau beabsichtigt.
Schwierig zu verstehen ist «der Stein der
Prüfung». Die Exegeten machen die
verschiedensten Vorschläge. Wahrscheinlich
ist es am besten, bei der traditionellen
Übersetzung «Prüfstein» zu bleiben und sie zu
verstehen in Analogie zu Richtschnur und
Senkblei. Dem gedachten Gebäude,
ausgemessen und gerichtet nach «Recht» und
«Gerechtigkeit», so heissen Schnur und
Lot, entspricht das bestehende Volks- und
Staatsgebäude nicht. (Darum deutet das
Neue Testament im 1. Petrusbrief 2, 6 und
im Römerbrief 10, 11 diese Jesajastelle
messianisch. Aber auch die späteren
jüdischen Kommentatoren fassen die Stelle so:
Ein neuer Gesalbter muss kommen und den
Bau errichten.) Nur, wer hat die Kraft
anzuerkennen, dass das gegenwärtige Gebäude
nicht bestehen kann? Wer verzichtet darauf,



mit Hilfskonstruktionen, mit Verputzarbeiten
die Abweichungen von der Waagrechten
und der Senkrechten unsichtbar zu

machen? Antwort: «Wer glaubt, weicht nicht»
(Jes 28, 16b). Wer glaubt, weicht nicht aus,
der muss sich nicht aus der Affäre ziehen.
Der rennt nicht zum Totenreich, sondern
bleibt standfest auf SEINEM Eckstein. Der
gleicht dem klugen Mann in der Bergpredigt,

der sein Haus auf Felsengrund baut.
Der Törichte errichtet seinen schnellen
Konjunkturbau, wo es ihm gerade passend
erscheint, wo es eben aussieht, aufs
Schwemmland, aber ein Platzregen wird
alles zum Einsturz bringen.

Die Gegner könnten sich aber auch auf
die eigene Überlieferung besinnen. Sie
könnten auf den Gedanken verfallen, sich
auf David zu berufen, auf die Geschichte,
die in 2 Samuel 5, 17ff. berichtet wird, als
David und Jerusalem der Sieg gegen die
Philister zufiel bei Perazim und Gibeon.
Wie es heisst: «ER hat meine Feinde vor
mir durchbrochen (paraz), wie Wasserfluten

durchbrechen (paeraez). Daher nannte
man den Ort Baal(das ist: Herr!)-Perazim.»
Aber Jesaja stellt ihnen alles auf den Kopf,
wohl «Herr des Durchbrechens», aber nicht,
um Jerusalem zu entlasten, sondern um es
schutzlos zu lassen:

«Hagel fegt die trügerische Sicherheit weg,
und Wasser überschwemmt
das Versteck...

Ja, dann wie am Berg Perazim steht ER auf,
wie im Tal von Gibon wird er erregt,

zu tun seine Tat, fremd seine Tat, und zu
wirken sein Werk, unkenntlich
sein Werk.»

Die schöne Religiosität, der zuversichtliche
Glaube ist zur Unkenntlichkeit verwandelt

in Gottesfremdheit. Statt zu werben
und Vertrauen aufzubauen, stösst Jesaja die
Zuhörer zurück. Er ist «destruktiv».

Und sind die verschiedenen Stimmen
nicht eigentlich gut verständlich, die heute
vor einer destruktiven Theologie warnen?
Verständlich diejenigen, die Dämme
aufschütten wollen und ihre Geborgenheit
verteidigen? Verständlich, die ärgerlich rufen:
Kirche wohin? und aufs bestimmteste meinen,

sie gehöre dahin, wo sie selber immer
schon gestanden sind?

Aber was den Anschein bekommt von

Destruktion, ist schmerzhafte Diagnose.
Denn es muss aufgedeckt werden, was
falsch in die Höhe hinaufgebaut wurde und
jetzt fallen muss. Erst wenn das klargelegt
und ausgehalten wird, kann auf dem freigelegten

Eckstein neu aufgemauert und aufgebaut

werden.

7. Das Hochgetürmte muss fallen
(Jes 30,12-14)

«Darum so spricht der Heilige Israels:
Weil ihr diese Rede verachtet habt
und vertraut auf Verdrehtes und Verkehrtes

und darauf euch stützt,
darum soll diese Schuld euch werden
wie ein Riss in der hohen Mauer,

einstürzend, ausbauchend,
die plötzlich in einem Augenblick

zum Einbruch kommt,
zerbrechen wird es, wie Töpfergeschirr

bricht, zersplittert ohne Schonen
und man findet unter den Splittern

nicht eine Scherbe,
um Feuer zu scharren vom Herd, um

Wasser zu schöpfen aus dem Tümpel.»

Man pflegt Abschnitte wie diese in der
exegetischen Literatur und in der Predigt
Gerichtsprophetie zu nennen, als
Gerichtsbotschaft auszugeben. Das ist problematisch.

Klaus Koch wendet sich mit Verve
dagegen. Er sagt: Da wird «eine abendländische

<juridomane> Gottesvorstellung auch
dem alttestamentlichen Propheten als
selbstverständlich unterstellt». «In keinem
der 39 Kapitel (Jesajas) findet sich ein
Begriff, der mit hinlänglicher Sicherheit auf
einen göttlichen Gerichtsakt deutet.»23
Wenn wir aber wieder in der Lutherbibel
lesen und auf einen Satz stossen wie Jes 3,
13 haben wir Mühe, diesen Exegeten zu
folgen:

«Der Herr steht da zum Gericht und ist
aufgetreten, sein Volk zu richten.

Der Herr geht ins Gericht mit den Ältesten
seines Volks und mit seinen Fürsten:

Ihr habt den Weinberg abgeweidet, und was
ihr den Armen geraubt, ist in
eurem Haus.»

Den drei deutschen Wörtern stehen im
Hebräischen gegenüber: rib, din, misch-
path. Und man müsste übersetzen:

321



«Da tritt ER hin zu streiten den
Rechtsstreit zu führen), steht hin
zu entscheiden über sein Volk,

ER kommt ins Gericht mit den Ältesten
und Fürsten seines Volks.»

Gott tritt als Ankläger auf, um dem Recht
zum Durchbruch zu verhelfen. Das ist eine
wichtige Nuance, die den Gerichtsbildern
eine andere Färbung gibt als die vom Letzten

Richter, der über Leben oder Tod
entscheidet. Gott «beabsichtigt damit ein
Aufrichten der Menschheit..., eine Durchsetzung

gottgewollter Seinsordnung... Dazu
bedarf Gott keiner Verhandlung und keines
Urteils, insofern kann hier von <Gericht>
nur höchst bildlich die Rede sein.»24 «Ein
Richter steht ausserhalb der Verwicklungen,

die er begutachtet, Jahwä aber ist überall

involviert.»25
Um dem «juridomanen» theologischen

Vokabular Gegensteuer zu geben, können
wir an einen therapeutischen Prozess denken.

In der Therapie muss zuerst genügend
Vertrauen aufgebaut werden. Dieses
Vertrauen macht es möglich, das Negative, das
sichtbar wird, anzuschauen und auszuhalten,

nicht zu weichen (Jes 28, 16b). Wenn
das, was Angst macht, angeschaut werden
kann, wenn die Verletzungen zu Tage kommen,

werden sie der Bearbeitung zugänglich.

Sie benennen zu können, setzt voraus
und sichert zugleich eine erste Distanzierung

von ihnen. Der Schrecken verschlingt
den Betrachter nicht mehr. Er tritt dem
Bedrohlichen gegenüber. Wer vertraut, weicht
nicht, aber der Schrecken weicht ein Stück
weit zurück. Die Hilfskonstruktionen und
Ersatzgebäude, die hochragenden Mauern,
die auf schlechtem Boden stehen, können
abgetragen werden oder stürzen von selber
ein. Das ist erschreckend genug. Aber es
macht auch möglich, dass auf dem Fundament,

auf dem Eckstein etwas Neues langsam

wieder aufgebaut werden kann.

8. Gegen die derzeitige Stimmung

Jesajas Botschaft ist auf lange Strecken
negativ, ist Kritik, wirkt bedrohlich. Sie
bedeutet eine Aufkündigung der allgemeinen

Übereinstimmung, Opposition. Heute
würden Jesaja Polarisierungstendenzen
zum Vorwurf gemacht. Damals kam er in

322

den Geruch des Verrats. Dieses prophetische

Erbe ist dem fast unglaublichen Zwang
zum Positiven und Aufbauenden entgegenzuhalten,

der heute herrscht.
Die Zeit der Selbstbesinnung nach dem

Faschismus ist beendet. In der Kirche sind
die ökumenischen Erkennmisse, wofür
etwa die Weifkonferenz «Kirche und
Gesellschaft» 1966 in Uppsala steht, den
zuständigen Fachstellen übergeben. Sollen
sich die Experten für Entwicklungshilfe
und, sofern sie nicht zum fundamentalistischen

Lager gehören, der Mission damit
befassen. Die Öffnung der Konfessionen
hat sich in einem friedlichen Nebeneinander
und höflichen Worten materialisiert. Es ist
zum Gesetz erhoben, dass Kirche und Religion

dazu da sind, die eiligen und zerstreuten

Zeitgenossen aufzurichten, ihnen
Erleichterung zu verschaffen, zu trösten und
zu ermuntern. Im salonfähig gewordenen
Slang ausgedrückt, heisst das: Die Leute
wollen etwas zu hören bekommen, was sie
«aufstellt». Es sei nicht gut, wenn man
zuviel von der Krise rede, wenn diese Krise
beschworen werde, tönt es von rechts und
aus der rechten Mitte und aus der linken
Mitte. Und links herrscht Weltschmerz, und
das ist auch kein hoffnungsvoller Zustand.
Die sich von den herrschenden Werten
nicht bestimmen lassen wollen, lesen
Bücher aus dem Gebiet der Esoterik und
buchen ebensolche Kurse.

Dem sollen wir widerstehen und beim
prophetischen Erbe beharren:
«Durch Stillesein und Hoffen würdet ihr

stark sein» (Jes 30,15b).
Damit ist nicht eine liebe Überzeugung

gemeint, dass es schon wieder besser wird.
Es ist nicht ein schweizerischer
Beobachtungsposten beschrieben, auf dem man es
nicht nötig hat, sich tief betreffen zu lassen.
Sondern das ist die Stärke, wirklich
hinzublicken. Denn es braucht Kraft, das Negative

anzusehen und zu benennen und also
dem Sog zum Positiven und Glättenden,
zum Versöhnlichen und Verharmlosenden
zu widerstehen. Aber gleichzeitig kräftigt
das auch, wenn wir es durchstehen. Dazu
gehört auch, die prophetischen Worte, die
für eine schnelle Erbaulichkeit missbraucht
und unkenntlich gemacht worden sind,
zurückzugewinnen. Das waren einmal nicht
Worte einer sanften Innerlichkeit: Stillesein



und Hoffen, sondern es handelte sich, raga-
zisch gesprochen, um ein revolutionäres
Stillesein. Die Angeredeten damals verwarfen

diese Möglichkeit, sie wollten den Status

quo erhalten und schafften Rüstungsgüter
an (Jes 30, 16).

(Der dritte Teil folgt im nächsten Heft.)

10 In: Voraussetzungen einer Erzählung: Kassandra,
Dannstadt/Neuwied 1983, S. 25.
11 Die Bibel - Eine Deutung, Band I, Die Ur-Ge-
schichte, Zürich 1947, S. 21f.
12 Die Bibel - Eine Deutung, Band IV, Die Propheten,

Zürich 1949, S. 18. u.ö.

13 A.a.O., S. 19.
14 A.a.O., S. 33.
15 Vgl. Klaus Koch, a.a.O., S. 120f.
16 Rudolf Kilian, Jesaja 1-39, Darmstadt 1983.
17 A.a.O., S. 120.
18 Jürgen Ebach, Apokalypse, in: Entwürfe 2, hg. von
F.W. Marquardt u.a., München 1985, S. 13.
19 Kurt Pinthus, Menschheitsdämmerung, Berlin
1919, Neuausgabe Leipzig 1968, S. 37.
20 Herbert Donner, Israel unter den Völkern, Leiden
1964, S. 153.
21 Vgl. Hans Wildberger, a.a.O., S. 1073ff.
22 Nach: Koch, vgl. a.a.O., S. 142f.
23 A.a.O., S. 120 und 132.
24 Koch, a.a.O., S. 133.
25 Koch, Propheten II, S. 200.

NW-Gespräch mit Frei Betto

Die spirituelle Dimension der Perestroika

Ohne Friede keine wirtschaftliche
Entwicklung in der Sowjetunion

NW: Frei Betto, Du kennst die sozialistischen

Staaten Osteuropas aus eigener
Anschauung und hast Dich auch in Vorträgen
und Aufsätzen mit der «Perestroika» in der
Sowjetunion auseinandergesetzt. Wie
beurteilst Du die Entwicklung dieses

Projekts?

Frei Betto: Die Sowjetunion hat in den
letzten 20 Jahren eine wirtschaftliche Krise
durchgemacht. Deshalb muss die Regierung
die enormen Kosten für die Rüstung
senken. Um die 18 Prozent ihres Bruttosozialprodukts

hat die UdSSR in den vergangenen
Jahren allein für die militärische Verteidigung

ausgegeben. Wenn Brasilien nur
schon 4,5 Prozent des Bruttosozialprodukts
für die Schuldzinsen ausgibt - das sind 12
Milliarden Dollar, die wir jährlich an die
internationalen Banken zahlen müssen -, löst
das bereits eine soziale Krise aus. Um nun
die viel zu hohen Rüstungsausgaben zu
senken, ist Friedenspolitik für die Sowjetunion
wichtig. Der Friede ist die Bedingung für
die wirtschaftliche Entwicklung des Landes.

Damit unterstelle ich keineswegs,
Gorbatschow sei mehr an der Wirtschaft als am

Frieden interessiert. Der Friede ist ein
ethischer Wert. Und ich vertraue auf Gorbatschows

ethisches Urteil und seinen Kampf
für den Frieden. Aber gleichzeitig muss
Gorbatschow die akute Wirtschaftskrise
überwinden. Darum sucht er den Frieden
derart offensiv. Die Sowjetunion benötigt
zum Beispiel Spitzentechnologie, in der sie
hinter den kapitalistischen Ländern zurückliegt.

Investitionen in diese Spitzentechnologie
brauchen jedoch Geld, das nur vom

Rüstungsetat abgezweigt werden kann. Die
Sowjetunion ist ein widersprüchliches
Land. Sie vermag einerseits die permanente
Weltraumstation Mir zu bauen und zu
unterhalten, was die USA noch nicht erreicht
haben, und ist anderseits nicht in der Lage,
gute Schuhe herzustellen. Diese
Widersprüchlichkeit gilt es aufzuheben, was ohne
die Verringerung der Verteidigungsausgaben

nicht möglich ist.
NW: Wie beurteilst Du die Entwicklung in
der Sowjetunion aus der Sicht der Dritten
Welt?
Frei Betto: Aus der Sicht der Dritten Welt
gibt es in der Politik Gorbatschows einen
Widerspruch. Dieser Widerspruch besteht
darin, dass Gorbatschow glaubt,
Abrüstungsverträge zwischen Ost und West ge-

323


	Der Prophet Jesaja (zweiter Teil). 5., Was tut ein Prophet? ; 6., Subversion (Jes 8, 11-15 und Jes 28, 14-22) ; 7., Das Hochgetürmte muss fallen (Jes 30, 12-14) ; 8., Gegen die derzeitige Stimmung

