
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 10

Rubrik: Zeichen der Zeit : "Frieden in Gerechtigkeit"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den Zeilen finde ich beim Wiederlesen
höchstens eine Ahnung davon: «Die Welt
der Stadt interessierte ihn, aber sie lockte
ihn nicht. Wenn Leute glaubten, mit ihm
herablassend wie mit einem Analphabeten
reden zu müssen, verstummte er. Nicht weil
er beleidigt war, sondern weil es sinnlos
wäre, mit ihnen ein Gespräch zu führen.
Nur seine Augen und seine Mundwinkel
verrieten seine Überlegenheit an Erfahrung,
wenn wir uns anfänglich unbeholfen und
unsicher mit den Problemen des Kochens
und Waschens ohne Strom, fliessendes
Wasser und technische Hilfsmittel
herumschlugen oder uns im Nebel in den Karren-
feldern verirrt hatten und zu erklären
versuchten, wo überall wir durchgekommen
seien. Aber er war auch nicht zu stolz, nach
der Bedeutung eines Wortes zu fragen, unter

dem er sich beim besten Willen nichts
vorstellen konnte. Es wird mir unvergesslich

bleiben, wie wir, wie oft, im Dunkel
vor dem Transistorradio sässen und
gemeinsam ein Hörspiel verfolgten, in dem
ein Spiegelkabinett auf einem Rummelplatz
vorkam. Wir kreisten dieses Gebilde solange

mit Fragen und Erklärungen ein, bis wir
uns förmlich in den Zerrspiegeln wiedersahen.»

Selten kamen auf einen Artikel so
eindrückliche Reaktionen. Manchmal unbe¬

holfen geschriebene Briefe von Leuten, die
den Verstorbenen persönlich kannten. Dank
für den «schönen Nekrolog» auf einen, «der
von gewisser Seite als unfreundlicher und
wildborstiger Querulant tituliert, ja sogar
verschrien wurde» und doch «ein beholfe-
ner und friedliebender Mensch» gewesen
sei. Dazu die Berichte von Erlebnissen mit
ihm. Der letzte kam von einem Auswanderer

aus Neuseeland. Ein paar Wochen
hinterher, «denn wir wohnen eben auf der
anderen Seite der Welt». Der gebürtige
Schwyzer nahm an, ich würde wieder
Menschen dieser Art begegnen: «Es hat noch
mehr solche auf den schönen Schweizeralpen.»

Vielleicht war er schon zu lange weg
und hat die raschen, tiefen Veränderungen
nicht mehr erlebt. Vielleicht habe ich nicht
wirklich gesucht. Ich fand jedenfalls stets
nur Teile des Ganzen.

Bald gibt es wohl die Voraussetzungen
nicht mehr. Wie jener im Tal von einem
einzelnen Auto, werden diese von immer
höher führenden Strassen überfahren und
all den anderen Verbindungen zu einem
besseren, einfacheren Leben. Einfacher!
Wie richtig und doch völlig falsch dieses
Wort hier ist. Hans Steiger

Georg K. Glaser, Geheimnis und Gewalt, Ein Bericht.
Neuausgabe 1989. Verlag Stroemfeld/Roter Stern,
Basel, 592 Seiten, Leinen, Fr. 46.-.

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
«Frieden in Gerechtigkeit»

Über den Wert der Europäischen Ökumenischen

Versammlung in Basel entscheidet
die Praxis, die ihr folgt. Das Schlussdokument

«Frieden in Gerechtigkeit» stellt selber

fest, «dass die Europäische Ökumenische

Versammlung Teil eines Prozesses
und nicht ein einmaliges Ereignis ist. Was
nach Basel geschieht, wird von grösster

Wichtigkeit sein» (95).' Religiöse Sozialistinnen

und Sozialisten sollten sich aktiv in
diesen Prozess einschalten und bei aller
berechtigten Skepsis gegenüber einem weiteren

kirchlichen «Papier» doch zur Kenntnis
nehmen, worauf sich in Basel nahezu 700
Delegierte aus den 120 Mitgliedskirchen
der Konferenz Europäischer Kirchen (KEK)

302



und den 25 Bischofskonferenzen des Rates
der Europäischen Bischofskonferenzen
(CCEE) einigen konnten. Es ist gewiss ein
«Zeichen der Zeit», wenn sich die europäischen

Kirchen zum ersten Mal nach rund
450 Jahren wieder versammeln und ein
gemeinsames Dokument erarbeiten, das für
«Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der
Schöpfung» eintritt.

Für eine politische Verkündigung

Das Entscheidende, das uns Mut macht,
vorweg: Das Dokument «Frieden in
Gerechtigkeit» enthält die klare Absage an
jede Verkürzung der biblischen Botschaft
auf eine Jenseitsreligion. Es heisst hier
unmissverständlich: «Wir halten es für
wesentlich, dass die lebenswichtigen Anliegen

von Gerechtigkeit, Frieden und der
Bewahrung der Schöpfung nicht vom Auftrag

der Kirche zur Verkündigung des
Evangeliums getrennt werden» (79). Noch
prägnanter hatte der Erfurter Propst Heino
Falcke in der Eröffnungspredigt formuliert:
«Die Frage dieser Tage kann nicht lauten:
Wie politisch darf die Kirche werden? Die
Frage ist, ob uns die Liebe zu Christus
erfüllt, sein Frieden und seine Gerechtigkeit
uns bewegen, wie politisch und brisant auch
immer es dann werden mag.»2

«Basel» spricht nicht nur vom «neuen
Menschen», sondern auch von neuen
«Strukturen der Liebe» (22). Ein bürgerliches

Christentum, das noch glaubt, sich mit
einem blossen «Gesinnungswandel» des
Individuums begnügen zu dürfen, bekommt
zur Antwort: «Persönliche Erneuerung und
die Veränderung der Strukturen» sind
«zwei Seiten derselben Medaille» (71).

Die Basler Versammlung spricht von
«Strukturen, die Ungerechtigkeit, Gewalt,
Verschwendung und Zerstörung ausbreiten».

Sie seien «das Ergebnis der Sünde des
Menschen» und vermöchten «oft den Kurs
der Zukunft zu bestimmen» (43). In Anlehnung

an die Sozialenzyklika «Sollicitudo
rei socialis» hatte der erste Entwurf noch
nach «Strukturen der Sünde gefragt», «für
die Europa mitverantwortlich» ist.3 Da
Strukturen, die Unrecht verbreiten, wohl
auch «Strukturen der Sünde» sind, handelte
es sich für die Delegierten vielleicht nicht
um ein theologisches, sondern um ein ter¬

minologisches Problem. Nur, der Begriff
«Strukturen der Sünde» ist insofern präziser,

als er individuelles Fehlverhalten im
Kontext gesellschaftlichen Unrechts
begreift und uns nahelegt, diese Strukturen
nicht weniger entschieden zu bekämpfen als
die persönliche Sünde. Es war kein geringerer

als Karl Rahner, der noch kurz vor
seinem Tod betonte, dass «solche Strukturen,
die einerseits durch persönliche Schuld
entstehen und anderseits zu neuer Sünde» und
«zur Verzweiflung von Menschen» führen,
«wirklich sündig sind, also auch mit aller
Negation bekämpft werden müssen, die ein
Christenmensch gegenüber der Sünde hat»4.

Gerechtigkeit

Konsequent und konkret ist das Dokument
in der Frage weltweiter Gerechtigkeit. Es

geht aus von den 950 Millionen Menschen,
die «heute nicht das Notwendigste zum
Leben haben» (9). Die Schuldenkrise und
ihre Folgen für die Verelendung von
Mensch und Umwelt werden am Beispiel
Brasiliens aufgezeigt (14). Die Basler
Versammlung verlangt Schuldenerlass für die
«ärmsten Entwicklungsländer» und
Schuldenerleichterung «für alle verschuldeten
Länder, einschliesslich derer in Osteuropa»
(84). «Eine neue Weltwirtschaftsordnung»
(72) soll Kapitalflucht verhindern, die Politik

des Internationalen Währungsfonds
verändern und die Terms of Trade revidieren
(84). Das Dokument mahnt Ost und West,
sich nicht zulasten der Dritten Welt auf
einen Scheinfrieden zu einigen: «Entspannung

und Versöhnung in Europa dürfen
allerdings nicht auf Kosten der Länder in
Asien, Afrika, Mittel- und Lateinamerika
geschehen» (56)

Scharf verurteilt wird «die Apartheid in
Südafrika», die «als System nicht
reformierbar und deshalb abzuschaffen» sei. An
«die Kirchen, Gemeinden und einzelnen
Christen» ergeht die Aufforderung, «sich
aktiv auf das <minimale Aktionsprogramm)
diplomatischer und wirtschaftlicher
Massnahmen (wie Kohlenembargo, keine neuen
Darlehen, Sperrungen der direkten
Flugverbindungen) zu verpflichten, wie es vom
Südafrikanischen Kirchenrat und von der
Katholischen Bischofskonferenz im Südlichen

Afrika beim Besuch ihrer Delegation

303



in Europa im Mai 1988 dringend erbeten
wurde» (84).

Rassismus gibt es aber nicht nur in
Südafrika, «institutionalisiert» wird er auch «im
Falle der Einwanderungsgesetze bestimmter

europäischer Länder» (84). «Das
europäische Haus sollte ein offenes Haus sein,
ein Ort der Zuflucht und des Schutzes, ein
Ort des Willkommens und der Gastfreundlichkeit,

wo Gäste nicht diskriminiert,
sondern als Mitglieder der Familie behandelt
werden» (68). «Vor allem die Flüchtlingsund

Asylantenpolitik» gilt als «Testfall für
die Offenheit Westeuropas» (62). Die Basler

Versammlung verlangt nicht mehr und
nicht weniger als «die Abschaffung aller
Restriktionen gegen diese Menschen» (85).
Das Widerstandsrecht für Leib und Leben
der Asylsuchenden wird bejaht; denn
«vorrangig» ist die Treue zu Gott, «alle anderen
Loyalitäten (gegenüber Staat, Kultur oder
sozialer Gruppe usw.) sind demgegenüber
zweitrangig» (77)

Eine der grossen Schwächen von «Basel»
liegt im Mangel an Kriterien für eine
gerechte Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung

in Europa. Zwar sieht das Dokument,
wie «sogar in den reichen Industrienationen»

immer mehr Menschen «unter dem
Existenzminimum leben» (9). Im «gemeinsamen

europäischen Haus» dürfe «nicht
zugelassen werden, dass sich die Lage einiger

Teile verschlechtert, während andere in
Luxus glänzen» (66). Zwar fallen starke
Worte «gegen die Ungerechtigkeit der
Massenarbeitslosigkeit, gegen die Vernachlässigung

der Jugend und das Sich-selbst-Über-
lassensein der Alten» (68). Aber dass es
sich dabei um Systemfehler handeln könnte,

die mit den kapitalistischen
Produktionsverhältnissen zu tun haben, war der
Versammlung keine Zeile wert.

«Partizipation» soll zwar auch zur
europäischen «Hausordnung» gehören (67).
Wie Partizipation sich auf die Demokratisierung

in Wirtschaft und Gesellschaft
auswirken müsste, fragen wir jedoch umsonst.
Was dem Dokument fehlt, ist eine
Auseinandersetzung mit «Perestroika» als
sozialethischer Herausforderung für die westliche
Welt. Es lobt zwar «die demokratischen
Reformen in der UdSSR und in anderen
osteuropäischen Ländern» (51), erwähnt aber
mit keinem Wort, wie undemokratisch

304

Westeuropas Wirtschaft noch strukturiert
ist. Dabei gibt es seit 1981 eine Sozialenzyklika,

die den «Vorrang der Arbeit vor dem
Kapital» postuliert.5 Sind Mitbestimmung
und Selbstverwaltung kein Thema mehr?

Gewiss wollte die Versammlung die
europäischen Völker mit erster Dringlichkeit
an ihre Verpflichtungen gegenüber der Dritten

Welt erinnern, da hier die Not am grössten

ist. Aber geht das so ohne Veränderung
der Strukturen in West- und Osteuropa?
Wie sollen wir die Wirtschaft dahin bringen,

ihr Verhalten gegenüber der Dritten
Welt zu ändern, wenn wir sie nicht auch
demokratisch mitbestimmen können? Wir
dürfen die «Hoffnung auf einen sich
demokratisierenden Sozialismus» nicht aufgeben,

sagt Heino Falcke, zumal «der Kapitalismus

international die Hauptursache der
Armut im Süden ist und national die Züge
einer postsozialen Gesellschaft annimmt»6.
Schade, dass wir solche Sätze nicht auch im
vorliegenden Schlussdokument wiederfinden.

Frieden

Starke Worte und eher schwache
Konsequenzen enthält das Basler Dokument zur
Frage von Krieg und Frieden. Es überzeugt
mit der Erklärung, «dass der Krieg nach
dem Willen Gottes nicht sein darf», daher
«die Institution des Krieges zu überwinden»

(86) sei. «Absage an Gewalt» gilt als
der einzige christliche Weg, als Weg der
«Liebe, die sogar den Feind sucht, um ihn
zu verwandeln und sowohl Feindschaft wie
Gewalt zu überwinden» (32). «Gewaltlosigkeit

muss als aktive, dynamische und
konstruktive Kraft verstanden werden, die
von unbedingter Achtung vor der menschlichen

Person ausgeht» (86). Wer zudem
«Erhaltung des Lebens» als oberstes Kriterium

beim Aufbau der gesellschaftlichen
Ordnung» (84) anerkennt, kann nicht
gleichzeitig die militärische Konfliktlösung
akzeptieren. Das gilt ganz besonders für
Europa: «In unseren Ländern oder auf
unserem Kontinent gibt es keine Situation, die
einen Einsatz von Gewalt rechtfertigen
würde» (61).

Wo nun aber die Fragen von Krieg und
Frieden konkret werden, politisiert das
Papier mit Kompromissformeln. Gewaltlosig-



keit reduziert sich auf die Forderung, in
Europa «rein defensive Sicherheitsstrukturen

zu entwickeln» (86), womit gewiss
auch unsere Militärs gut leben können.
Zwar beklagt der Text: «Junge Menschen
leiden unter zwangsweisem Militärdienst

in manchen Ländern ohne die
Möglichkeit zur Militärdienstverweigerung aus
Gewissensgründen» (85). Aber gleichzeitig
will «Basel» es mit jenen nicht verderben,
die nach wie vor an militärische Sicherheit
glauben: «Diejenigen, die in den Streitkräften

mit dem Ziel dienen, Rechte und
Freiheiten ihrer Völker zu schützen, sollten ihr
Amt im Dienst des Weltfriedens ausüben»
(86). «Dass die Ökumenische Versammlung

in der DDR zum gleichen Thema einen
Schritt weiter ging und dem zivilen Dienst
einen ethischen Vorrang einräumte, deutet
bereits an, dass diese Diskussion im konziliaren

Prozess weitergehen wird», schreibt
mit Recht ein Pfarrer aus der DDR.7 Die
Diskussion muss zweifellos solange weitergehen,

bis die Kirche ihre Gläubigen zur
Militärverweigerung aufruft und ihnen so
die Waffen aus der Hand nimmt. Vorher
sind Kirche und Ökumene nicht auf der
Höhe ihrer prophetischen Aufgabe.

Das Dokument ächtet nicht einmal die
ABC-Waffen, sondern verlangt lediglich,
«die Welt schrittweise von allen
Massenvernichtungswaffen zu befreien» (75). Es
ruft zwar «alle Länder und Regierungen in
Europa auf, sich zusammenzutun und
zusammenzuarbeiten mit dem Ziel, die
Entwicklung, Herstellung, Erprobung,
Stationierung sowie den Besitz und die
Anwendung von Massenvernichtungswaffen,
seien es nukleare, biologische oder chemische

Waffen, völkerrechtlich zu verurteilen
und folglich zu beenden» (86). Aber es war
der Basler Versammlung offenbar nicht
möglich, dem völkerrechtlichen Verbot
durch die moralische Verurteilung den Weg
zu ebnen, wie es der Ökumenische Rat der
Kirchen 1983 in Vancouver getan hat.

Bewahrung der Schöpfung

Bewahrung der Schöpfung meint neuen
Lebensstil und Veränderung der
Produktionsweisen. «Umkehr zu Gott (Metanoia)

bedeutet heute die Verpflichtung,
einen Weg zu suchen aus einem Lebensstil

und aus wirtschaftlichen Produktionsweisen,
die die Natur schwer schädigen» (45).

Der neue Lebensstil «sollte den Nöten der
Armen und Marginalisierten in unseren
eigenen Gesellschaften und in der Zwei-Drittel-Welt

Rechnung tragen» (85). Neuer
Lebensstil, der auch «der Umwelt so wenig
Schaden wie möglich zufügt», «bedeutet:
weniger Energie verbrauchen, öffentliche
Verkehrsmittel benutzen und weniger Abfall

erzeugen» (87).
Zur weltweiten Friedens- undWirtschaftsordnung

soll eine «ökologische Weltordnung»

(13) hinzukommen, um «eine neue
partnerschaftliche Beziehung zwischen dem
Menschen und der übrigen Natur» (74) zu
ermöglichen. Wir hören dazu die revolutionäre

Forderung des Brundtland-Berichtes,
«den Pro-Kopf-Energieverbrauch in den
Industrieländern um fünfzig Prozent zu
senken und den entsprechenden Verbrauch
der Dritten Welt um dreissig Prozent
anzuheben» (87).

Blass ist demgegenüber, was zu Genforschung

und Genmanipulation empfohlen
wird: «strenge Gesetzgebung», «Kontrolle»
und weitere Auseinandersetzung in den
Kirchen zu diesem Thema (87). Die Basler
Chemie wird das kaum stören. Hinter allen
Erwartungen zurück bleibt die Aussage
über die industrielle Nutzung der Kernenergie.

Die Versammlung hat zwar erkannt,
dass mit der Kernkraft «zu viele soziale,
technische, ökologische und militärische
Risiken verbunden sind», bringt es aber nur
bis zur vieldeutigen Formel: «Kernkraft
sollte nicht die Grundlage unserer künftigen
Energieversorgung sein» (87).

Auf dem niedrigsten ökumenischen
Nenner?

Trotz guten Ansätzen fehlt es dem Basler
Text gerade in den entscheidenden Fragen
am Mut, zur Utopie des Reiches Gottes zu
stehen. Christlicher Widerstand gegen die
Herrschenden meldet sich nur - aber
immerhin - in der Flüchtlings- und Apartheidfrage.

Wo immer sonst die Konfrontation
mit ihnen unausweichlich würde, regieren
die Kompromissformeln. Kapitalismus als
private Verfügungsgewalt über die
Produktionsmittel kommt nicht vor, und dies trotz
weltweiter Konzentration von Kapital und

305



Macht in immer weniger Händen. Strukturen

der Sünde werden nicht oder jedenfalls
nicht präzis genug an dieser imperialistischen

Marktmacht wahrgenommen. Darin
bleibt das Dokument noch hinter der
katholischen Soziallehre zurück. Umgekehrt
liegen die Dinge in der Friedensfrage. Hier hat
sich die Nato-freundliche Linie des Wojty-
la-Papstes gegenüber den mutigeren
Stellungnahmen des ÖRK durchgesetzt. Dass
die Kirchen es sich darüber hinaus leisten
können, auch noch «ein bisschen»
Atomenergie gutzuheissen, ist eine weitere
Enttäuschung des Basler Dokuments. Müssen
wir künftig damit rechnen, dass Ökumene
nur noch dazu führt, die profilierten Positionen

der einzelnen Kirchen zu verwässern
und - mit deren Zustimmung - zu relativieren?

Je ökumenischer, desto schwammiger?
Neu am Basler Dokument ist die Erwähnung

des Sexismus als einer «der Ursachen
für die globale Krise», insbesondere für die
«Feminisierung der Armut» (17). Natürlich
fordert auch diese Kirchenversammlung:
«Jede Diskriminierung von Frauen, zum
Beispiel bei Entlohnung und Einstellungschancen

sollte beseitigt werden» (84). Und
natürlich sollen die Kirchen die «Beteiligung

von Frauen am Entscheidungsprozess
und am kirchlichen Leben» verbessern (84).
Doch die Beteiligung von Frauen am
«Entscheidungsprozess» meint noch nicht die
Beteiligung an der «Entscheidung» selbst...
Das Papier fordert im übrigen zwar «einen
tiefgehenden Dialog mit der feministischen
Theologie» (84), nimmt aber kaum Notiz
von deren Kritik am GFS-Prozess.8
Unterschiedslos heisst es noch immer: «Wir
haben versagt, weil wir Kriege verursacht
haben» (43). Das «wir» als Subjekt der
Kriegführung wäre doch etwas deutlicher
als männliches zu benennen. «Vergötzung
sowohl der konkreten Strukturen der
Gewalt wie des Militarismus» (45) wird zu
Recht verurteilt, das Patriarchat als Subjekt
solchen Tuns aber wiederum zu wenig deutlich

herausgestellt.
Vor allem ist das Basler Dokument sich

des Subjekts seiner Botschaft nicht sicher.
Es regt «die Bildung von ökumenischen
<Shalom-Diensten> an» (80) und fordert
«die Kirchen und Christen in Europa auf, in
einen Rezeptionsprozess einzutreten» (95).
Insbesondere die «Ortskirchen» sollen «die

Analysen konkreter ausarbeiten und die
Verpflichtung zum Handeln präzisieren»
(95). Was es braucht, ist aber weit mehr:
Basisgruppen, Basisgemeinden, die nicht
Papiere «rezipieren», sondern Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung

«vor Ort» praktizieren, Christinnen
und Christen auch, die ohne Berührungsängste

in jenen sozialen Bewegungen,
Gewerkschaften und Parteien arbeiten, die im
Sinne von GFS tätig sind - und das sind in
der Regel nicht gesellschaftliche und politische

Formationen, die sich «christlich»
nennen.

Solange der Adressat kirchlicher
Verkündigung in Westeuropa ein privilegiertes
mittelständisches Publikum ist, wird das
Basler Dokument ein «Rendez-vous der
schönen Worte» bleiben und auch nicht
durch mutigere Stellungnahmen überholt
werden. Die Gute Nachricht wurde den
Armen, den Geknechteten, den Gefangenen
geschenkt (Lk 4, 18). Sie wären folglich
auch das Subjekt der Veränderung, an das
kirchliche Verkündigung sich wenden, mit
dem sie solidarisch sein müsste. Protestierende

Jugendliche der Bewegung Alte
Stadtgärtnerei riefen es den versammelten
Kirchenleuten am ökumenischen
Schlussgottesdienst in Erinnerung: «Der momentan
harmonisch zelebrierte Friede ist trügerisch
und wird schon bald wieder durch Polizeigewalt

zerschlagen! Beweist, dass euer
Friedenswille echt ist!!»

1 Ich folge der vorläufigen deutschen Übersetzung in:
Schweizerische Kirchenzeitung, 19. Juni 1989. Die
Zahlen verweisen auf die Randnummern dieses
Dokuments. Kursiv gesetzte Zitate entsprechen dem Original.

2 Zit. in: Peter Felber / Xaver Pfister (Hg.), Gerechtigkeit
und Frieden umarmen sich, Europäische Ökumenische

Versammlung Basel 1989, Basel/Zürich 1989,
S. 160.
3 Vgl. den Ersten Entwurf «Frieden in Gerechtigkeit»
vom Oktober 1988, Ziff. 4, dokumentiert in: NW
1989, S. 61.
4 Zur Problematik der «strukturellen Sünde», in:
Nachrichten und Stellungnahmen der Katholischen
Sozialakademie Österreichs, 17. März 1984.
5 Vgl. «Laborem Exercens», Zeichen der Zeit, in: NW
1981, S. 297ff.
6 In: Felber / Pfister, a.a.O., S. 35.
7 Götz Planer-Friedrich, in: Felber / Pfister (Hg.),
a.a.O., S. 70.
8 Vgl. Feministisch-theologische Thesen zu Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung, in:
NW 1988, S. 191ff.

306


	Zeichen der Zeit : "Frieden in Gerechtigkeit"

