
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 10

Artikel: Neues Denken auf dem Boden Palästinas

Autor: Farhat-Naser, Sumaya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sumaya Farhat-Naser

Neues Denken auf dem Boden Palästinas

Sumaya Farhat-Naser, Dozentin für Botanik an der Universität in Birzeit (Palästina),
durfte am 8. Mai 1989 den «Titel einer Doktorin der Theologie ehrenhalber» von der
Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Münster entgegennehmen. Die Fakultät
würdigte damit die «umfangreiche Lehr- und Vortragstätigkeit» der neuen Ehrendoktorin
«in ihrer Heimat und in Europa», aber auch ihr Engagement «im Christlichen Friedensdienst»

und «ihre Unterstützung des Theologischen Studienjahres» an der Dormitio-Abtei
in Jerusalem. Weiter heisst es in der Ernennungsurkunde: «Die Fakultät ehrt ihr öffentliches

Eintreten für die politische Aussöhnung von Palästinensern und Juden in Gerechtigkeit
und Freiheit sowie für das friedliche Neben- und Miteinander eines palästinensischen

Staates und Israels...» Sumaya Farhat-Naser antwortete aufdie Laudatio von Herbert
Vorgrimler, dem Dekan der Fakultät, mit der hier dokumentierten, am Anfang leicht gekürzten
Ansprache. Red.

Alteingefahrene Vorurteile auflösen

Es ist mir eine grosse Ehre und Freude, die
hohe Auszeichnung durch Ihre Fakultät
entgegennehmen zu dürfen. Mich verbindet
vieles mit Ihrem Land, in dem ich wichtige
Jahre meines Studiums verbrachte. Viele
Male war ich auf Einladung von Freunden
in Deutschland, um über die besondere
Lage bei uns zu berichten. Ich habe das
sichere Gefühl, bei meinen Besuchen hier
von meinen Hörern verstanden worden zu
sein und immer wieder neue Freunde
gewonnen zu haben - zu denen ich auch die
wechselnden Studenten und Dozenten des

Theologischen Studienjahres an der Dormi-
tio-Abtei in Jerusalem zählen darf. Meine
Freunde hier in Deutschland sowie in
Holland, in der Schweiz und in Österreich bauen

mit mir darauf, dass trotz der vor eineinhalb

Jahren verhängten Schliessung der
Universität Birzeit, an der ich Botanik lehre,

unser gegenwärtiger Einsatz mit allen
Kräften vorangetrieben wird, unbeirrt
weitergeht und schliesslich auch die noch
abseits Stehenden überzeugen wird.

Ich muss hier von «wir» sprechen, denn
ich stehe ja nicht allein. Und ich empfinde
auch die Ehrung, die Sie mir antragen und
die ich mit Freude entgegennehme, nicht als

298

Auszeichnung für meine Person allein,
sondern als eine Ehrung, die ich stellvertretend
für eine grosse Anzahl von Gleichgesinnten
annehme, die, wie ich selbst, ihre ganze
wissenschaftliche und erzieherische Arbeit
als Beitrag zu einem friedlichen Wiederaufbau

unserer Gesellschaft verstehen.
Diese Arbeit ist vielfältig; denn die Lage

zwingt mich und viele von uns, über die
eigentliche berufliche Tätigkeit hinaus auch
andere gesellschaftliche Aufgaben
wahrzunehmen. Das gilt besonders für die Birzeit-
Universität, die schon in den vierziger Jahren

College-Status besass und seit Anfang
der siebziger Jahre längere Zeit als erste
arabische Universität Palästinas fungierte.
Es ging und geht uns über die Vermittlung
von Wissen und Fachmethodik hinaus
insbesondere auch um die Heranführung der
Studenten an Modelle demokratischen,
rationalen politischen Handelns, um die
Anleitung zu einem kritisch-geschichtlichen
Verständnis der eigenen Position und der in
sich verschiedenen Positionen der anderen
Gruppen. Nicht zuletzt möchte die Universität

geistiges Zentrum für ihre weitere
Umgebung sein. Verschiedene Entwicklungsprogramme

- wie die schon früh begonnene

Alphabetisierungs-Kampagne,
Gesundheitsvorsorge und Umweltschutz-Pro-



gramme - wirken bis in abgelegene Dörfer
hinaus. Es geht aber auch um die Aufklärung

über Rechte und Möglichkeiten des
einzelnen und der Gruppe und das Ausfüllen

des durch lange fehlende Staatlichkeit
entstandenen Vakuums in der Strukturplanung.

Diese von Solidarität getragenen
Initiativen haben besonders in den letzten Jahren

stark zugenommen.
Ein tieferes Verständnis der Gesamtproblematik

des palästinensisch-israelischen
Konflikts wird hier auf vielen Wegen
angestrebt, und zwar für uns selbst wie auch für
unsere Gesprächspartner von der «anderen
Seite». Nicht nur wiederholte Treffen
zwischen palästinensischen und israelischen
Intellektuellen im Ausland, sondern nun
auch der persönliche Gedankenaustausch
zwischen Akademikern der israelischen
Universitäten und der palästinensischen
Universitäten legen eine festere Basis wahren

gegenseitigen Verstehens, das sich - so
hoffen wir fest - gegenüber jeder politischen

Agitation und pauschalen Propaganda
einseitig nationalistisch denkender Kreise

behaupten wird. Die Einbeziehung vieler
Besucher aus dem Ausland ermöglicht auch
Fernerstehenden einen Einblick in die
Situation an Ort und Stelle, der alteingefahrenen

Vorurteile aufzulösen geeignet ist.
Nicht zuletzt die gegenseitigen Besuche
von palästinensischen und israelischen
Frauengruppen bahnen dem Verständnis
einen Weg und fügen den akademischen
und politischen Diskussionen eine
unentbehrliche menschliche Dimension hinzu.

Es ist ausserordentlich wichtig, das
Gelernte in praktische, dem Menschen unmittelbar

zugute kommende Hilfe umzusetzen.
Hierfür ist die von der Dormitio und Cap
Anamur unterstützte medizinische Rehabilitation

der Intifada-V'erletzten ein sehr gutes

Beispiel. Es zeigt, dass derartige humanitäre

Arbeit auch alte Grenzen aufheben
und Menschen unterschiedlicher Herkunft,
Religion und politischer Auffassung
zusammenführen kann.

Ich möchte die heutige Auszeichnung
aber auch als Ehrung derjenigen verstehen
dürfen, die uns in ihrem Kampf für das Ziel
des gerechten Friedens und des gegenseitigen

Verstehens vorangegangen sind -
stellvertretend für diese Pioniere möchte ich
Isam Sartawi nennen. Sartawi, 1934 in

Akka geboren, war einer jener Akademiker,
die ihre berufliche Karriere - er hatte sich
bereits als Chirurg einen Namen gemacht -
aufgaben, um sich ganz dem Kampf für die
Rechte seines Volkes zu widmen, und der
seine Aufgabe darin fand, unerschrocken
für den offiziellen direkten Dialog zwischen
den Palästinensern und Israelis einzutreten.

Als zeitweiliger persönlicher Referent
Yasir Arafats hat er diese Position kompromisslos

weiter vertreten und schliesslich,
im April 1983, als Abgesandter Arafats an
die Sozialistische Internationale diese
Haltung mit seinem Leben besiegelt.

Die Legitimität eines palästinensischen
Staates

Was heute die offen vertretene Meinung,
die erklärte Forderung der grossen Mehrheit
der Palästinenser und zunehmend auch der
fortschrittlich denkenden Israelis ist, dass
nämlich beide Völker auf dem Boden
Palästinas jeweils in einem eigenen Staat ihr
Leben gestalten sollten, war lange Zeit
hindurch für die meisten in den beiden Völkern
schwer nachvollziehbar. Die Tatsache, dass
nicht nur die Israelis ein Volk, eine durch
ein gemeinsames Schicksal zur Nation
gewordene Gemeinschaft sind, sondern dass
auch die Palästinenser in unserem Jahrhundert

ein legitimes Nationalbewusstsein
entwickelt haben - diese Tatsache ist lange
nicht ins Bewusstsein der anderen, der
Israelis, wie auch aussenstehender Beobachter

gedrungen - oder vielmehr absichtlich
daraus verdrängt worden. Und doch hätte es
sich beobachten, hätte es sich belegen
lassen. Schon 1929 müsste Martin Buber die
Legitimität der palästinensischen
Nationalbewegung verteidigen - ich zitiere wörtlich:

«Der Begriff der Künstlichkeit der
palästinensisch-arabischen Nationalbewegung
ist überhaupt fragwürdig. Sowie man historisch

denkt, also von der Entwicklung der
gesamtarabischen Selbständigkeitstendenz
ausgeht, die je nach den politischen
Voraussetzungen der einzelnen Länder verschiedene

Formen und Kampfrichtungen annimmt,
versteht man auch die innere Umwandlung,
die sich in Palästina vollzogen hat, als eine
dieser territorialen Teilbewegungen... Wir
wissen, dass es bei uns eine echte nationale
Einheit und eine echte nationale Bewegung

299



gibt; warum sollen wir annehmen, dass es
sie bei den Arabern nicht gebe... Wir haben
in Palästina nicht mit den Arabern, sondern
neben ihnen gelebt. Das Nebeneinander
zweier Völker auf dem gleichen Territorium

muss aber, wenn es sich nicht zum
Miteinander entfaltet, zum Gegeneinander
ausarten. So droht es auch hier zu geschehen.

Zum blossen <Neben> führt kein Pfad
zurück, aber zum <Mit> kann, so gross die
Hindernisse sich auch aufgetürmt haben,
immer noch vorgedrungen werden. Ich
weiss nicht, wie lange noch, ich weiss nur,
dass wir, wenn wir dahin nicht gelangen,
nicht zu unserem Ziel gelangen werden.»1

Die neueren geschichtlichen Erfahrungen:

Vertreibung, Verfolgung im Exil,
Rechtlosigkeit und Unterdrückung - haben
das sich entwickelnde Nationalbewusstsein
nicht geschwächt, sondern es ganz entscheidend

intensiviert. Die Konsequenz aus dieser

historischen Entwicklung hat Mahmud
Darwish, der wohl bedeutendste palästinensische

Lyriker der Gegenwart, der seit 1971
im Exil lebt, immer wieder klar zum
Ausdruck gebracht. Auch in der erregten Atmosphäre

der Intifada hat er die Notwendigkeit
gegenseitiger Kompromisse unmissver-
ständlich unterstrichen:

«Es besteht ein Unterschied zwischen
Heimat und Staat. Das ganze Land ist die
Heimat von uns und ist zugleich die Heimat
von euch. Träumt ihr, was ihr wollt; wir
träumen, was wir wollen... Ich rede von
Staatsgrenzen innerhalb dieser Heimat, die
beiden Völkern gemeinsam ist. Ich spreche
von zwei Staaten, Seite an Seite.»2

Verbindung von Wissenschaft und
sozialer Verantwortung

Inzwischen ist in unserem Lande eine
Generation herangewachsen, die durch eine
neue Bildung, durch Entdeckung der
freiheitlichen Strukturen anderer Gesellschaften

einen geschärften Blick für soziale
Gerechtigkeit entwickelt hat und nicht mehr
bereit ist, Unterdrückung als notwendiges
Übel hinzunehmen. Sie beruft sich auf die
Menschenrechte und das Recht auf kollektive

Selbstbestimmung und fordert einen
eigenen palästinensischen Staat, in dem wir
die von allen freien Völkern genossenen
Rechte besitzen können.

Das neue Lebensgefühl des «Sich-Be-
freiens» ist bereits ganz beherrschend: das
Bewusstsein, sich nun mit eigener Kraft aus
einer Stagnation, aus dem Bann einer so
lange als bedrückend empfundenen
Lähmung zu lösen und zu befreien. Ich darf das
so affirmativ sagen, denn wie anders liesse
sich erklären, dass es jetzt eine neue Literatur,

Gedichte, Erzählungen gibt, die nicht
mehr Hoffnungslosigkeit und Frustration,
sondern Zuversicht, neue Selbstreflexion
und Selbstvertrauen zum Ausdruck bringen?

Wie anders liesse es sich erklären, dass
es diese Fülle von Initiativen akademisch
ausgebildeter junger Leute gibt, die früher,
wenn sie keine Anstellung in der Heimat
fanden, ins Ausland abwanderten, jetzt aber
«aufs Land gehen», sich denjenigen zur
Seite stellen, die - in den abgelegenen, lange

vernachlässigten Dörfern - von der
kritischen Lage besonders hart betroffen sind,
und sie in ihren Emanzipationsbemühungen
tätig unterstützen? Vieles, was heute hier
geschieht, erinnert deutlich an das, was die
Nobelpreisträgerin Marie Curie in ihren
Erinnerungen über den Einsatz der polnischen
Studenten und Intellektuellen, zu denen sie
selbst gehörte, in den unterentwickelten
Gegenden des damals noch nicht staatlich
selbständigen Polen berichtet. Hier wie dort
die Verbindung von Wissenschaft und
sozialer Verantwortung bei der Aufbauarbeit
des zu erkämpfenden Staates!

Indem Ihre Fakultät durch die Verleihung
des Ehrendoktors die hier kurz skizzierten
Bemühungen als einen konstruktiven Beitrag

zum geistigen Aufbau unserer Region
anerkennt, ermutigt sie mich, meine Kollegen

und Freunde zur Weiterarbeit. Dafür
danke ich Ihnen aufrichtig!

1 Jüdisches Nationalheim und nationale Politik in
Palästina, Rede am 31. Oktober 1929, in: Kampf um
Israel, Berlin 1933.
2 Aus: Ha-Aretz, 15. März 1988; Al-Yawm as-sabi',
28. März 1988.

300


	Neues Denken auf dem Boden Palästinas

