
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 10

Artikel: Der Mut zur Verzweiflung : Notizen zum israelisch-palästinensischen
Konflikt

Autor: Bühler, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Bühler

Der Mut zur Verzweiflung
Notizen zum israelisch-palästinensischen Konflikt

Die Bibel nicht ohne die Zeitung, die
Zeitung nicht ohne die Bibel lesen - diese
Forderung Karl Barths wird auf der Reise
durch Jordanien, Israel und Palästina in der
ersten Hälfte des Aprils 1989 zur notwendigen

Praxis: «Das Zeitunglesen des Morgens
früh ist eine Art von realistischem Morgensegen.»

Die Lektüre der israelischen
Tageszeitung «Jerusalem Post» und der
palästinensischen Wochenzeitung «AI Fajr» führt
in diesen Tagen allerdings zu einem Realismus,

der kaum auszuhalten ist; oft scheint
die angemessenste Haltung darin zu bestehen,

die Verzweiflung nicht zu verdrängen.
Diese Lage wird auch durch die vielen
Gespräche mit Menschen in Israel und in den
besetzten Gebieten nicht gemildert. Im
Gegenteil.

Im Kibbutz Nes Ammim

Samstag, 1. April. Unsere Reisegruppe trifft
im christlichen Kibbutz Nes Ämmim, im
Norden Israels an der Küste gelegen, ein.
Hinter uns liegen Tage in Jordanien: Besuche

in zwei palästinensischen Flüchtlingslagern
und Gespräche mit Vertretern des

Mittelöstlichen Kirchenrats. Nes Ammim,
«Zeichen der Völker», versteht seine Praxis
als Weg der Umkehr der Christen in ihrer
Haltung zu Israel:

«Nes Ammim ist das Ergebnis der
Betroffenheit von Christen aus verschiedenen
Kirchen über das Ausmass des Unheils, das
Christen in ihrer 2000jährigen Geschichte
Juden angetan haben. In einer christlich
geprägten Kultur war der Holocaust möglich.

Auch heute zeigen sich innerhalb und
ausserhalb der Kirchen neue Formen des
Antisemitismus. Die Christen in Nes Ammim

erforschen die Wurzeln und Mechanismen

antijüdischer Haltung in ihrer Tradition.

Nes Ammim geht davon aus, dass das

294

Christentum seine Wurzeln im Judentum
hat und für sein Selbstverständnis auf die
lebendige Tradition des Judentums
angewiesen ist.»

Im Prospekt der Selbstdarstellung wird
dieses Programm weiter konkretisiert: In
Nes Ammim leben etwa 200 Leute aus den
Niederlanden, der Bundesrepublik, der
Schweiz, den USA. Der Kibbutz basiert
wirtschaftlich vor allem auf einer Rosenzucht;

die Blumen werden nach Westeuropa
exportiert. Nes Ammim ist ökumenisch
aufgebaut und steht in engem Kontakt zur
aktuellen jüdischen Theologie. Dokument
der theologischen Arbeit ist die vierteljährlich

erscheinende Zeitschrift «Gespräche in
Israel».

Die Grundlage von Nes Ammim wird
uns am Abend im Gespräch mit einer
langjährigen holländischen Bewohnerin in ihrer
Tragweite deutlich gemacht. In Nes
Ammim ist ein genaues und differenziertes
Bewusstsein über den jahrhundertealten
Antijudaismus und Antisemitismus der
christlichen Kirchen vorhanden. Christine,
unsere Gesprächspartnerin, macht uns
aufmerksam auf die Praxis der Kreuzritter,
deren Spuren im Land heute noch sichtbar
sind: Die Kreuzzüge des Mittelalters waren
nicht nur territoriale Eroberungsunternehmungen,

sondern auch Träger eines «Heiligen

Krieges» zur Ausrottung der Juden.
Das Überleben der Juden hing meist davon
ab, ob sie in den Augen der Kirchenhierarchie

als Missionsobjekte für tauglich befunden

wurden. Der Antijudaismus dieser
christlichen Tradition war noch anfangs der
sechziger Jahre in den westeuropäischen
Kirchen so stark, dass Nes Ammim bei seiner

Gründung keine offizielle Unterstützung

bekam, weil «Judenmission» von Nes
Ammim grundsätzlich abgelehnt wird. Auf
der anderen Seite ist es dann auch verstand-



lieh, dass diese christliche Siedlung in
Israel Ängste und Misstrauen provozierte.
Die Entwicklung von Nes Ammim hat in
den vergangenen Jahren allerdings in Israel
deutlich gemacht, dass es sich hier nicht um
ein «trojanisches Pferd» handelt: Einer der
schärfsten rabbinischen Kritiker der christlichen

Siedlung ist inzwischen zu einem
wichtigen Freund und Gesprächspartner
geworden.

Angesichts des christlichen Massentourismus,

den wir selber an diesem Tag erlebt
haben, der die «Heiligen Stätten» auch heute

noch kreuzzugartig nutzt und vermutlich
jeden Tag latenten Antijudaismus importiert,

ist Nes Ammim ein überaus notwendiges,

leider auch heute hoch revolutionäres
Zeichen.

Die Haltung, der wir hier in Nes Ammim
begegnen, ermuntert uns an diesem Abend
dazu, die Spannung, die heute auf dem Weg
der Umkehr im Verhältnis zum Judentum
liegt, anzusprechen: Was heisst Solidarität
mit Israel (im Festhalten an dieser Bewegung

der Umkehr!) angesichts einer harten,
oft menschenrechtsverletzenden Unterdrük-
kungspraxis in den besetzten Gebieten, die
zunehmend begleitet wird von rassistischen

Tönen? Diese Frage, die im Bewusstsein

der eigenen antijudaistischen
Geschichte eine verzweifelte, ja in die
Verzweiflung führende Frage ist, müssen wir
hier, in Erinnerung an die Begegnungen in
den palästinensischen Flüchtlingslagern
stellen. Die Frage nicht zu stellen, hiesse
die Namen der Menschen zu löschen, deren
Gesichter und deren Geschichte uns dort
gezeigt worden sind. Und an dieser Stelle
verfällt unsere Gesprächspartnerin aus Nes
Ammim auf Argumentationsmuster, die uns
aus der Südafrikadiskussion bekannt sind:
Die Araber seien Terroristen ohne Ethik,
ein Gespräch mit ihnen sei sinnlos. Wer
nicht hier lebe, könne die Lage grundsätzlich

nicht verstehen - sei also zu Fragen in
dieser Sache nicht berechtigt. Und: Wir
seien wahrscheinlich Opfer der westlichen
Medien. Solche Sätze sind - mit Menschen
aus Amman und Souf vor Augen -
unerträglich.

Muss Nes Ammim für seine Praxis heute,
in dieser geschichtlichen Lage, den Preis
der Verdrängung des palästinensischen
Leidens bezahlen? Eine Verdrängung, deren

Aufhebung Nes Ammim zunächst mit der
Verzweiflung über die politische und
theologische Lage konfrontieren würde. Zum
ersten Mal der Gedanke: Mut zur Verzweiflung

- als einzige Möglichkeit, einen Standort

zur Wahrnehmung der Wirklichkeit zu
gewinnen.

Ein paar Tage später treffen wir Dr.
Gabriel Baramki, Vizepräsident der Universität

Birzeit, die seit Monaten geschlossen ist.
(Auch Privatunterricht ist illegal, obwohl
dadurch Israels Sicherheit keineswegs
bedroht ist; dies nur ein Beispiel, das zeigt,
dass die Besatzung Menschenrechte
vorsätzlich verletzt.) Baramki ist auch Präsident

der christlich-orthodoxen Gemeinde in
Jerusalem. Er erwähnt beiläufig, dass die
palästinensischen Christen im 12. und 13.
Jahrhundert zusammen mit Moslems gegen
die Invasion der Kreuzritter gekämpft
haben. Hier wird für einen kurzen Moment
Nes Ammim gegenwärtig; eine Zusammenarbeit

zwischen diesem palästinensischen
Christen und dem Kibbutz Nes Ammim
aber ist heute von beiden Seiten her kaum
denkbar (und könnte von der israelischen
Regierung verboten werden). Unerlöste
Geschichte.

Das palästinensische Volk als Opfer
christlicher Schuldverstrickung

Mittwoch, 5. April. Wir treffen am Vormittag

im Begegnungsraum der St. Georgskirche
in Ostjerusalem den anglikanischen

Pfarrer Nairn Atiq, einen Palästinenser.
Seine Familie wurde 1948 auf gewaltsame

Weise vertrieben - eine Flüchtlingsgeschichte.

Er spricht klar, knapp, umreisst
die Situation aus der Sicht seines Volkes.
Eine Lösung des politischen Konflikts
kann aus dieser Sicht nur in einer Richtung
gehen: Israel braucht «Frieden in Sicherheit»,

das palästinensische Volk braucht
«Frieden in Gerechtigkeit». Dieser
Schlüsselbegriff aus der Tora ist ein Schlüsselbegriff

palästinensischer Theologie. Die
Geschichte der Besetzung liest Nairn Atiq im
Lichte der prophetischen Texte: Naboths
Weinberg, zum Beispiel. Bibel und Zeitung.

Nairn Atiq kritisiert scharf die verschiedenen

Formen von «christlichem Zionismus»:

zum einen fundamentalistische
Strömungen, die aus den USA kommen und die

295



israelische Politik bedingungslos
unterstützen - ein Konzept von Heilsgeschichte,
das die Vernichtung unseres Gesprächspartners

einschliesst; zum anderen ein intellektuell

hochstehendes, differenziertes Konzept

der Annäherung von Christentum und
Judentum, das aus der westeuropäischen
Verarbeitung des Holocaust stammt - Nes
Ammim ist für Nairn Atiq ein Beispiel
dafür. Wenn man diese Theologie lese, so sei
der vorherrschende Eindruck, dass der
Holocaust nicht geschehen sei, sondern unmittelbar

bevorstehe.
Ein Satz, der uns schlagartig zurückwirft

auf die verzweifelte Frage in Nes Ammim,
diesmal anders gestellt, einem anderen
Gesprächspartner gegenüber: Wie sieht er die
Möglichkeit, die Aufgabe der Bewältigung
des Antijudaismus der christlichen
Kirchen?

Hier handle es sich um Schuld; in der
Verstrickung in Schuld sei es unmöglich,
in der Gegenwart zu leben. Also: Schuld
bekennen, sich von Schuld befreien
lassen.

Wir werden zurückgeworfen auf uns. Er
und sein Volk sind die Opfer unseres
Versuchs, Schuld loszuwerden, abzuwälzen.
Ein versperrter Weg. Denn Nairn Atiq
braucht Gerechtigkeit, Solidarität. In
diesem Frühjahr erscheint von ihm in einem
amerikanischen Verlag eine palästinensische

Befreiungstheologie.
Am Abend dieses Tages besucht uns

Mark Brown vom Mittelöstlichen Kirchenrat,

um uns auf unsere Reise nach Gaza
vorzubereiten. Er erwähnt beiläufig ein
israelisches Gesetz, das in den besetzten
Gebieten zur Anwendung kommt: Wenn ein
Landstück während dreier Jahre nicht
landwirtschaftlich genutzt wird, fällt das Land
automatisch an den israelischen Staat. Der
palästinensische Umgang mit Land
entspricht nicht dem Pioniergeist der israelischen

Siedler; dieses andere Denken und
Handeln wird gesetzlich bestraft:
Pflugscharen als Schwerter. In dieser Lage ist es
ein höchst politischer Akt, einen Hügel von
Steinen zu säubern und irgend etwas zu
pflanzen. Noch einmal: Naboths Weinberg.
Die Verzweiflung, zu sehen, wie sich die
Texte der Tora gegen israelisches Recht
wenden. Mark Brown wird vom israelischen

Geheimdienst beobachtet.

296

Die Sicht der israelischen
Friedensbewegung

Dienstag, 4. April. Nach dem Nachtessen
besucht uns Gideon Spiro von der israelischen

Friedensbewegung «Jesch Gevul»
(«Es gibt eine Grenze») in unserem Hotel in
Östjerusalem. (Zwei Tage später wird sich
ein israelischer Rabbiner aus Sicherheitsgründen

weigern, uns in Ostjerusalem zu
besuchen). Gideon Spiro wurde im 1967er
Krieg als Offizier einer Eliteeinheit
ausgezeichnet. 1982 während des Libanonfeldzugs

gehörte er zu einer Gruppe von
Offizieren und Soldaten, die den Militärdienst
verweigerten - ein einmaliger Akt in Israel.
In den letzten Monaten während der Intifada

hat die Gruppe auch die «Polizeiarbeit»
in den besetzten Gebieten abgelehnt.
Gideon Spiro betont, dass er kein Pazifist sei.
Seine Verweigerung bezieht sich auf militärische

Aktionen, die nicht der Verteidigung,
sondern der Aggression dienen. Diese
Haltung führte zu einem Berufsverbot: Es ist
ihm untersagt, in irgendeiner Funktion im
öffentlichen Dienst zu arbeiten. Er und die
Gruppe «Jesch Gevul» werden in der
israelischen Öffentlichkeit als «linksradikal»
bezeichnet und ausgegrenzt. Der Kontakt
etwa zur westeuropäischen Linken zeigt
ihm aber regelmässig, dass er keineswegs
ein «Linker» ist, sondern ein «gewöhnlicher
Humanist». Für Humanisten aber wird der
Raum in Israel zunehmend eng; immer
mehr Leute sind bereits heute daran, aus
diesem Staat wieder auszuwandern. Er
erwähnt seinen dreizehnjährigen Sohn: In
fünf Jahren beginnt dessen Militärdienstzeit.

Wenn bis dahin der aktuelle Konflikt
nicht auf dem Weg einer Lösung sei, werde
er wohl ebenfalls auswandern. Die Angebote

von Freunden aus dem Ausland würden

es ihm bereits jetzt ermöglichen,
zusammengezählt für zwei Jahre irgendwo
übernachten zu können.

Spiro gibt eine scharfe, klare Analyse des
aktuellen Zustands in der israelischen
Gesellschaft, die sich im wesentlichen mit
derjenigen von Yeshayahu Leibowitz deckt:
Die Besetzung führte nicht nur zu immensem

Leid und Hass auf palästinensischer
Seite, sondern sie führte auch zu einem
zunehmend faschistischen Klima in Israel.
Seine Sorge gilt deshalb in erster Linie Is-



rael selber: Was heute als Sicherheitspolitik
ausgegeben werde, zerstöre auf längere
Sicht den Staat Israel. In der Tat: Wenn der
kritische Teil der Bevölkerung in diesem
Staat verstummt oder auswandert, bleibt
wenig Hoffnung.

Unsere verzweifelte Frage kennt Gideon
Spiro bereits, und er beantwortet sie, bevor
wir sie stellen: Kritik an Israel sei heute
absolut nötig und wichtig, auch aus
Westeuropa. Und diese Kritik sei höchst legitim:
Israel habe im Fall der sowjetischen Juden
immer argumentiert, hier gehe es nicht um
ein jüdisches Problem, sondern um die
allgemein-menschliche Frage der Menschenrechte.

Es sei nicht einzusehen, warum dies
nun im Fall der von Israel besetzten Gebiete
nicht gelten solle. Allerdings: Kritik an
Israel sei nur dann glaubwürdig, wenn sie
verbunden sei mit einer antifaschistischen
Praxis auch im eigenen Land. Andernfalls
sei sie sofort antisemitisch nutzbar.

Also: Die antifaschistische Praxis in
den eigenen Lebenszusammenhängen
verpflichtet zur Kritik der gegenwärtigen
israelischen Politik. Und umgekehrt: Nur
aus einer solchen Praxis heraus kann Israel
kritisiert werden. Wieder ist die Lage
der christlichen Kirchen eine verzweifelte:
Wenn der eingefleischte christliche
Antijudaismus unverarbeitet bleibt, dann tönt jede
Israelkritik antijudaistisch, antisemitisch.
Und dieser Antijudaismus ist keineswegs
verarbeitet.

Zwei Tage später treffen wir in Gaza
Mary Khass, eine Palästinenserin, die in der
Kinderarbeit aktiv ist. Sie weist darauf hin,
dass die palästinensische Generation, welche

die Intifada auf die Strasse trägt, und
die israelische Generation, die andauernd
auf Palästinenser schiesst (mangels politischer

Initiativen der eigenen Regierung
schiessen muss), gleich alt ist. Es sind die

jungen Menschen, die nie etwas anderes als
die Besetzung erlebt haben. Und es sind die
Menschen, die in diesem Land zusammen
werden leben müssen. Mary Khass weiss,
dass Friede realpolitisch nur möglich
ist, wenn der Druck in Israel auf die
Regierung wächst. Sie sucht deshalb den
Kontakt mit der israelischen Friedensbewegung.

Dieser Kontakt aber kann jederzeit
«aus Sicherheitsgründen» kriminalisiert
werden.

Noch einmal: Bibel und Zeitung. Es
scheint, als sei die Bibel in Israel fest in den
Händen der Vertreter von Gross-Israel. Die
Besatzungspolitik wird von einer starken
Minderheit kritisiert, allerdings meist ohne
theologischen Hintergrund. Eine Situation,
die in «christlichen» Ländern bekannt ist:
Der biblische Text wendet sich unbemerkt
gegen diejenigen, die ihn lautstark in
Anspruch nehmen. Und wer dessen Kräfte
brauchen könnte, ist durch die allgemeine
religiöse Ideologie daran gehindert, ihn in
Anspruch zu nehmen.

In der Zeit unserer Reise ist in der
Zeitung zu lesen, dass der israelische
Sicherheitsdienst in einer Analyse zur Einschätzung

kommt, die Intifada sei mit militärischen

Mitteln nicht aufzulösen. Dieser
geheime Bericht wurde der Presse übergeben,
offenbar um auf diese Weise Druck auf die
Regierung auszuüben. Ein verzweifelter
Akt: Die Regierung scheint durch eine
religiöse Ideologie daran gehindert zu sein,
realpolitisch zu handeln. Wenigstens dies
könnte eine Hoffnung sein: Von Israel muss
tatsächlich nicht verlangt werden, dass es
moralisch besser sei als andere Staaten; nur,
dass es realpolitisch denkt und handelt.
Dies alles zu sagen heisst nun: Uns von
Leuten wie G. Spiro fragen zu lassen nach
der eigenen antifaschistischen Praxis in
unserem Land.

Auch das Recht der Araber und Mohammedaner darf nicht verkannt werden. Weniger weil
seit mehr als tausend Jahren Araber das Heilige Land bewohnen - dieser Umstand zählt in
meinen Augen nicht stark -, sondern weil Palästina auch ihr heiliges Land und Jerusalem
auch ihre heilige Stadt ist. Denn dort steht auf dem Platz des einstigen Tempels der Juden
die Omar-Moschee, eines der schönsten und wichtigsten Heiligtümer des Islam. Es kann
den Arabern daher so wenig als den Juden und Christen gleichgültig sein, wem ihr heiliges
Land gehört.

(Leonhard Ragaz, in: NW 1945, S. 596)

297


	Der Mut zur Verzweiflung : Notizen zum israelisch-palästinensischen Konflikt

