
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 10

Artikel: Pazifismus : christliche Wurzeln - kirchliche Verurteilung

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


angegriffen ist: Er versagt seine Fruchtbarkeit.

In der Tora heisst es, später erst kodifiziert

und nicht ohne prophetischen Einfluss
denkbar (3 Mose 26, 19b): Wenn ihr nicht
auf mich hört, «will ich euren Himmel
machen wie Eisen und eure Erde wie Erz. Und
es ist aus mit der Anstrengung, nutzlos, eure
Erde gibt keinen Ertrag, die Bäume im Land
tragen keine Frucht.»

Denn das Land Israel ist gegeben zur
Lebensgrundlage dem ganzen Volk, aber
nicht zum privaten Besitz. «Einzig ihr
angesiedelt im Innern des Landes»: Wohl sind
die andern noch da, aber sie siedeln nicht
mehr, sie haben nämlich mit dem Bodenbesitz

zusammen auch ihre Rechte als Bürger
verloren. Die im Zentrum, in der prosperierenden

Hauptstadt beherrschen die Peripherie.
Aber das schlägt auf sie zurück: Der

sonst so zurückhaltende H. Wildberger sagt
anschaulich: «Die Folge der Besitzgier ist

eine Vereinsamung, die den Erfolgreichen
selbst um seine natürlichen mitmenschlichen

Beziehungen bringt.»9 Ihr Gewinn hat
die Ordnung zerstört, sie wird auseinanderbrechen

und sie in den Untergang hineinziehen.

(Der zweite Teil folgt im nächsten Heft.)

1 Aus: Sternverdunklung, 1944 bis 1946, in Amsterdam

1949 erschienen.
2 Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am
Main 1959, S. 1514.
3 Eduard Buess/Markus Mattmüller, Prophetischer
Sozialismus, Blumhardt - Ragaz - Barth, Freiburg/
Schweiz 1986, S. 9.
4 Hans Wildberger, Jesaja 1-39. Bde I—III, Neukirchen

1972 ff., S. 259, 1659.
5 Dorothée Solle, Phantasie und Gehorsam, Stuttgart
1968 (3. Auflage), S. 34f.
6 A.a.O., S. 1659.
7 A.a.O., S. 17.
8 Klaus Koch, Die Propheten I, Stuttgart 1987 (2.
Auflage), S. 15, 125.
9 A.a.O., S. 184.

Willy Spieler

Pazifismus: christliche Wurzeln -
kirchliche Verurteilung

In den Grundfragen von «Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung»
kennt das Christentum zwei gegensätzliche
Traditionen: in der Gerechtigkeitsfrage eine
revolutionäre und eine restaurative, in der
Friedensfrage eine pazifistische und eine
militaristische, gegenüber der Schöpfung
eine bewahrende und eine zerstörerische.
Darin liegt zugleich der tragische
Grundwiderspruch der Christenheit, dass die
revolutionäre, die pazifistische und die ökologische

Tradition die Bibel auf ihrer Seite
haben, während aus der restaurativen, der
militaristischen und der naturfeindlichen
Tradition eine grosskirchliche Ideologie
geworden ist. Es kam, mit Leonhard Ragaz
gesagt, zum «Gegensatz von Kirche und
Reich Gottes»1.

An meinem Thema lässt sich aufzeigen,

wie die beiden Traditionen sich mit der
Konstantinischen Wende des Jahres 313 in
Grosskirche und Ketzerbewegung spalten.
In einem ersten Schritt geht es um die
christlichen, genauer: die biblischen Wurzeln

des Pazifismus. Wie es zur kirchlichen
Verurteilung des Pazifismus gekommen ist,
soll in einem zweiten Schritt aufgezeigt
werden. In einem dritten und vierten Schritt
wäre nicht nur zu fragen: «Pazifismus
wohin?», sondern auch: «Kirche wohin?».

1. Christliche Wurzeln

Die Propheten des Alten Testaments warnen

vor dem Vertrauen auf Waffen und
beklagen es als Götzendienst. (1 Das Neue
Testament enthält keine einzige Ermunterung

zur Gewaltanwendung. Sein Kern-

287



gedanke ist die gewaltlose Überwindung
der Feindschaft durch die Liebe. (2) «Im
allgemeinen missbilligte» darum auch «die
Frühkirche den Militärdienst wie den
Krieg.» (3)

1.1. Prophetische Warnung vor dem
Vertrauen auf Waffen

«Du sollst keine andern Götter neben mir
haben!» (Mose 5, 7). Du sollst dich
vielmehr auf mich verlassen, nicht auf Wunderwaffen

und Militärbündnisse mit Assyrern
oder Ägyptern. So mahnen die Propheten
des Alten Testaments. Hosea fordert die
Israeliten auf, umzukehren zum Herrn und zu
sprechen: «Wir suchen nicht mehr Hilfe bei
den Assyrern, wir vertrauen nicht mehr auf
unsere Pferde und Streitwagen, wir wollen
nicht mehr das Machwerk unserer Hände
als unseren Gott anrufen! Denn du hast
Erbarmen mit dem, der keinen Beschützer
hat» (Hos 14, 3ff.).

Nicht weniger eindringlich warnt Jesaja
davor, auf das Militär zu vertrauen statt auf
Gott: «Weh denen, die nach Ägypten
ziehen, um Hilfe zu finden, und sich auf Pferde
verlassen, die auf die Menge ihrer Wagen
vertrauen und auf ihre zahlreichen Reiter.
Doch auf den Heiligen Israels blicken sie
nicht. Auch der Ägypter ist nur ein Mensch
und kein Gott, seine Pferde sind nur Fleisch,
nicht Geist» (Jes 31, 1.3). Wie der Ökumenische

Rat der Kirchen 1975 in Nairobi, so
verlangt die prophetische Tradition des Alten

Testaments, ohne den Schutz von Waffen

zu leben: «Die einen sind stark durch
Wagen, die andern durch Rosse, wir aber
sind stark im Namen des Herrn, unseres
Gottes. Sie sind gestürzt und gefallen, wir
bleiben aufrecht» (Ps 20, 8f.).

Die prophetische Tradition verabscheut
das Vertrauen auf Pferde oder Wagen als
Götzendienst. Wir dürfen das «Machwerk
unserer Hände» nicht als Gott anrufen. Die
Zuflucht zu militärischer Gewalt ist gottlos.

Gewiss gibt es im Alten Testament nicht
nur diese prophetische Tradition, sondern
auch einen ethnozentrischen «Schalom»,
der die Unterwerfung des Feindes
einschliesst.2 Für die christlichen Wurzeln des
Pazifismus ist jedoch entscheidend, in
welcher dieser beiden Traditionen Jesus von
Nazareth steht.

288

1.2. Gewaltlosigkeit und Feindesliebe
im Neuen Testament

Als symbolischer Gegensatz zum Pferd gilt
in der jüdischen Überlieferung der Esel.
Bockig, wie er nun einmal ist, taugt er nicht
zum Kriegführen. In der Erwartung des

Propheten Sacharja reitet der Messias auf
diesem Symbol der Gewaltlosigkeit: «Juble
laut, Tochter Zion! Jauchze, Tochter Jerusalem!

Siehe, dein König kommt zu dir... Er
reitet auf einem Esel, auf einem Fohlen,
dem Jungen einer Eselin. Er vernichtet die
Streitwagen aus Efraim und die Rosse aus
Jerusalem, vernichtet wird der Kriegsbo-
gen. Er verkündet für die Völker den
Frieden» (Sach 9,9f.). Jesus, der auf einem Esel
in Jerusalem einzieht (Mt 21, 5; Joh 12,
14f.), stellt sich somit bewusst in Israels
Friedenstradition.

Die Bergpredigt hat ihre eigene
Methode der Entfeindung, die sie in den
Bildern ausdrückt, die zweite Wange
hinzuhalten, zum Rock noch einen Mantel zu
geben, zur abgenötigten ersten Meile
freiwillig noch eine zweite mitzugehen.
Durch solche Vorleistungen soll die Spirale
der Gewalt durchbrochen, der Feind als
Freund behandelt und dadurch zum
Verhandlungspartner gemacht werden. Gerhard
Borné übersetzt das Hinhalten der zweiten

Wange so: «Wenn einer neue Raketen

auf dich richtet, dem zeige, dass du
auch deine bereits stationierten abbauen
willst!»3

Wenn ich mit dieser Ethik keinen Erfolg
habe, ist das noch kein Grund, von ihr
abzukehren und Gewalt anzuwenden. Wie im
Alten Testament den Friedfertigen gesagt
wird, sie seien stark im Namen des Herrn,
so verbindet auch das Neue Testament mit
dem Pazifismus eine Verheissung: Glücklich

sind die «Friedensmacher», denn sie
werden »Söhne Gottes genannt werden»
(Mt 5, 9). Glücklich sind »alle, die auf
Gewalt verzichten und machtlos sind, denn
sie werden das Land besitzen» (Mt 5,5).
Und auf der andern Seite gibt es die Negation

dieser Verheissung: «Wer das Schwert
nimmt, wird durch das Schwert umkommen»

(Mt 26, 52).
Nachfolgen heisst immer auch bereit

sein, das Kreuz auf sich zu nehmen, das
Leben zu verlieren, um es zu gewinnen.



Theodor Ebert übersetzt Matthäus 16, 24f.
mit den Worten: «Wenn jemand mir
nachfolgen will, dann denke er nicht an die
Akzeptanz seines Programms. Er fasse sein
Scheitern ins Auge und halte der Verfolgung

stand. Wer Scheitern und Schmerz
vermeiden will, wird letztlich nichts erreichen.

Wer aber um der Gerechtigkeit willen
leiden muss, wird das wahre Leben
finden.»4

Die Verheissung hinter diesen Verheissungen

ist im angekündigten Reich Gottes
enthalten. Die Geburt des Messias bedeutet
«Frieden auf Erden» (Lk 2, 14). «Die
Soldatenstiefel, die dröhnend marschierten,
und die blutbefleckten Soldatenmäntel werden

ins Feuer geworfen. Denn ein Kind ist
uns geboren, Gott hat ihm die Herrschaft
übertragen» (Jes 9, 5f). «Kein Volk wird
sich mehr gegen das andere erheben, und
sie werden den Krieg nicht mehr lernen»
(Micha 4, 3).

1.3. Die Frühkirche

«Im allgemeinen missbilligte die Frühkirche

den Militärdienst wie den Krieg.» Diese
These ist ein Zitat, das vom Historiker
Arnold J. Toynbee stammt.5 In der Tat sind die
grossen Theologen der christlichen Antike
allesamt Gegner des Krieges und des
Soldatentums überhaupt. In der Entwaffnung des
Petrus, schreibt Tertullian, habe der Herr
«jedem Soldaten den Degen abgeschnallt»6.
Und Origenes bekennt: «Wir ergreifen nicht
mehr <das Schwert gegen ein Volk> und wir
lernen nicht mehr <die Kriegskunst), da wir
<Kinder des Friedens> geworden sind durch
Jesus, der unser <Führer> ist.»7 Der römische

Patriot und Christenfeind Celsus klagt
dagegen mit Tönen, die uns vertraut
vorkommen: «Wenn sich alle so, wie ihr (Christen)

verhielten, könnte es leicht dazu kommen,

dass der Kaiser ohne Waffen dastünde
und das ganze Land eine Beute der Barbaren

würde.»8
Hippolyt, Bischof von Rom, verbietet zu

Beginn des 3. Jahrhunderts in seiner
Kirchenordnung ausdrücklich den Kriegsdienst:

«... Soldaten sollen nicht töten,
selbst wenn es ihnen befohlen wird... Kein
Christ soll hingehen und Soldat werden...
Ein Vorgesetzter, der ein Schwert hat, lade
keine Blutschuld auf sich.»9

2. Kirchliche Verurteilung

Als Kaiser Konstantin im Zeichen des Kreuzes

siegte, wurde aus dem Christentum eine
Staatsreligion, die begann, Waffen zu segnen

und Pazifisten zu verurteilen. (1) Auch
die Lehre vom gerechten Krieg konnte
ungerechte Kriege nicht verhindern. (2) Im
Atomzeitalter ist diese Lehre vollends
unanwendbar geworden. (3)

2.1. Die Konstantinische Wende

Mit den Toleranzedikten von 313 wurde das
Christentum Staatsreligion. Konstantin hatte

die Vision des Kreuzes, in dessen
Zeichen er die Entscheidungsschlacht an der
Milvischen Brücke (gegen Maxentius)
gewinnen würde: «In hoc signo vinces.» Der
Sieg auf dem Schlachtfeld machte aus dem
Heiden einen Christen, aus dem biblischen
Glauben eine Staats- und Soldatenreligion.10

Die Bischöfe begleiteten von nun
das Heer in den Krieg. Voraus zog das
Feldzeichen mit den Initialen Christi auf der
Fahnenspitze. Konstantin nahm sein
Gebetszelt mit, in dem er vor jeder Schlacht zu
beten pflegte. Dann gab er den Befehl zum
Angriff, worauf seine Soldaten «Mann für
Mann niederschlugen», wie Bischof Eusebius,

der kaiserliche Hofberichterstatter,
schreibt." Bereits in der zweiten Hälfte des
4. Jahrhunderts lehrt Athanasius, der «Vater
der Rechtgläubigkeit»: «Morden ist zwar
nicht erlaubt. In Kriegen jedoch ist es
sowohl gesetzlich als auch lobenswert, Gegner

zu töten.»12
Verurteilt wird nun auch der Pazifismus.

Bereits 314 exkommuniziert das Konzil von
Arles jene Soldaten, die «in Friedenszeiten
den Soldatendienst verweigern»13. Bald gilt
diese Verurteilung auch für Kriegszeiten.
Noch der letzte Pius-Papst erklärt, «dass ein
katholischer Bürger sich nicht auf sein
Gewissen berufen kann, um den Kriegsdienst

zu verweigern». So lautet seine
Weihnachtsbotschaft im Jahr des Kalten
Krieges 1956.14 Sie trägt den Titel: «Das
christliche Menschenbild als Richtweiser».

Leider gab es immer auch protestantische
Stimmen, die ganz ähnlich tönten. Ein
prominenter Theologe wie Schleiermacher
meinte gar: «Sich von der Teilnahme am

289



Kriege auszuschliessen, weil man ihn nicht
gerecht finde, ist geradezu Empörung.»15

2.2 Die Lehre vom gerechten Krieg

Als sich die Naherwartung des Reiches
Gottes nicht erfüllte, entstand eine Interimstheologie

zwischen dem Jetztzustand und
dem Endzustand für das Noch-Nicht dieser
Zeit. Aus der Urgemeinde wurde die Kirche,

aus der Passion Jesu der kultisch
überhöhte Christus, aus dem Reich Gottes die
Unsterblichkeit der Seele, aus der Bergpredigt

eine Mönchsethik, ein Ratschlag für
besonders dazu Berufene, und aus dem
Ethos der Gewaltlosigkeit die Lehre vom
«gerechten Krieg».

Damit ein Krieg gerecht ist, nennt diese
Lehre folgende Kriterien:
- Eine legitime Obrigkeit, die ihn führt;
- ein Grund, der gerecht ist, weil er sich
gegen Unrecht richtet;
- ein angemessenes Verhältnis der Mittel
zum Ziel.

Augustinus ist der Vater dieser Lehre. Er
hat sie nicht etwa leichtfertig entwickelt,
sondern im Gegenteil mit der Mahnung
verbunden, dass jeder, wenn er menschlich
fühle, «über die Notwendigkeit gerechter
Kriege trauern müsste»'6. Von dieser
Trauerarbeit ist in den real existierenden
Armeen freilich wenig zu spüren. Auch die
Kriterien des «gerechten Krieges», obgleich
als Kriegsverhinderungs- oder wenigstens
Kriegsbegrenzungslehre gemeint, dienten
den kriegführenden Staaten stets nur zur
Selbstrechtfertigung. Die etablierten
Grosskirchen änderten wenig an diesem
Missbrauch der Theorie durch die Praxis. Noch
im «Dritten Reich» stiessen die wenigen
katholischen Militärverweigerer, wie zum
Beispiel der Österreicher Franz Jägerstätter,
auf das totale Unverständnis ihrer
Kirche.17 Überhaupt hat die katholische Kirche
Hitlers Aggressionen nie verurteilt, «den
Kampf gegen die Macht des Bolschewismus»

vielmehr «mit Genugtuung» verfolgt,
wie die deutschen Bischöfe noch 1941
sagten.18

Im Protestantismus wären die
«Kriegspredigten» aufzuarbeiten, die während der
beiden Weltkriege gehalten wurden. Ihr
Tenor zur Zeit des Ersten Weltkriegs
lautete: «Unser Christentum ist weithin weich-

290

lieh und sentimental geworden. Da giesst
dieser Krieg Eisen ins Blut des deutschen
Christentums... Wir sollen in Jesu Schule
Menschen werden, welche zum Sturm zu
gebrauchen sind.»19 Nach diesem Krieg
schrieb Erich Kästner sein Gedicht «Die
andere Möglichkeit»:

«Wenn wir den Krieg gewonnen hätten,
dann war der Himmel national.
Die Pfarrer trügen Epauletten,
und Gott war' deutscher General.»

2.3. Der «gerechte Krieg» im
Atomzeitalter

Spätestens mit der Entwicklung von ABC-
Waffen müsste der «gerechte Krieg» sich ad
absurdum führen. Doch die etablierten
Kirchen, allen voran die katholische, und viele
Moraltheologen hatten und haben zum Teil
bis heute ihre liebe Mühe, die Entwicklung
von Massenzerstörungswaffen mit einem
«neuen Denken» zu beantworten. Derselbe
Pius-Papst, der meinte, katholische
Militärverweigerer könnten sich nicht auf ihr
Gewissen berufen, hielt 1954 in einer Ansprache

vor einem Ärztekongress auch den Einsatz

von ABC-Waffen für gerechtfertigt,
wenn dafür ein «gerechter Grund» vorliege,
das heisst «ein evidentes Unrecht von
äusserster Schwere, das auf andere Weise nicht
verhindert werden kann».

Im Klartext ging es um die atomare
Aufrüstung des Westens gegen den Kommunismus.

Im Kommunismus war das «evidente
Unrecht von äusserster Schwere» gewissermassen

System geworden. Gegen dieses
System sich zu wehren, und sei es nuklear,
galt als göttlicher Auftrag, als Geist des
heiligen Franziskus und was der Blasphemien
noch mehr verkündet wurden.

Der Jesuitenpater Gustav Gundlach,
zugleich engster Berater Pius' XII., rechtfertigte

den Einsatz von ABC-Waffen «zur
Verteidigung allerhöchster Güter»: «Sogar
für den möglichen Fall, wo nur noch eine
Manifestation der Majestät Gottes und seiner

Ordnung, die wir ihm als Menschen
schulden, als Erfolg bliebe, ist Pflicht und
Recht zur Verteidigung allerhöchster Güter
denkbar. Ja, wenn die Welt untergehen sollte

dabei, dann wäre das auch kein Argument
gegen unsere Argumentation. Denn wir



haben erstens sichere Gewissheit, dass die
Welt nicht ewig dauert, und zweitens haben
wir nicht die Verantwortung für das Ende
der Welt. Wir können dann sagen, dass Gott
der Herr, der uns durch seine Vorsehung in
eine solche Situation hineingeführt hat oder
hineinkommen liess, wo wir dieses
Treuebekenntnis zu seiner Ordnung ablegen müssen,

dann auch die Verantwortung
übernimmt.»20

Ein Jahr zuvor hatte Gundlachs
Ordensbruder Johannes B. Hirschmann das

«Opfer atomarer Rüstung», wie er es nannte,
als Ausdruck franziskanischer Spiritualität
begründet: «Der Mut, unter Aussicht auf

millionenfache Zerstörung menschlichen
Lebens in der heutigen Situation das Opfer
atomarer Rüstung zu bejahen, kann der
Haltung des heiligen Franziskus innerlich
näher stehen und mehr Geist vom Geist der
Theologie des Kreuzes atmen als ein Denken,

das naturrechtliche Prinzipien
vorschnell einem undurchdachten Theologou-
menon opfert, wie es heute in breiter Front
evangelische Pfarrer und Theologen
tun.»21

Auf reformierter Seite gab es den
Sozialethiker Helmut Thielicke, der ähnlich
dachte. Vor die mögliche Alternative
zwischen «Kommunismus oder Weltuntergang»

gestellt, entschied sich Thielicke für
den Weltuntergang, da der «physische»
Untergang der Welt «nur als das zweit-
grösste Übel» zu betrachten und dem
«moralischen» Untergang einer «Kapitulation
vor dem Kommunismus» immer noch
vorzuziehen sei.22

Das Schlagwort «lieber tot als rot»
gelangte so in den Rang einer moraltheologischen

Aussage. Die Begründung dafür hatte
schon 1949 der Philosoph Karl Jaspers
geliefert. Dieser vertrat die Auffassung, «eine
einmal errichtete Diktatur» sei «von innen
nicht wieder aufhebbar». «Die modernen
technischen Mittel» gäben «dem faktischen
Herrscher eine gewaltige Übermacht», die
so wenig zu überwinden sei «wie eine
Zuchthausverwaltung durch die
Insassen».23 Kirchenleitungen und Kirchenmänner

des «freien Westens» haben sich dieser
Beurteilung der weltgeschichtlichen Lage
angeschlossen und, um die Gefahr eines
endgültigen «Seelenmordes» durch den
«totalitären Kommunismus»24 abzuwenden,

gleich alle militärischen Mittel, auch den
Einsatz von ABC-Waffen, für erlaubt, ja
geboten erklärt.

Die Prophezeiung, auf der das Argument
mit dem angeblichen «Seelenmord» gründete,

hat sich weder als richtig noch
überhaupt als «christlich» erwiesen. Kommunismus

ist nicht zum «Seelenmord» geworden,
jedenfalls nicht mehr als Kapitalismus.
Schon Martin Niemöller hat dieses «Dogma»

des «christlichen» Antikommunismus
auf den Punkt gebracht: Es ist eine «infame
Irrlehre, wenn man uns vorlügt, die Kirche
gehe zugrunde, wenn die Kommunisten
kommen»25. Ja, es ist schon eine Irrlehre,
wenn Christen sich überhaupt anmassen,
den historischen Prozess in solcher Totalität
zu durchschauen. Sie vertrauen dabei weder
darauf, dass «Gott im Regiment» bleibt,
noch auf ihr eigenes Widerstandspotential,
noch auf die Möglichkeit des Feindes, ein
anderer zu werden.

3. Die neuere Friedensethik der Kirchen

Die Kirchen haben heute ihren Antipazifis-
mus überwunden. Sie sind deswegen nicht
selbst schon pazifistisch, aber vielleicht auf
dem Weg, es zu werden.

Leider sind die Kirchen noch immer nicht
bereit, den Krieg mit einem Nein ohne jedes
Ja zu verurteilen. Davon machen nur die
traditionellen Friedenskirchen (Quäker,
Mennoniten, Brüderkirchen) eine Ausnahme.

Der ÖRK hat 1983 in Vancouver wenigstens

die Atomwaffen geächtet und erklärt,
«dass sowohl die Herstellung und Stationierung

als auch der Einsatz von Atomwaffen
ein Verbrechen gegen die Menschheit
darstellen». Der Aufruf des ÖRK in Nairobi
1975, «ohne den Schutz von Waffen zu
leben», wird präzisiert: «Die Christen sollten
Zeugnis dafür ablegen, dass sie es ablehnen,
sich an einem Konflikt zu beteiligen, bei
dem Massenvernichtungswaffen oder andere

Waffen, die wahllos alles zerstören,
eingesetzt werden»26. Ein Jahr zuvor hatte das
Moderamen des Reformierten Bundes in
der BRD das Nein der Kirchen gegenüber
den Massenvernichtungswaffen sogar zur
Bekenntnisfrage, zum «Status confessionis»27

erklärt.

291



Noch nicht soweit ist die katholische
Weltkirche. Zwar meinte schon die Enzyklika

«Pacem in terris» von Johannes XXIII.,
im Atomzeitalter sei es «Wahnsinn, den
Krieg noch als das geeignete Mittel zur
Wiederherstellung verletzter Rechte zu
betrachten» (Nr. 127). Die Konzilskonstitution

«Gaudium et spes» wiederholte diese
Aussage und wollte «in ganz neuer Einstellung

an die Frage des Krieges herangehen»
(Nr. 82). Es kam zur «Verurteilung des totalen

Krieges» (Nr. 80), aber nicht des Kriegs
überhaupt, ja nicht einmal der ABC-Waffen.

Denn das Konzil anerkannte das
«Recht auf sittlich erlaubte Verteidigung»
durch den «Einsatz militärischer Mittel»
(Nr. 79f.), zu denen leider auch ABC-Waffen

zählten. Noch Johannes Paul II. akzeptiert

deren «Abschreckung», wenngleich
nur als «Abschnitt auf dem Weg einer
fortschreitenden Abrüstung»28.

Die Entwicklung, der die Friedensethik
des Vatikans seit dem Zweiten Weltkrieg
folgt, ist insofern nicht die Überwindung
der Lehre vom gerechten Krieg, sondern im
Gegenteil ein Rückfall hinter diese Lehre.
Würde sie nämlich auf die ABC-Waffen
angewandt, dann wären diese in jedem Fall
unverhältnismässig, untauglich, jemals eine
gerechte Sache zu verteidigen. Der Einsatz
dieser Waffen ist ja nicht begrenzbar und
nicht kontrollierbar. Das Mittel würde den
Zweck vernichten.

Der einzige Fortschritt auf katholischer
Seite ist wohl das Bewusstsein der eigenen
Ratlosigkeit, das sich vor allem in der
Neueinschätzung der Militärverweigerer
niederschlägt. Das Zweite Vatikanische Konzil
verlangt in «Gaudium et spes» nicht nur
«humane Gesetze» für diejenigen, «die aus
Gewissensgründen den Wehrdienst verweigern»

(Nr. 79), es will auch denen die
«Anerkennung nicht versagen, die bei der
Wahrung ihrer Rechte darauf verzichten,
Gewalt anzuwenden, sich vielmehr auf
Verteidigungsmittel beschränken, so wie sie
auch den Schwächeren zur Verfügung
stehen» (Nr. 78). Anders als zu Zeiten des
letzten Pius-Papstes hat der Militärverweigerer

nicht mehr ein «irrendes Gewissen»29.
Woraus folgt, dass Christinnen und Christen

in guten Treuen für oder gegen die
Armee sein können. Auch die Römische
Bischofssynode 1971 signalisiert in ihrem

292

Dokument «De justitia in mundo» viel
Sympathie für gewaltlose Formen der
Verteidigung: «Unbedingt geboten ist es,
internationale Streitigkeiten nicht durch Krieg
auszutragen; andere, der Menschennatur
angemessenere Mittel und Wege müssen
gefunden werden. Überdies sollte die
Strategie der Gewaltlosigkeit gefördert
werden...» (Nr. 64).

4. Pazifismus wohin?

«Pazifist» sein heisst den Weg der Gewaltfreiheit

gehen, Pazifist sein heisst aber
nicht auf Widerstand verzichten.

Natürlich könnten wir jetzt beginnen, den
Pazifismus zu definieren und seine
verschiedenen Formen auseinanderzuhalten.
Ich beschränke mich hier auf Pazifismus,
der sich militärischer Gewalt widersetzt. Es
gibt auch eine polizeiliche Gewalt, die ich
nicht einfach ablehne, es könnte im Falle
von UNO-Truppen sogar einmal eine
weltpolizeiliche Gewalt geben, die ich als
Schritt auf dem Weg zu einer umfassenden
Friedensordnung gewiss begrüssen würde.
Ich richte auch nicht über jene
Befreiungsbewegungen in der Dritten Welt, die glauben,

töten zu müssen, damit das Morden
aufhört.

Es geht dem Pazifismus hier und heute
um die Strategie der gewaltfreien oder
sozialen Verteidigung. Historische Beispiele
sind: Gandhis Befreiung des indischen Volkes

von britischer Kolonialherrschaft, die
Bürgerrechtsbewegung Martin Luther
Kings oder «Peoples power» auf den Philippinen

gegen Marcos. Es geht dabei gar nicht
in erster Linie um die Verteidigung gegen
einen äusseren Feind, sondern um die
Verteidigung des lebenswerten Lebens gegenüber

allem und allen, die es bedrohen.
Der Krieg hat sich selbst überholt. Würde

er ausbrechen, so wäre gewaltfreier Widerstand

die einzige Möglichkeit, Leben zu
schützen, sowohl auf der eigenen Seite als
auch auf der Seite des Feindes. Christinnen
und Christen in der GSoA erinnern an Dietrich

Bonhoeffers Wort in seinem Aufruf zu
einem Friedenskonzil 1934: «Wer von uns
darf denn sagen, dass er wusste, was es für
die Welt bedeuten könnte, wenn ein Volk -
statt mit der Waffe in der Hand - betend



und wehrlos und darum gerade bewaffnet
mit der allein guten Wehr und Waffe, den
Angreifer empfinge?»29. Das wäre keine
widerstandslose Kapitulation. Im Gegenteil:

An die Stelle des «hohen Eintrittspreises»
träte der «hohe Aufenthaltspreis»,

vielleicht verbunden mit dem Angebot der
partiellen Zusammenarbeit zum Wohl des
Ganzen - wie schon Jeremias den verbannten

Juden in Babylon den Rat gab, «der
Stadt Bestes zu suchen» (Jer 29, 1-14).
Natürlich hätten wir keine Garantie dafür, dass
der Feind wieder abziehen müsste oder dass
wir ihn vielleicht gar nicht mehr als Feind
empfinden würden. Es gibt für nichts eine
Garantie, am wenigsten für die gewaltsame
Verteidigung. Aber auch gewaltloser
Widerstand kann durch Terror gebrochen werden.

Es fehlt nicht an Beispielen von Chile
über Südafrika bis zum China dieser Tage -
lauter Beispiele freilich, wo die eigene
Armee nichts nützt, wo es besser wäre, man
hätte keine.

Aber es gibt Verheissung. Jesus, Gandhi
und Martin Luther King haben mit einem
gewaltsamen Ende gerechnet, es aber nicht
als mögliches Scheitern begriffen. Auch
Bischof Romero hat kurz vor seiner Ermordung

gesagt: «Wenn sie mich umbringen,
stehe ich im Volk von El Salvador wieder
auf.»30 Darum ist er noch heute «presente».

Und es gibt Erfahrung. Der Mensch hat
nicht nur einen nekrophilen, sondern auch
einen biophilen Charakterzug. Er ist nicht
nur egoistisch, sondern auch solidarisch.
Mit dem Wort von der «ungeselligen
Geselligkeit» bringt Kant diesen Gegensatz auf
den Begriff.31 Es gibt eine Macht jenseits
militärischer Gewaltpotentiale, auf die zu
setzen sich lohnt. Gandhi nennt sie «Macht
der Wahrheit»32, die Bibel «Quelle des
Lebens» (Ps 36, 10). Nicht an diese gute
Macht und auch an diese gute Seite im
Menschen - selbst im Feind - zu glauben,
hiesse, am Menschsein überhaupt zu
verzweifeln. Dann wäre erst recht nicht
einzusehen, was es überhaupt noch zu verteidigen

gäbe.

4 Soziale Verteidigung als pädagogische Aufgabe, in:
gewaltfreie Aktion, Nr. 68/69/70-1986, S. 81.
5 Das Christentum und die Religionen der Welt,
Gütersloh 1959, S. 74f.
6 Zit. nach: Karlheinz Deschner, Abermals krähte der
Hahn, Stuttgart 1962, S. 505.
7 Zit. a.a.O.
8 In: Handbuch der christlichen Ethik, Bd. 3, Freiburg
1982, S. 426.
9 Zit. nach: Justitia et Pax (Hg.), Gewaltfreies Handeln

in unserer Gesellschaft, Bern 1988, S. 59.
10 Vgl. Rudolf Hernegger, Macht ohne Auftrag, 01-
ten/Freiburg im Breisgau 1963, S. 141.
11 Zit. nach: Deschner, S. 506.
12 Zit. a.a.O., S. 508.
13 Zit. nach: Hernegger, S. 198.
14 Utz/Groner, Soziale Summe Pius' XII., Freiburg
Schweiz 1961, Nr. 4413.
15 Zit. nach: Deschner, S. 513.
16 Vom Gottesstaat, 19. Buch, Kap. 7.
17 Vgl. Ludwig Kaufmann, Der Realismus eines
einsamen Gewissens, in: Orientierung, 1971, S. 109ff.;
Th.J. Gumbleton, Franz Jägerstätter - ein Vorbild für
die Zukunft, in: Nachrichten und Stellungnahmen der
Katholischen Sozialakademie Österreichs, Nr. 12/Jg.
87.
18 Zit. nach: Deschner, S. 571.
19 Zit. a.a.O., S. 514.
20 Über die Lehre Pius' XII. vom modernen Krieg, in:
Stimmen der Zeit, April 1959, S. 13.
21 Zit. nach Deschner, S. 594f.
22 Theologische Ethik, II/2, Tübingen 1958, S. 596ff.
23 Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Zürich
1949, S. 263ff.
24 Vgl. Theodor Ebert, Soziale Verteidigung als
christlicher Weg, in: gewaltfreie Aktion, 68/69/70-
1986, S. 3ff.
25 Zit. nach: Ebert, a.a.O., S. 7.
26 Baadte/Boyens/Buchbender, Frieden stiften - Die
Christen zur Abrüstung, Eine Dokumentation, München

1984, S. 216/217.
27 A.a.O., S. 79ff.
28 Botschaft des Papstes an die 2. Sondergeneralversammlung

der UNO über Abrüstung 1982, a.a.O., S.
225.
29 Beat Rüegger, Der GSoA-Stand an der Ökumenischen

Versammlung in Basel, in: NW 1989, S. 230.
30 Placido Erdozai'n, San Romero de America, Wuppertal

1981, S. 94.
31 Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbürgerlicher Absicht, A 392.
32 Vgl. M.K. Gandhi, Eine Autobiographie oder Die
Geschichte meiner Experimente mit der Wahrheit,
Gladenbach 1977.

1 Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Erster
Band, Erlenbach 1922, S. 315.
2 Vgl. Richard Friedli, Frieden wagen, Freiburg
Schweiz 1981, S. 54ff.
3 Bergpredigt und Frieden, Olten/Freiburg im Breisgau

1982, S. 10.

293


	Pazifismus : christliche Wurzeln - kirchliche Verurteilung

