Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)
Heft: 10
Artikel: Der Prophet Jesaja. 1., Vorbemerkung zur Themenwabhl ; 2., Die

Schwache Gottes und die Schwache der Menschen (Jesaja 1, 2.3) ; 3.,
Der Schmerz Gottes - Das Lied vom Rebberg (Jes 5, 1 bis 7) ; 4.,
Spurt, wie tot ihr seid! - Die Weherufe (Jes 5, 8 bis 10, ...

Autor: Ritter, Hans-Adam
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gen der Steinhauerin schon da ist, auch im
Stein erscheint. Das ist «Warten in Ge-
duld», liebe Schwestern und Briider, wozu
der Geist Gottes uns fiihrt. Wir haben ein
Bild, wir haben es erkannt als das Wesen
unseres Leibes und das Wesen dieser
Schopfung, das der Schopfer schon von
Anfang an im Auge hat. Und wir warten
darauf, dass es Wirklichkeit werde, dass wir
drin leben konnen. Aber wir warten nicht
mit den Handen im Schoss, sondern in miih-
seliger, staubiger, schmerzlicher Arbeit
warten wir. Wir erleiden Gottes Arbeit, die
noch vieles an uns abschlagen muss. Und
wir beteiligen uns an dieser Arbeit.

Das Warten in Geduld, zu dem der Geist
Gottes uns fiihrt, ist das Leiden unter der
Differenz zwischen dem, was Gott uns hof-
fen ldsst und zugesagt hat, und dem, was wir
in dieser miihseligen, armseligen Weltwirk-
lichkeit heute noch erleben und erfahren.
Das Warten in Geduld ist das unaussprech-
liche Seufzen, das der Geist Gottes fiir uns
und mit uns ausstosst. Das Seufzen in Soli-

daritdt mit all dem Leid in unserer Schop-
fung, mit all dem Leiden unserer Mitmen-
schen, das standhafte Mittragen der Lasten
unseres Nichsten. Das heisst Warten in
Geduld. Also nicht ein fatalistisches Hin-
nehmen des Leidens in diesem Jammertal,
nicht das Warten auf eine Erlosung irgend-
wann im Jenseits. Nein, diesseits, in dieser
Schopfung warten wir, und mit dieser
Schopfung warten wir.

Die ganze Schopfung wartet darauf, dass
wir nicht nur im Glauben und in der Hoff-
nung, sondern am Leib, in all unseren Be-
ziehungen, als Kinder des Vaters im Him-
mel erscheinen. Die Sonnenblumen in Kal-
kar warten, die Weiden in Biblis warten, die
Biume in Basel und am Amazonas, die
Robben in der Nordsee, die Walfische in
den Weltmeeren — die Schopfung in ihrer
ganzen Vielfalt wartet. Komm, Schopfer
Geist, erfiille die Herzen deiner Gldubigen!
Amen.

(Predigt am 21. Mai 1989 in der Theodors-
kirche Basel)

Hans-Adam Ritter

Der Prophet Jesaja

1. Vorbemerkung zur Themenwahl

Wem das Thema von selber einleuchtet
oder wer ein so begeisterter Leser der
«Neuen Wege» ist, dass er immer das ganze
Pensum durchnimmt, kann die Einleitung
tiberschlagen. Fiir diejenigen, denen es ein
wenig merkwiirdig vorkommt, eine Einfiih-
rung (in drei Folgen!) in eine alttestamentli-
che Schrift, in das Buch Jesaja, und erst nur
in seinen ersten Teil, die Kapitel 1 bis 39,
denn den Kapiteln 40 ff. schreibt man einen
andern Ursprung zu, zu lesen, kénnen ein
paar Begriindungen angefiihrt werden.
Warum also Jesaja? Warum ein biblischer
Prophet? Kassandra hitte dank Christa
Wolf besseren Wind in den Segeln.

Ich beginne mit ein paar Zeilen von Nelly
Sachs, die fiir mich etwas ausdriicken von

280

der geheimnisvollen Stirke, die die Sprache
der biblischen Prophetie auszeichnet:

«Wenn die Propheten einbrichen
durch Tiiren der Nacht

mit ihren Worten Wunden reissend
in die Felder der Gewohnheit,

ein weit Entlegenes hereinholend
fiir den Tagel6hner

der ldangst nicht mehr wartet am Abend —

Wenn die Propheten einbrichen
durch die Tiiren der Nacht
und ein Ohr wie eine Heimat suchten —

Ohr der Menschheit
du nesselverwachsenes,
wiirdest du horen?»!



Das Problem fiir die meisten von uns be-
steht darin, dass wir die biblischen Sitze
nicht unbefangen zu horen vermégen, weil
sie nicht neu und unverbraucht sind wie ein
Gedicht. Wir sind kirchlich eingefirbt, und
darum stellen sich unserer Lektiire Kli-
schees in den Weg. Im Propheten sehen wir
wie von selbst einen Strafprediger, der ein
rigides und autoritires Gottesbild vertritt.

Fiir Ernst Bloch sind die Propheten Zeu-
gen fiir das Prinzip Hoffnung, weil sie ndm-
lich dem Schicksalszwang widerstehen,
wenn nicht im Ganzen, so doch ansatzwei-
se. Er sagt: «... nun ist das Verhiingte oder
Schicksal in nichts mehr tyrannisch zum
Menschen, wie bei der Moira» (griechisch:
der Anteil, das Lebenslos, personifizierte
Schicksalsgéttin) ...«Sondern das Schick-
sal kann durchaus gewendet werden: vor
allem Jesajas lehrt es als von der menschli-
chen Moral und ihrem Entschluss abhangig.
Das ist der aktive Gegensatz zum griechi-
schen Seher, zu der lediglich passiv-ver-
zweifelten Vision Kassandras vor allem:
Schicksal in der Bibel steht auf der Waa-
ge...»* Gewiss kann uns Bloch hier sozusa-
gen zu moralisch-prometheisch vorkom-
men, und er hatte auch noch keine Gelegen-
heit, Christa Wolfs Kassandra zu lesen, aber
als Akzent gegen das bloss Busspredigeri-
sche der Propheten dient er wohl.

Vor allem hat das Stichwort «prophe-
tisch» in der Tradition des Religidsen Sozia-
lismus eine grosse Bedeutung. Eduard
Buess und Markus Mattmiiller legten 1986
eine Zusammenschau von Blumhardt, Ra-
gaz und Barth vor und gaben ihrer Einfiih-
rung ins Denken dieser doch sehr verschie-
denen protestantischen Theologen den Ti-
tel: «Prophetischer Sozialismus». Das Vor-
wort gibt dazu, wenn auch keine Definition,
so doch den Hinweis und die Fragerichtung:
«Der Auftrag des Christen geht in zwei
Richtungen. Einerseits ist der Christ dem
Mitmenschen briiderlich-schwesterlich zur
Seite gestellt, um ihm zu helfen, den Heils-
willen Gottes fiir sich personlich zu erken-
nen. Das ist sein <seelsorgerlicher> Dienst.
Andererseits ist er ins Offentliche Leben
gestellt, um dort... weltweit Gottes Heils-
willen geltend zu machen. Das ist sein «pro-
phetischer> Dienst.»?

Es gibt heute an verschiedenen Stellen so
etwas wie eine Wiederentdeckung der bibli-

schen Texte. Es ist eine neue gemeinsame
Lektiire in freien Gruppierungen, bei uns in
der kirchlichen Bildungsarbeit, am bedeu-
tungsvollsten aber in den lateinamerikani-
schen Basisgemeinden. Die Frauenbewe-
gung ist stark daran beteiligt, aber schon der
christlich-marxistische Dialog der sechzi-
ger Jahre und das Gesprich zwischen Chri-
sten und Juden haben zur Neuentdeckung
beigetragen. Hinzu kommen die psycholo-
gisch interessierten Autoren und Leser.
Doch die Prophetenbiicher sind, wie es
scheint, von dieser Neuentdeckung bisher
fast ausgenommen. Das mag wenigstens
zum Teil daran liegen, dass die propheti-
schen Biicher so uniibersichtlich sind. Sie
weisen eine ganz verwickelte Entstehungs-
geschichte auf, allen voran Jesaja. Die aka-
demische Forschung hat ihre ganze Kraft
darauf verwendet, den Entstehungsprozess
zu erhellen, um einen urspriinglichen Wort-
laut und die verschiedenen Zusitze ausein-
anderhalten zu konnen. Aber eine Uberein-
stimmung in diesen textgeschichtlichen
Fragen steht aus. Und die Fahigkeit, die
Linien herauszuarbeiten, die Zusammen-
hiange zu verdeutlichen und die Aktualitit
zu sehen, hat gelitten unter dieser unbefrie-
digenden Literatur-Archédologie.

Ich fiige einen weiteren, diesmal negati-
ven Zeugen an dafiir, wieso es wichtig ist,
neu in den Propheten zu lesen: Luciano De
Crescenzo war ein leitender Mitarbeiter bei
IBM Italien und ist ein begeisterter Neapo-
litaner. Inzwischen ist er ein bekannter
Filmautor («Also sprach Bellavista») und
ein Schriftsteller geworden. Er schreibt
iiber Philosophie. Es begann damit, dass er
dem Vizestellvertreter des Portiers im
Mietshaus in Neapel, wo er wohnt, Salvato-
re und dessen Freunden, die griechische’
Philosophie erklirte. Denn er fand, das nea-
politanische Lebensgefiihl sei eigentlich
griechisch und miisse endlich gegeniiber
der Tiichtigkeit des Nordens, gegeniiber der
IBM und dem Stress aufgewertet werden.
Ein ebenso sympathisches wie buchhéndle-
risch erfolgreiches Unternehmen. Sein
Buch iiber die Vorsokratiker hat die Aufla-
ge von 350 000 iiberschritten. Im Vorwort
bekommt Salvatore etwas zu horen von der
Religiositdt der Griechen. Die Alten Grie-
chen seien nicht «zu religits» gewesen, sie
chrten die Gottheiten, doch ohne zu iiber-

281



treiben. «Alles in allem kein Vergleich mit
dem Schrecken, den Jahwe einflosste, der
schreckliche Gott der Juden.» Damit ist an
einer unerwarteten Stelle neu ein Klischee
etabliert, das in der christlichen Kirche er-
funden wurde: vom ziirnenden, richtenden
und strafenden Gott des Alten Testaments.
Das Vorurteil hat tiefe Wurzeln. Es ist ein
Produkt des christlichen Antisemitismus
und zugleich sein Produzent, Eine erncute
Lektiire der Propheten hat auch zum Ziel, es
zu widerlegen.

Von 1972 bis 1982 ist in drei Banden die
derzeit massgebliche wissenschaftliche
Kommentierung im deutschen Sprachraum
zum Jesajabuch erschienen, von Hans Wild-
berger, Ziirich, verfasst. Sie ist, wie sich
versteht, der historisch-kritischen Methode
verpflichtet, in der Tendenz vorsichtig kon-
servativ, detailreich und anregend. Ich stiit-
ze mich in weiten Teilen auf sie. Die Sache
ist nur die, dass die massgeblichen Kom-
mentatoren Schreibtischgelehrte sind, die
die ganze Spezialliteratur aufgearbeitet ha-
ben und sonst nichts. Zeitgendssische kriti-
sche Anfragen werden im Fach Exegese
(historische Bibelauslegung) nicht disku-
tiert, auch nicht theologische kritische Posi-
tionen, kein Bloch noch Ragaz noch Doro-
thee Solle. Darum lesen wir als Leitaussa-
gen zu Jesajas Theologie Sitze wie: «Der
Prophet (ist) vollig darauf angewiesen, dass
man seinen Anspruch bejaht, indem man
sich der bezeugten Wirklichkeit des heili-
gen Gottes beugt.» Oder: «In welcher Hal-
tung hat Israel seinem Gott gegeniiber zu
treten...? Die Antwort auf diese Frage kann
zundchst nur lauten: Gehorsam, was denn
sonst?»* Der Autor findet Formulierungen
ganz unbedenklich (sich beugen, Gehorsam
—was denn sonst?), die zu einem autoritidren
Gottesbild fiihren.

Dorothee Sdlle hat in ihrer Schrift «Phan-
tasie und Gehorsam» die Wirkungsge-
schichte von «Gehorsam» eindriicklich be-
schrieben: «In der Geschichte der Kirche
beriefen sich auf Gehorsam immer die, fiir
die die Welt eine selbstverstindliche, un-
wandelbare Ordnung hatte, eine Ordnung,
die man gerne «Schopfung> nannte. Gehor-
sam war dann immer Ausfithrung der Be-
fehle, die die Ordnung bewahren sollten.»
«Den Gehorsam <erfiillt> man, wie die ilte-
re Sprache sehr anschaulich sagt. Darin

282

steckt das Bild von einem vorgegebenen
Gefiéss oder einer Form, die ausgefiillt wer-
den miissen. So auch im Gehorsam. Es ist
da eine vorher bestehende Ordnung voraus-
gesetzt, die erhalten, bewahrt oder erfiillt
werden soll. Aber Jesus hat die Welt nicht
nach dem Modell fertiger Ordnung, die die
Menschen nur bewahren sollen, gedacht.
Die Welt, in die er kam, war unfertig und
verdnderlich, sie wartete geradezu auf Ver-
dnderung.» «Ich vermute, dass wir neue
Worter brauchen, um die in Christus ange-
stiftete Revolutionierung aller Verhiltnisse
zu beschreiben.»’

2. Die Schwache Gottes und die
Schwiche der Menschen (Jesaja 1, 2.3)

Wir beginnen mit dem ersten Jesajawort.
Jes 1, 1 ist so etwas wie eine Uberschrift,
die Sitze 2 bis 3 aber sind das Eroffnungs-
wort, nicht ein Wort, das zeitlich friih anzu-
setzen wire, sondern eines, das den ganzen
Jesaja kennzeichnen soll. Es gab keine
Klappentexte und keine Inhaltsverzeich-
nisse, die eine ungefihre Orientierung er-
laubten, sondern die ersten Sitze der
Schriftrollen miissen die Stichworte liefern
fiir das Ganze:

«Hore, Himmel, lausche, Erde, denn ER
hat geredet:

Sohne zog ich gross, brachte ich hoch,
und die brachen mit mir.

Ein Rind erkennt seinen Besitzer,
ein Esel die Krippe seines Meisters.

Wer nicht erkennt, ist Israel, wer nicht
unterscheidet, mein Volk.»

Ein drastischer Vergleich wird angefiihrt,
der sogleich das autoritire Verstindnis zu
bestdtigen scheint. Im Schlussteil seines
Buches, wo Wildberger von «Gehorsam —
was denn sonst?» redet, kommt er auf die-
ses Eingangsbild zuriick und sagt: «So ge-
hort (Israel) doch zu Jahwe, wie ein Kind zu
seinem Vater oder ein Haustier zu seinem
Besitzer.»® Mein Interesse ist, von diesem
scheinbar einleuchtenden Bild wegzukom-
men und die Akzente anders zu setzen.

Formal wird das kurze Wort als «Ge-
richtsrede» bezeichnet, und das driingt uns
noch einmal in die immer gleiche Richtung,
von wo wir wegkommen mdéchten: zum



strafenden Gott. Nun soll aber die kleine
Szene rekonstruiert werden. Beim Gericht
ist im Alten Testament zunéchst nie an ei-
nen Gerichtshof zu denken. Urspriinglich
und auch an unsrer Stelle muss man sich die
Versammlung der Minner im Tor vorstel-
len, der Biirger, die die Angelegenheiten
der Gemeinschaft besprechen. Wenn einer
einen Streitfall, einen Rechtshandel aufgrei-
fen will oder muss, so meldet er sich in
dieser Versammlung. An unsrer Stelle tritt
ein Vater vor, der S0hne grossgezogen und
hochgebracht hat. Die sind jetzt miindig. Er
mochte stolz sein konnen auf sie. Er hat sie
nicht nur erndhrt, sondern sie erzogen und
fiirs Leben ausgeriistet. Aber sie verkehren
nicht mehr mit dem ungliicklichen Vater,
sie tun, als kennten sie ihn nicht. Es handelt
sich nicht um einen realen Rechtsfall, son-
dern um etwas anderes, das aber in die For-
men eines Rechtshandels gekleidet ist.
Auch der erste Satz gehort dazu. Wenn je-
mand seinen Fall vortrdgt, muss er zwei
Zeugen benennen. Der Himmel und die
Erde werden zu Zeugen genommen fiir das
Ungliick des Vaters. Jesaja lasst Gott die
Rolle des enttduschten Vaters spielen und
also im Gerichtsfall den Klédger, keineswegs
den Richter. Entscheiden muss ja die Biir-
gerversammlung. Im Gerichtsspiel, das Je-
saja zur Auffiihrung bringt, werden die Zu-
horer aufgefordert, Richter zu sein. Es wird
also nicht das lidndlich-friedliche Bild evo-
ziert wie bei Wildberger, dass Israel doch
wie ein Kind zum Vater oder wie ein Haus-
tier zum Brunnen gehore. Das Spiel ndhert
sich eher einer Groteske: Das unverniinftige
Vieh erkennt, wo es hingehort, wer nichts
merkt, das ist Israel. Die Stichworte, auf die
die kurze Einheit zulduft, haben nichts zu
tun mit Gehorchen und Sich-Beugen, Ein-
ordnen, sondern mit: Erkennen und Unter-
scheiden. Wildberger formuliert bei seiner
Erkldrung, und diesmal ist ihm sehr zuzu-
stimmen: «Wer Gott die Treue aufsagt, ist
letztlich auch vor dem Forum menschlicher
Weisheit ein Tor.»” Der Prophet, das ist das
Ergebnis, zielt auf Einsicht, nicht auf Ge-
horsam. Und dazu zeigt er Gott nicht als
einen bedrohlichen Richter, sondern unter
dem Aspekt eines ungliicklichen Vaters.
Die «Siinde» besteht nicht in Gehorsams-
verweigerung, in Rebellion, sondern darin,
dass Israel unter sein Niveau sinkt und nicht

mehr erkennt, was es doch natiirlicherweise
erkennen misste. Die Haustiere werden
ihm vorgehalten, die sich zu orientieren
wissen. Wo sie doch grossgewordene Soh-
ne sind, sollen sie ihre Einsichtsfdhigkeit
wieder gebrauchen!

3. Der Schmerz Gottes —
Das Lied vom Rebberg (Jes 5, 1 bis 7)

Im letzten Satz wird das Lied, das Gleich-
nis, das verfremdete Stiick, um das es sich
hier handelt, aufgelost, der Gottesname
wird genannt: JHWH Zebaot. Die Juden
sprechen den Namen nicht aus. Damit mar-
kieren sie, wie immer man das sonst be-
grinden mag, dass wenn wir schon von
Gott reden, wir doch sinngeméss von ihm
nicht so geldufig handeln kénnen wie sonst
von allem, worliber wir verfiigen oder zu
verfligen meinen. Die Juden ersetzen den
Gottesnamen, wenn sie ihn mit den Augen
lesen, durch: Der Herr (oder Der Name oder
Der Ewige). In unsern Bibeliibersetzungen
steht ungezeichnet und unerklért: der Herr.
Nur die Lutherbibel schreibt in Grossbuch-
staben Der HERR, was vorzuziehen ist,
weil so kenntlich bleibt, dass es sich um
einen Ersatzausdruck handelt. Wir schlies-
sen uns in dieser Sache der Ubersetzung an
von Buber/Rosenzweig, die den Namen
durch das grossgedruckte Personalprono-
men ersetzt, was die Verwechslung mit
Wiirdetiteln ausschliesst und den Anrede-
charakter des Namens im Hebrédischen un-
terstreicht: ICH, DU oder ER. So dass dann
JHWH Zebaot nicht heisst Herr der Heer-
scharen und der Anklang an eine himmli-
sche Militdrdiktatur vermieden ist, sondern:
ER, der Umscharte.

Jesaja arbeitet, wie die Propheten iiber-
haupt, oft mit einem Verfremdungseffekt.
Er fangt Sétze an, die bestimmte Erwartun-
gen wecken, dann fiihrt er eine Wendung
ein: «Ich will singen von meinen Freund:
Das Lied meines Freundes von seinem Reb-
berg.» In der Liebessprache der Alten Welt
wird die Braut hiufig mit einem Rebberg
verglichen. Und der Freund des Briuti-
gams, der hier singen will, wire der Braut-
werber, der Vermittler, denn die Sitte ge-
stattete vor der Hochzeit keine direkten
Beziehungen zwischen Bridutigam und
Braut. Man wird gleich merken, dass nicht

283



ein hiibsches Liebeslied angestimmt wird,
sondern eine Liebesklage:

«Einen Rebberg hatte mein Freund auf
einem fetten Abhang.

Er grub ihn um und las die Steine zusam-
men und pflanzte edle Reben

und baute einen Turm inmitten, und auch
eine Kelter hieb er aus.

Er hoffte, er brachte Trauben, und er
brachte faule Beeren.

— Und jetzt, Bewohner von Jerusalem,
Minner von Juda:

Richtet doch zwischen mir und meinem
Rebberg!

Was blieb zu tun fiir meinen Rebberg, das
ich nicht getan hétte?

Warum, wo ich hoffte, er brichte Trauben,
hat er faule Beeren gebracht?

— Und jetzt will ich euch wissen lassen,
was ich an meinem Rebberg tue:

seine Hecke entfernen, dass er abgeweidet,

seine Mauer einreissen, dass er zertrampelt
wird.

Ich iibergebe ihn der Zerstorung, er wird
nicht geschnitten, nicht gehackt, in
Disteln und Dornen geht er auf,

und die Wolken heisse ich, keinen Regen
Zu regnen.»

Soll sie sehen, wohin sie kommt, die
schlechte Frau, ach die Geliebte! Und dann
schliesst Jesaja das Bild auf. Der néchste
Satz lautet: «Denn SEIN, des Umscharten,
Rebberg ist das Haus Israel.» Du Israel, bist
die geliebte Frau! Gott ist dein Brautigam.
Und der Prophet ist sein Freund. Er muss
seines Freundes Schmerz und Bitterkeit
aussprechen, dass statt der guten Trauben
faule Beeren an den Stocken hangen:

«Er hoffte auf Rechtsspruch, und da:
Rechtsbruch!

auf Gerechtigkeit, und da: Geschrei iiber
Schlechtigkeit!»

(Im Original kommen, was in den Alten
Sprachen ganz selten ist, Binnenreime vor,
was die Ubersetzungen irgendwie nachzu-
machen versuchen, die Reime verstirken
das Parolenhafte, das zornig hingesetzte
Wort.) Der liebende Gott ist nicht deswegen
enttduscht, weil Israel ihm nicht «gehorcht»
hitte, Vorschriften missachtet, sondern dar-

284

iiber, dass der Rebberg denaturiert ist, dass
die Geliebte nicht aus threm Wesen heraus
lebt und handelt, sondern das Schéne und
Wesensgemaisse verleugnet und abgeht
vom Recht und von der Gerechtigkeit.
Recht und Gerechtigkeit werden im Alten
Testament zunéchst nie verstanden als Ein-
halten gegebener Rechtsvorschriften, son-
dern sie bezeichnen etwas Vorgeordnetes,
das gemeinschaftsgemédsse und gemein-
schaftsfordernde Verhalten — also das, was
im Lied metaphorisch beschrieben worden
ist: wie der Rebbauer alles tut, was die Erde
und die Pflanzen brauchen, damit es zur
Weinlese kommen kann. Die Verfremdung
der Gattung Liebeslied oder Liebesklage ist
nicht ein blosses Stilmittel. Sie greift iiber
auf das Gottesbild: Gott erscheint als ent-
tduschter Liebhaber. Hinter dem schweren
Angriff, den der Prophet fiihrt, und hinter
der Dunkelheit alles dessen, was er ansagt,
wird noch etwas anderes sichtbar: der
Schmerz Gottes. Die alttestamentlichen
Autoren und am meisten die Propheten
brauchen immer wieder neue und kiihne
Bilder von Gott. Gegen den Augenschein
ist das nicht eine Verletzung des Zweiten
Gebots: Du sollst dir kein Bildnis machen.
Es ist vielmehr eine Anwendung dieses
Gebots. Es will vermeiden, dass Gott ver-
fiigbar werde, eingeordnet in einen iiber-
schaubaren Lebenszusammenhang. Jesaja
hebt die gewohnte Sicht auf Gott auf, damit
der Horer in Bewegung gerate.

Die Verfremdung der Redeformen, die
Abwandlung traditioneller Formen hat eine
didaktische Funktion: der Horer muss einen
Erkenntnisschritt tun. Der Prophet sieht
sich vor einem Widerstand, er kann ihn
nicht einebnen, der Horer muss ihn selber
tibersteigen. Die Worter wie «wissen» oder
«erkennen» oder «einsehen» sind bei Jesaja
wichtig. Das kommt auch in dieser Liebes-
klage vor: «Und jetzt will ich euch wissen
lassen, was ich an meinem Rebberg tue» —
denn, wenn er nicht bringt, was man erwar-
ten durfte, dann versteht es sich, dass er den
Dornen und Disteln gehoren soll. Die Horer
sollen sich nicht einer Strafandrohung beu-
gen, sondern ein Gespiir bekommen fiir die
Konsequenzen, die sich ergeben. «Die Pro-
feten nehmen eine Hintergriindigkeit der
Welt an, die iiber die normalen Wahrneh-
mungen hinausgeht, aber sie verharren in



entschlossener Diesseitigkeit... Was von
Profeten geschrieben vorliegt,... will nicht
Resultat empirischer Analysen, sondern
gottgeschauter Visionen und Auditionen
sein. <«Gesicht, das Jesaja schaute> steht iiber
dem Jesajabuch, dhnlich lautet die Uber-
schrift aller anderen Profetenbiicher. Die
Eingebungen betreffen beileibe nicht nur
Eroffnungen iiber die Zukunft, sondern
durchleuchten die gegenwirtigen Verhilt-
nisse. Doch die Profeten sehen in beidem
keinen grundsitzlichen Widerspruch zu der
aus normaler Erfahrung gewonnenen Er-
kenntnis. Sie tragen Hintergrunderkennt-
nisse vor, aber keine Mysterien. Deshalb
muten sie sich selbst und ithren Horern zu,
was ihnen gleichsam durch einen gottlichen
Vorlauf eroffnet schien, in nachlaufender
Einsicht zu verifizieren.» «Zwar griindet,
was Jesaja eroffnet, in profetischer Schau.
Aber fiir deren Inhalt setzt der Profet die
Moglichkeit nachlaufender Erkenntnis vor-
aus. Was Gott offenbart, ist durchaus ver-
niinftig, wenngleich Menschen es erst nach-
traglich erfassen.»® Man muss das so beto-
nen, weil wir immer noch in der Denktradi-
tion des ausgehenden Mittelalters stehen, in
der Glaube und Wissen zueinander in Ge-
gensatz gebracht worden sind.

Wir kehren nochmals zum Wortlaut
des Liedes zuriick. Wir diirfen seine Sitze
nicht in der Weise «bildlich» verstehen,
dass wir das Bild erkldren mit theologi-
schen oder anderen Begriffen und, falls die
Erkldrung zutrifft, konnte das Bild weg-
fallen, wire es aufgeldst und verschwun-
den. Wenn der Prophet ein Lied anstimmt,
das als Liebesklage erkennbar wird, dann
kann ihm dieses Genre nicht dusserlich blei-
ben. Hintergriindig bleibt die Botschaft
durchgehalten: Gott ist verliebt in Israel. Ist
er mit seiner Liebe hereingefallen? Und
wenn seine Liebe nicht ergreifend ist, dann
vielleicht seine Trauer. Es ist eine ungliick-
liche Liebe. Solange aber von ihr gesungen
wird vom Propheten, bleibt die Moglich-
keit, dass der ungliickliche Gott getrostet
werden konnte.

4. Spiirt, wie tot ihr seid! — Die Weherufe
(Jes 5, 8 bis 10, 20. 23. 24)

Dem Rebberglied folgt eine Sammlung von
Weherufen; wenn man, wie viele Kommen-

tatoren vorschlagen, noch 10, 1 bis 4 dazu
nimmt, kommt man auf die Zahl von sieben
Weherufen. Sie sind verschieden lang und
zeigen Einschiibe; diese abgerechnet, darf
man die Sitze als «echt», namlich als auf
den historischen Jesaja zuriickgehend, ein-
stufen. Doch sind sie als Einzelspriiche ent-
standen und erst nachtréglich, fiir das Pro-
phetenbuch, zusammengestellt worden. Der
Weheruf ist eine feste Form, wie vorher das
Liebeslied; der Weheruf ist ein fester Be-
standteil der Totenklage. Wenn die Prophe-
ten Weherufe ausstossen, dann beklagen sie
Tote, die noch am Leben sind. Denn das
Unrecht, das sie tun und auf das die Prophe-
ten sie ansprechen, enthélt in sich den Keim
des Todes. Die Propheten drohen nicht
Sanktionen an, die spater eintreffen werden.
Sie decken den schon eingesetzten Verfall
auf. Sie beklagen den, der sich schon im
Bereich des Todes befindet.

In der Diskussion der Alttestamentler
gibt es einen Fachausdruck fiir das, was die-
ser Art sich auszudriicken zugrunde liegt:
Man nennt das «synthetisches Denken»
oder den «Tun-Ergehen-Zusammenhang».
Diese Auffassung, die Israel mit der iibri-
gen Alten Welt teilt, kommt am deutlich-
sten in der Weisheitsliteratur zum Vor-
schein, also etwa im Buch der Spriiche. Das
klingt dann so (Spriiche 14, 34): «Gerech-
tigkeit erhoht ein Volk, aber die Siinde ist
der Leute Verderben.» Das ist nicht hoch-
miitiger Moralismus. Damit wird ausge-
driickt, dass der Zustand der Gemeinschaft
abhingig ist vom Verhalten des einzelnen
und umgekehrt. Denn das Private ist nicht
privat, isoliert und also beliebig, sondern
es zeitigt soziale Folgen. Und umgekehrt,
der einzelne ist nicht unabhdngig, er ist
keine Monade, sondern aufs stirkste be-
stimmt von den Ordnungen der Gesell-
schaft.

Ein verwandtes Wort, vom einzelnen ge-
sagt (14, 30), lautet: «Ein gelassenes Herz
ist des Leibes Leben; aber Eifersucht ist
Eiter in den Gebeinen.» Das braucht heut-
zutage, wo alle von psychosomatischen
Zusammenhéngen reden, gar keine Erkli-
rung. Alles was wir tun, wirkt nicht bloss
auf ein Objekt ausserhalb unsrer selbst, son-
dern hat seine Riickwirkung auch auf den
Téter. Das wird ausgesprochen in Spriiche
11, 17 und 30:

285



«Ein barmherziger Mann niitzt auch sich
selber; aber ein Herzloser schneidet sich ins
eigene Fleisch.»

Oder anders iibersetzt, aber auch nicht
wortlich, weil das unmoglich ist:

«Der Mann der Huld (oder: der Gnade)
wirkt an sich selber, der Harte schadet sei-
nem Leib.»

Und:

«Die Frucht der Gerechtigkeit ist ein Baum
des Lebens; aber Gewalttat nimmt das Le-
ben weg.»

Imlapidaren Hebréisch braucht es fiir bei-
de Spriiche je sieben Worte. — Soviel zum
Tun-Ergehen-Zusammenhang, der im Alten
Testament und noch im Emmental Gott-
helfs einleuchtender war als in unserer ato-
misierten Gesellschaft. Wenn wir uns heute
seiner erinnern wider den Individualismus
des 19. Jahrhunderts und wider die techno-
kratische Einstellung des 20., bedeutet uns
das trotzdem einen Erkenntnisgewinn.

Jesaja teilt diese Uberzeugung und weitet
sie aus. Das Buch der Spriiche setzt stabile
gesellschaftliche Verhiltnisse, eine geord-
nete Welt voraus. Jesaja muss offenlegen,
dass die Verhiltnisse erschiittert und ent-
stellt sind. Er verwendet aber die gleiche
Logik. Er stimmt das Wehgeschrei an, nicht
um einen einzelnen Toten zu beklagen, son-
dern um die fiihrende Schicht zu beklagen,
weil er sieht, wie ihr der Tod ins Gesicht
geschrieben ist. Denen, die kraft ihrer Stel-
lung ansagen, was gilt, ruft er entgegen (Jes
5, 20. 23. 24):

«Weh 1hnen, die zum Bosen sprechen:
Gut! und zum Guten: Bose!

die die Finsternis machen zum Licht und
das Licht zur Finsternis,

die Bitter machen zu Siiss und Siiss zu
Bitter,

die dem Frevler Recht geben um
Bestechung

und dem Gerechten sein Recht absprechen.

Darum wie des Feuers Zunge Stoppeln
frisst und Heu in der Flamme zusam-
mensinkt,

wird ihre Wurzel wie Moder werden

und ihre Blust verflattern wie Staub,

denn sie haben verworfen SEINE, des
Umscharten Weisung,

verschméht den Spruch des Heiligen

Israels.»

286

Das Wort «Gericht» ruft bei uns diistere
Gedankenverbindungen hervor. Die Ge-
richtsgebiude in unsren Stidten wirken ein-
schiichternd. In der Stadt, wo ich aufge-
wachsen bin, zeigt sich zur Strassenseite ein
sandsteingriines Gerichtsgebdude mit gros-
sem Portal, und hinten gegen die Wiese
geht es iiber ins kahle Gefangnis. Die bibli-
schen Vorstellungen sind den unsern fast
entgegengesetzt. Es geht nicht so sehr dar-
um, dass der Bose seine Strafe bekommt,
als dass der Gedemiitigte sein Recht be-
komme. Fiir einen Unterdriickten gibt es
nichts Hoheres, als dass thm endlich sein
Recht wird. Aus dieser Sicht miissen die
biblischen Sitze iiber Gericht und Recht
angesehen werden. Wir sind gewohnt, dem
Recht die Gnade entgegenzusetzen, der
Gerechtigkeit die Liebe und die zweiten
Begriffe hoher zu bewerten. Aber das ist
eine Idee des Biirgertums, nicht der Bibel.
Nun gehorte Jesaja wahrscheinlich zur fiih-
renden Schicht seines Landes, aber er teilte
die Optik von unten. Und darum wendet er
sich leidenschaftlich gegen die Korrumpie-
rung der Rechtsprechung. Wer die Dinge
verdreht und bestechlich wird, der hat den
tragenden Boden verlassen. Er ist wie ein
Stoppelfeld, wehrlos gegen das Feuer. Die
Wurzeln fallen ab. Die Bliite kann nicht
mehr zur Frucht ausreifen. Ein Windstoss
ldsst die Blust abflattern, nur noch Staub ist
sie.

Der erste Weheschrei in der kleinen
Sammlung lautet (Jes 5, 8 bis 10):

«Weh ihnen, die Haus an Haus reihen, Feld
an Feld riicken,

bis zu Ende ist der Raum: einzig ihr ange-
siedelt im Innern des Landes.

In meinen Ohren SEIN, des Umscharten,
Schwur:

Die vielen Hiauser werden 6de, grosse und
schone ohne Siedler.

Denn zehn Joch Rebland bringen einen
einzigen Kiibel voll

und ein Malter Aussaat einen Scheffel (d.i.
ein Zehntel der Aussaat).»

Mit Grossgrundbesitz und Hduserspeku-
lation wird in Jesajas Augen etwas Grund-
legendes angetastet. Und das bedeutet nach
dieser Logik, dass eben wortlich der Grund,
das Land, die Grundlage fiir den Landbau,



angegriffen ist: Er versagt seine Fruchtbar-
keit. In der Tora heisst es, spéter erst kodifi-
ziert und nicht ohne prophetischen Einfluss
denkbar (3 Mose 26, 19b): Wenn ihr nicht
auf mich hort, «will ich euren Himmel ma-
chen wie Eisen und eure Erde wie Erz. Und
es ist aus mit der Anstrengung, nutzlos, eure
Erde gibt keinen Ertrag, die Baume im Land
tragen keine Frucht.»

Denn das Land Israel ist gegeben zur
Lebensgrundlage dem ganzen Volk, aber
nicht zum privaten Besitz. «Einzig ihr ange-
siedelt im Innern des Landes»: Wohl sind
die andern noch da, aber sie siedeln nicht
mehr, sie haben niamlich mit dem Bodenbe-
sitz zusammen auch ihre Rechte als Biirger
verloren. Die im Zentrum, in der prosperie-
renden Hauptstadt beherrschen die Periphe-
rie. Aber das schligt auf sie zuriick: Der
sonst so zuriickhaltende H. Wildberger sagt
anschaulich: «Die Folge der Besitzgier ist

eine Vereinsamung, die den Erfolgreichen
selbst um seine natiirlichen mitmenschli-
chen Beziehungen bringt.»® Thr Gewinn hat
die Ordnung zerstort, sie wird auseinander-
brechen und sie in den Untergang hinein-
zichen.

(Der zweite Teil folgt im nachsten Heft.)

1 Aus: Sternverdunklung, 1944 bis 1946, in Amster-
dam 1949 erschienen.

2 Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am
Main 1959, S. 1514,

3 Eduard Buess/Markus Mattmiiller, Prophetischer
Sozialismus, Blumhardt — Ragaz — Barth, Freiburg/
Schweiz 1986, S. 9.

4 Hans Wildberger, Jesaja 1-39. Bde I-III, Neukir-
chen 1972 ff., S. 259, 1659.

5 Dorothee Solle, Phantasie und Gehorsam, Stuttgart
1968 (3. Auflage), S. 34f.

6 A.a.0, S. 1659.

7 A.a.0,8S.17.

8 Klaus Koch, Die Propheten I, Stuttgart 1987 (2.
Auflage), S. 15, 125.

9 A.a0.,8S. 184.

Willy Spieler

Pazifismus: christliche Wurzeln —

Kirchliche Verurteilung

In den Grundfragen von «Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schopfung»
kennt das Christentum zwei gegensitzliche
Traditionen: in der Gerechtigkeitsfrage eine
revolutiondre und eine restaurative, in der
Friedensfrage eine pazifistische und eine
militaristische, gegeniiber der Schopfung
eine bewahrende und eine zerstorerische.
Darin liegt zugleich der tragische Grundwi-
derspruch der Christenheit, dass die revolu-
tionére, die pazifistische und die Skologi-
sche Tradition die Bibel auf ihrer Seite ha-
ben, wihrend aus der restaurativen, der mi-
litaristischen und der naturfeindlichen Tra-
dition eine grosskirchliche Ideologie ge-
worden ist. Es kam, mit Leonhard Ragaz
gesagt, zum «Gegensatz von Kirche und
Reich Gottes»'.

An meinem Thema lésst sich aufzeigen,

wie die beiden Traditionen sich mit der
Konstantinischen Wende des Jahres 313 in
Grosskirche und Ketzerbewegung spalten.
In einem ersten Schritt geht es um die
christlichen, genauer: die biblischen Wur-
zeln des Pazifismus. Wie es zur kirchlichen
Verurteilung des Pazifismus gekommen ist,
soll in einem zweiten Schritt aufgezeigt
werden. In einem dritten und vierten Schritt
wire nicht nur zu fragen: «Pazifismus wo-
hin?», sondern auch: «Kirche wohin?».

1. Christliche Wurzeln

Die Propheten des Alten Testaments war-
nen vor dem Vertrauen auf Waffen und be-
klagen es als Gotzendienst. (1) Das Neue
Testament enthdlt keine einzige Ermunte-
rung zur Gewaltanwendung. Sein Kern-

287



	Der Prophet Jesaja. 1., Vorbemerkung zur Themenwahl ; 2., Die Schwäche Gottes und die Schwäche der Menschen (Jesaja 1, 2.3) ; 3., Der Schmerz Gottes - Das Lied vom Rebberg (Jes 5, 1 bis 7) ; 4., Spürt, wie tot ihr seid! - Die Weherufe (Jes 5, 8 bis 10, 20. 23. 24)

