
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 10

Artikel: Der Prophet Jesaja. 1., Vorbemerkung zur Themenwahl ; 2., Die
Schwäche Gottes und die Schwäche der Menschen (Jesaja 1, 2.3) ; 3.,
Der Schmerz Gottes - Das Lied vom Rebberg (Jes 5, 1 bis 7) ; 4.,
Spürt, wie tot ihr seid! - Die Weherufe (Jes 5, 8 bis 10, ...

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gen der Steinhauerin schon da ist, auch im
Stein erscheint. Das ist «Warten in
Geduld», liebe Schwestern und Brüder, wozu
der Geist Gottes uns führt. Wir haben ein
Bild, wir haben es erkannt als das Wesen
unseres Leibes und das Wesen dieser
Schöpfung, das der Schöpfer schon von
Anfang an im Auge hat. Und wir warten
darauf, dass es Wirklichkeit werde, dass wir
drin leben können. Aber wir warten nicht
mit den Händen im Schoss, sondern in
mühseliger, staubiger, schmerzlicher Arbeit
warten wir. Wir erleiden Gottes Arbeit, die
noch vieles an uns abschlagen muss. Und
wir beteiligen uns an dieser Arbeit.

Das Warten in Geduld, zu dem der Geist
Gottes uns führt, ist das Leiden unter der
Differenz zwischen dem, was Gott uns hoffen

lässt und zugesagt hat, und dem, was wir
in dieser mühseligen, armseligen Weltwirklichkeit

heute noch erleben und erfahren.
Das Warten in Geduld ist das unaussprechliche

Seufzen, das der Geist Gottes für uns
und mit uns ausstösst. Das Seufzen in Soli¬

darität mit all dem Leid in unserer Schöpfung,

mit all dem Leiden unserer Mitmenschen,

das standhafte Mittragen der Lasten
unseres Nächsten. Das heisst Warten in
Geduld. Also nicht ein fatalistisches
Hinnehmen des Leidens in diesem Jammertal,
nicht das Warten auf eine Erlösung irgendwann

im Jenseits. Nein, diesseits, in dieser
Schöpfung warten wir, und mit dieser
Schöpfung warten wir.

Die ganze Schöpfung wartet darauf, dass
wir nicht nur im Glauben und in der
Hoffnung, sondern am Leib, in all unseren
Beziehungen, als Kinder des Vaters im Himmel

erscheinen. Die Sonnenblumen in Kaikar

warten, die Weiden in Biblis warten, die
Bäume in Basel und am Amazonas, die
Robben in der Nordsee, die Walfische in
den Weltmeeren - die Schöpfung in ihrer
ganzen Vielfalt wartet. Komm, Schöpfer
Geist, erfülle die Herzen deiner Gläubigen!
Amen.
(Predigt am 21. Mai 1989 in der Theodorskirche

Basel)

Hans-Adam Ritter

Der Prophet Jesaja

1. Vorbemerkung zur Themenwahl

Wem das Thema von selber einleuchtet
oder wer ein so begeisterter Leser der
«Neuen Wege» ist, dass er immer das ganze
Pensum durchnimmt, kann die Einleitung
überschlagen. Für diejenigen, denen es ein
wenig merkwürdig vorkommt, eine Einführung

(in drei Folgen!) in eine alttestamentliche

Schrift, in das Buch Jesaja, und erst nur
in seinen ersten Teil, die Kapitel 1 bis 39,
denn den Kapiteln 40 ff. schreibt man einen
andern Ursprung zu, zu lesen, können ein
paar Begründungen angeführt werden.
Warum also Jesaja? Warum ein biblischer
Prophet? Kassandra hätte dank Christa
Wolf besseren Wind in den Segeln.

Ich beginne mit ein paar Zeilen von Nelly
Sachs, die für mich etwas ausdrücken von

der geheimnisvollen Stärke, die die Sprache
der biblischen Prophétie auszeichnet:

«Wenn die Propheten einbrächen
durch Türen der Nacht
mit ihren Worten Wunden reissend
in die Felder der Gewohnheit,
ein weit Entlegenes hereinholend
für den Tagelöhner

der längst nicht mehr wartet am Abend -
Wenn die Propheten einbrächen
durch die Türen der Nacht
und ein Ohr wie eine Heimat suchten -
Ohr der Menschheit
du nesselverwachsenes,
würdest du hören?»1

280



Das Problem für die meisten von uns
besteht darin, dass wir die biblischen Sätze
nicht unbefangen zu hören vermögen, weil
sie nicht neu und unverbraucht sind wie ein
Gedicht. Wir sind kirchlich eingefärbt, und
darum stellen sich unserer Lektüre
Klischees in den Weg. Im Propheten sehen wir
wie von selbst einen Strafprediger, der ein
rigides und autoritäres Gottesbild vertritt.

Für Ernst Bloch sind die Propheten Zeugen

für das Prinzip Hoffnung, weil sie nämlich

dem Schicksalszwang widerstehen,
wenn nicht im Ganzen, so doch ansatzweise.

Er sagt: «... nun ist das Verhängte oder
Schicksal in nichts mehr tyrannisch zum
Menschen, wie bei der Moira» (griechisch:
der Anteil, das Lebenslos, personifizierte
Schicksalsgöttin) ...«Sondern das Schicksal

kann durchaus gewendet werden: vor
allem Jesajas lehrt es als von der menschlichen

Moral und ihrem Entschluss abhängig.
Das ist der aktive Gegensatz zum griechischen

Seher, zu der lediglich passiv-verzweifelten

Vision Kassandras vor allem:
Schicksal in der Bibel steht auf der Waage..

.»2 Gewiss kann uns Bloch hier sozusagen

zu moralisch-prometheisch vorkommen,

und er hatte auch noch keine Gelegenheit,

Christa Wolfs Kassandra zu lesen, aber
als Akzent gegen das bloss Busspredigerische

der Propheten dient er wohl.
Vor allem hat das Stichwort «prophetisch»

in der Tradition des Religiösen
Sozialismus eine grosse Bedeutung. Eduard
Buess und Markus Mattmüller legten 1986
eine Zusammenschau von Blumhardt, Ragaz

und Barth vor und gaben ihrer Einführung

ins Denken dieser doch sehr verschiedenen

protestantischen Theologen den
Titel: «Prophetischer Sozialismus». Das Vorwort

gibt dazu, wenn auch keine Definition,
so doch den Hinweis und die Fragerichtung:
«Der Auftrag des Christen geht in zwei
Richtungen. Einerseits ist der Christ dem
Mitmenschen brüderlich-schwesterlich zur
Seite gestellt, um ihm zu helfen, den
Heilswillen Gottes für sich persönlich zu erkennen.

Das ist sein <seelsorgerlicher> Dienst.
Andererseits ist er ins öffentliche Leben
gestellt, um dort... weltweit Gottes
Heilswillen geltend zu machen. Das ist sein
prophetischen Dienst.»3

Es gibt heute an verschiedenen Stellen so
etwas wie eine Wiederentdeckung der bibli¬

schen Texte. Es ist eine neue gemeinsame
Lektüre in freien Gruppierungen, bei uns in
der kirchlichen Bildungsarbeit, am
bedeutungsvollsten aber in den lateinamerikanischen

Basisgemeinden. Die Frauenbewegung

ist stark daran beteiligt, aber schon der
christlich-marxistische Dialog der sechziger

Jahre und das Gespräch zwischen Christen

und Juden haben zur Neuentdeckung
beigetragen. Hinzu kommen die psychologisch

interessierten Autoren und Leser.
Doch die Prophetenbücher sind, wie es
scheint, von dieser Neuentdeckung bisher
fast ausgenommen. Das mag wenigstens
zum Teil daran liegen, dass die prophetischen

Bücher so unübersichtlich sind. Sie
weisen eine ganz verwickelte Entstehungsgeschichte

auf, allen voran Jesaja. Die
akademische Forschung hat ihre ganze Kraft
darauf verwendet, den Entstehungsprozess
zu erhellen, um einen ursprünglichen Wortlaut

und die verschiedenen Zusätze
auseinanderhalten zu können. Aber eine
Übereinstimmung in diesen textgeschichtlichen
Fragen steht aus. Und die Fähigkeit, die
Linien herauszuarbeiten, die Zusammenhänge

zu verdeutlichen und die Aktualität
zu sehen, hat gelitten unter dieser
unbefriedigenden Literatur-Archäologie.

Ich füge einen weiteren, diesmal negativen

Zeugen an dafür, wieso es wichtig ist,
neu in den Propheten zu lesen: Luciano De
Crescenzo war ein leitender Mitarbeiter bei
IBM Italien und ist ein begeisterter Neapolitaner.

Inzwischen ist er ein bekannter
Filmautor («Also sprach Bellavista») und
ein Schriftsteller geworden. Er schreibt
über Philosophie. Es begann damit, dass er
dem Vizestellvertreter des Portiers im
Mietshaus in Neapel, wo er wohnt, Salvatore

und dessen Freunden, die griechische
Philosophie erklärte. Denn er fand, das
neapolitanische Lebensgefühl sei eigentlich
griechisch und müsse endlich gegenüber
der Tüchtigkeit des Nordens, gegenüber der
IBM und dem Stress aufgewertet werden.
Ein ebenso sympathisches wie buchhändlerisch

erfolgreiches Unternehmen. Sein
Buch über die Vorsokratiker hat die Auflage

von 350 000 überschritten. Im Vorwort
bekommt Salvatore etwas zu hören von der
Religiosität der Griechen. Die Alten Griechen

seien nicht «zu religiös» gewesen, sie
ehrten die Gottheiten, doch ohne zu über-

281



treiben. «Alles in allem kein Vergleich mit
dem Schrecken, den Jahwe einflösste, der
schreckliche Gott der Juden.» Damit ist an
einer unerwarteten Stelle neu ein Klischee
etabliert, das in der christlichen Kirche
erfunden wurde: vom zürnenden, richtenden
und strafenden Gott des Alten Testaments.
Das Vorurteil hat tiefe Wurzeln. Es ist ein
Produkt des christlichen Antisemitismus
und zugleich sein Produzent. Eine erneute
Lektüre der Propheten hat auch zum Ziel, es
zu widerlegen.

Von 1972 bis 1982 ist in drei Bänden die
derzeit massgebliche wissenschaftliche
Kommentierung im deutschen Sprachraum
zum Jesajabuch erschienen, von Hans
Wildberger, Zürich, verfasst. Sie ist, wie sich
versteht, der historisch-kritischen Methode
verpflichtet, in der Tendenz vorsichtig
konservativ, detailreich und anregend. Ich stütze

mich in weiten Teilen auf sie. Die Sache
ist nur die, dass die massgeblichen
Kommentatoren Schreibtischgelehrte sind, die
die ganze Spezialliteratur aufgearbeitet
haben und sonst nichts. Zeitgenössische kritische

Anfragen werden im Fach Exegese
(historische Bibelauslegung) nicht diskutiert,

auch nicht theologische kritische
Positionen, kein Bloch noch Ragaz noch Dorothée

Solle. Darum lesen wir als Leitaussagen

zu Jesajas Theologie Sätze wie: «Der
Prophet (ist) völlig darauf angewiesen, dass
man seinen Anspruch bejaht, indem man
sich der bezeugten Wirklichkeit des heiligen

Gottes beugt.» Oder: «In welcher
Haltung hat Israel seinem Gott gegenüber zu
treten...? Die Antwort auf diese Frage kann
zunächst nur lauten: Gehorsam, was denn
sonst?»4 Der Autor findet Formulierungen
ganz unbedenklich (sich beugen, Gehorsam

- was denn sonst?), die zu einem autoritären
Gottesbild führen.

Dorothée Solle hat in ihrer Schrift «Phantasie

und Gehorsam» die Wirkungsgeschichte

von «Gehorsam» eindrücklich
beschrieben: «In der Geschichte der Kirche
beriefen sich auf Gehorsam immer die, für
die die Welt eine selbstverständliche,
unwandelbare Ordnung hatte, eine Ordnung,
die man gerne <Schöpfung> nannte. Gehorsam

war dann immer Ausführung der
Befehle, die die Ordnung bewahren sollten.»
«Den Gehorsam <erfüllt> man, wie die ältere

Sprache sehr anschaulich sagt. Darin

282

steckt das Bild von einem vorgegebenen
Gefäss oder einer Form, die ausgefüllt werden

müssen. So auch im Gehorsam. Es ist
da eine vorher bestehende Ordnung
vorausgesetzt, die erhalten, bewahrt oder erfüllt
werden soll. Aber Jesus hat die Welt nicht
nach dem Modell fertiger Ordnung, die die
Menschen nur bewahren sollen, gedacht.
Die Welt, in die er kam, war unfertig und
veränderlich, sie wartete geradezu auf
Veränderung.» «Ich vermute, dass wir neue
Wörter brauchen, um die in Christus
angestiftete Revolutionierung aller Verhältnisse
zu beschreiben.»5

2. Die Schwäche Gottes und die
Schwäche der Menschen (Jesaja 1, 2.3)

Wir beginnen mit dem ersten Jesajawort.
Jes 1, 1 ist so etwas wie eine Überschrift,
die Sätze 2 bis 3 aber sind das Eröffnungswort,

nicht ein Wort, das zeitlich früh
anzusetzen wäre, sondern eines, das den ganzen
Jesaja kennzeichnen soll. Es gab keine
Klappentexte und keine Inhaltsverzeichnisse,

die eine ungefähre Orientierung
erlaubten, sondern die ersten Sätze der
Schriftrollen müssen die Stichworte liefern
für das Ganze:

«Höre, Himmel, lausche, Erde, denn ER
hat geredet:

Söhne zog ich gross, brachte ich hoch,
und die brachen mit mir.

Ein Rind erkennt seinen Besitzer,
ein Esel die Krippe seines Meisters.

Wer nicht erkennt, ist Israel, wer nicht
unterscheidet, mein Volk.»

Ein drastischer Vergleich wird angeführt,
der sogleich das autoritäre Verständnis zu
bestätigen scheint. Im Schlussteil seines
Buches, wo Wildberger von «Gehorsam -
was denn sonst?» redet, kommt er auf dieses

Eingangsbild zurück und sagt: «So
gehört (Israel) doch zu Jahwe, wie ein Kind zu
seinem Vater oder ein Haustier zu seinem
Besitzer.»6 Mein Interesse ist, von diesem
scheinbar einleuchtenden Bild wegzukommen

und die Akzente anders zu setzen.
Formal wird das kurze Wort als

«Gerichtsrede» bezeichnet, und das drängt uns
noch einmal in die immer gleiche Richtung,
von wo wir wegkommen möchten: zum



strafenden Gott. Nun soll aber die kleine
Szene rekonstruiert werden. Beim Gericht
ist im Alten Testament zunächst nie an
einen Gerichtshof zu denken. Ursprünglich
und auch an unsrer Stelle muss man sich die
Versammlung der Männer im Tor vorstellen,

der Bürger, die die Angelegenheiten
der Gemeinschaft besprechen. Wenn einer
einen Streitfall, einen Rechtshandel aufgreifen

will oder muss, so meldet er sich in
dieser Versammlung. An unsrer Stelle tritt
ein Vater vor, der Söhne grossgezogen und
hochgebracht hat. Die sind jetzt mündig. Er
möchte stolz sein können auf sie. Er hat sie
nicht nur ernährt, sondern sie erzogen und
fürs Leben ausgerüstet. Aber sie verkehren
nicht mehr mit dem unglücklichen Vater,
sie tun, als kennten sie ihn nicht. Es handelt
sich nicht um einen realen Rechtsfall,
sondern um etwas anderes, das aber in die Formen

eines Rechtshandels gekleidet ist.
Auch der erste Satz gehört dazu. Wenn
jemand seinen Fall vorträgt, muss er zwei
Zeugen benennen. Der Himmel und die
Erde werden zu Zeugen genommen für das
Unglück des Vaters. Jesaja lässt Gott die
Rolle des enttäuschten Vaters spielen und
also im Gerichtsfall den Kläger, keineswegs
den Richter. Entscheiden muss ja die
Bürgerversammlung. Im Gerichtsspiel, das
Jesaja zur Aufführung bringt, werden die
Zuhörer aufgefordert, Richter zu sein. Es wird
also nicht das ländlich-friedliche Bild
evoziert wie bei Wildberger, dass Israel doch
wie ein Kind zum Vater oder wie ein Haustier

zum Brunnen gehöre. Das Spiel nähert
sich eher einer Groteske: Das unvernünftige
Vieh erkennt, wo es hingehört, wer nichts
merkt, das ist Israel. Die Stichworte, auf die
die kurze Einheit zuläuft, haben nichts zu
tun mit Gehorchen und Sich-Beugen,
Einordnen, sondern mit: Erkennen und
Unterscheiden. Wildberger formuliert bei seiner
Erklärung, und diesmal ist ihm sehr
zuzustimmen: «Wer Gott die Treue aufsagt, ist
letztlich auch vor dem Forum menschlicher
Weisheit ein Tor.»7 Der Prophet, das ist das
Ergebnis, zielt auf Einsicht, nicht auf
Gehorsam. Und dazu zeigt er Gott nicht als
einen bedrohlichen Richter, sondern unter
dem Aspekt eines unglücklichen Vaters.
Die «Sünde» besteht nicht in
Gehorsamsverweigerung, in Rebellion, sondern darin,
dass Israel unter sein Niveau sinkt und nicht

mehr erkennt, was es doch natürlicherweise
erkennen müsste. Die Haustiere werden
ihm vorgehalten, die sich zu orientieren
wissen. Wo sie doch grossgewordene Söhne

sind, sollen sie ihre Einsichtsfähigkeit
wieder gebrauchen!

3. Der Schmerz Gottes -
Das Lied vom Rebberg (Jes 5,1 bis 7)

Im letzten Satz wird das Lied, das Gleichnis,

das verfremdete Stück, um das es sich
hier handelt, aufgelöst, der Gottesname
wird genannt: JHWH Zebaot. Die Juden
sprechen den Namen nicht aus. Damit
markieren sie, wie immer man das sonst
begründen mag, dass wenn wir schon von
Gott reden, wir doch sinngemäss von ihm
nicht so geläufig handeln können wie sonst
von allem, worüber wir verfügen oder zu
verfügen meinen. Die Juden ersetzen den
Gottesnamen, wenn sie ihn mit den Augen
lesen, durch: Der Herr (oder Der Name oder
Der Ewige). In unsern Bibelübersetzungen
steht ungezeichnet und unerklärt: der Herr.
Nur die Lutherbibel schreibt in Grossbuchstaben

Der HERR, was vorzuziehen ist,
weil so kenntlich bleibt, dass es sich um
einen Ersatzausdruck handelt. Wir schliessen

uns in dieser Sache der Übersetzung an
von Buber/Rosenzweig, die den Namen
durch das grossgedruckte Personalpronomen

ersetzt, was die Verwechslung mit
Würdetiteln ausschliesst und den
Anredecharakter des Namens im Hebräischen
unterstreicht: ICH, DU oder ER. So dass dann
JHWH Zebaot nicht heisst Herr der
Heerscharen und der Anklang an eine himmlische

Militärdiktatur vermieden ist, sondern:
ER, der Umscharte.

Jesaja arbeitet, wie die Propheten
überhaupt, oft mit einem Verfremdungseffekt.
Er fängt Sätze an, die bestimmte Erwartungen

wecken, dann führt er eine Wendung
ein: «Ich will singen von meinen Freund:
Das Lied meines Freundes von seinem
Rebberg.» In der Liebessprache der Alten Welt
wird die Braut häufig mit einem Rebberg
verglichen. Und der Freund des Bräutigams,

der hier singen will, wäre der
Brautwerber, der Vermittler, denn die Sitte
gestattete vor der Hochzeit keine direkten
Beziehungen zwischen Bräutigam und
Braut. Man wird gleich merken, dass nicht

283



ein hübsches Liebeslied angestimmt wird,
sondern eine Liebesklage:

«Einen Rebberg hatte mein Freund auf
einem fetten Abhang.

Er grub ihn um und las die Steine zusammen

und pflanzte edle Reben
und baute einen Turm inmitten, und auch

eine Kelter hieb er aus.
Er hoffte, er brächte Trauben, und er

brachte faule Beeren.

- Und jetzt, Bewohner von Jerusalem,
Männer von Juda:

Richtet doch zwischen mir und meinem
Rebberg!

Was blieb zu tun für meinen Rebberg, das
ich nicht getan hätte?

Warum, wo ich hoffte, er brächte Trauben,
hat er faule Beeren gebracht?

- Und jetzt will ich euch wissen lassen,
was ich an meinem Rebberg tue:

seine Hecke entfernen, dass er abgeweidet,
seine Mauer einreissen, dass er zertrampelt

wird.
Ich übergebe ihn der Zerstörung, er wird

nicht geschnitten, nicht gehackt, in
Disteln und Dornen geht er auf,

und die Wolken heisse ich, keinen Regen
zu regnen.»

Soll sie sehen, wohin sie kommt, die
schlechte Frau, ach die Geliebte! Und dann
schliesst Jesaja das Bild auf. Der nächste
Satz lautet: «Denn SEIN, des Umscharten,
Rebberg ist das Haus Israel.» Du Israel, bist
die geliebte Frau! Gott ist dein Bräutigam.
Und der Prophet ist sein Freund. Er muss
seines Freundes Schmerz und Bitterkeit
aussprechen, dass statt der guten Trauben
faule Beeren an den Stöcken hangen:

«Er hoffte auf Rechtsspruch, und da:
Rechtsbruch!

auf Gerechtigkeit, und da: Geschrei über
Schlechtigkeit!»

(Im Original kommen, was in den Alten
Sprachen ganz selten ist, Binnenreime vor,
was die Übersetzungen irgendwie nachzumachen

versuchen, die Reime verstärken
das Parolenhafte, das zornig hingesetzte
Wort.) Der liebende Gott ist nicht deswegen
enttäuscht, weil Israel ihm nicht «gehorcht»
hätte, Vorschriften missachtet, sondern dar-

284

über, dass der Rebberg denaturiert ist, dass
die Geliebte nicht aus ihrem Wesen heraus
lebt und handelt, sondern das Schöne und
Wesensgemässe verleugnet und abgeht
vom Recht und von der Gerechtigkeit.
Recht und Gerechtigkeit werden im Alten
Testament zunächst nie verstanden als
Einhalten gegebener Rechtsvorschriften,
sondern sie bezeichnen etwas Vorgeordnetes,
das gemeinschaftsgemässe und gemein-
schaftsfördernde Verhalten - also das, was
im Lied metaphorisch beschrieben worden
ist: wie der Rebbauer alles tut, was die Erde
und die Pflanzen brauchen, damit es zur
Weinlese kommen kann. Die Verfremdung
der Gattung Liebeslied oder Liebesklage ist
nicht ein blosses Stilmittel. Sie greift über
auf das Gottesbild: Gott erscheint als
enttäuschter Liebhaber. Hinter dem schweren
Angriff, den der Prophet führt, und hinter
der Dunkelheit alles dessen, was er ansagt,
wird noch etwas anderes sichtbar: der
Schmerz Gottes. Die alttestamentlichen
Autoren und am meisten die Propheten
brauchen immer wieder neue und kühne
Bilder von Gott. Gegen den Augenschein
ist das nicht eine Verletzung des Zweiten
Gebots: Du sollst dir kein Bildnis machen.
Es ist vielmehr eine Anwendung dieses
Gebots. Es will vermeiden, dass Gott
verfügbar werde, eingeordnet in einen
überschaubaren Lebenszusammenhang. Jesaja
hebt die gewohnte Sicht auf Gott auf, damit
der Hörer in Bewegung gerate.

Die Verfremdung der Redeformen, die
Abwandlung traditioneller Formen hat eine
didaktische Funktion: der Hörer muss einen
Erkenntnisschritt tun. Der Prophet sieht
sich vor einem Widerstand, er kann ihn
nicht einebnen, der Hörer muss ihn selber
übersteigen. Die Wörter wie «wissen» oder
«erkennen» oder «einsehen» sind bei Jesaja
wichtig. Das kommt auch in dieser Liebesklage

vor: «Und jetzt will ich euch wissen
lassen, was ich an meinem Rebberg tue» -
denn, wenn er nicht bringt, was man erwarten

durfte, dann versteht es sich, dass er den
Dornen und Disteln gehören soll. Die Hörer
sollen sich nicht einer Strafandrohung beugen,

sondern ein Gespür bekommen für die
Konsequenzen, die sich ergeben. «Die
Profeten nehmen eine Hintergründigkeit der
Welt an, die über die normalen Wahrnehmungen

hinausgeht, aber sie verharren in



entschlossener Diesseitigkeit... Was von
Profeten geschrieben vorliegt,... will nicht
Resultat empirischer Analysen, sondern
gottgeschauter Visionen und Auditionen
sein. <Gesicht, das Jesaja schauto steht über
dem Jesajabuch, ähnlich lautet die
Überschrift aller anderen Profetenbücher. Die
Eingebungen betreffen beileibe nicht nur
Eröffnungen über die Zukunft, sondern
durchleuchten die gegenwärtigen Verhältnisse.

Doch die Profeten sehen in beidem
keinen grundsätzlichen Widerspruch zu der
aus normaler Erfahrung gewonnenen
Erkenntnis. Sie tragen Hintergrunderkenntnisse

vor, aber keine Mysterien. Deshalb
muten sie sich selbst und ihren Hörern zu,
was ihnen gleichsam durch einen göttlichen
Vorlauf eröffnet schien, in nachlaufender
Einsicht zu verifizieren.» «Zwar gründet,
was Jesaja eröffnet, in profetischer Schau.
Aber für deren Inhalt setzt der Profet die
Möglichkeit nachlaufender Erkenntnis voraus.

Was Gott offenbart, ist durchaus
vernünftig, wenngleich Menschen es erst
nachträglich erfassen.»8 Man muss das so betonen,

weil wir immer noch in der Denktradition
des ausgehenden Mittelalters stehen, in

der Glaube und Wissen zueinander in
Gegensatz gebracht worden sind.

Wir kehren nochmals zum Wortlaut
des Liedes zurück. Wir dürfen seine Sätze
nicht in der Weise «bildlich» verstehen,
dass wir das Bild erklären mit theologischen

oder anderen Begriffen und, falls die
Erklärung zutrifft, könnte das Bild
wegfallen, wäre es aufgelöst und verschwunden.

Wenn der Prophet ein Lied anstimmt,
das als Liebesklage erkennbar wird, dann
kann ihm dieses Genre nicht äusserlich bleiben.

Hintergründig bleibt die Botschaft
durchgehalten: Gott ist verliebt in Israel. Ist
er mit seiner Liebe hereingefallen? Und
wenn seine Liebe nicht ergreifend ist, dann
vielleicht seine Trauer. Es ist eine unglückliche

Liebe. Solange aber von ihr gesungen
wird vom Propheten, bleibt die Möglichkeit,

dass der unglückliche Gott getröstet
werden könnte.

4. Spürt, wie tot ihr seid! - Die Weherufe
(Jes 5,8 bis 10, 20. 23. 24)

Dem Rebberglied folgt eine Sammlung von
Weherufen; wenn man, wie viele Kommen¬

tatoren vorschlagen, noch 10, 1 bis 4 dazu
nimmt, kommt man auf die Zahl von sieben
Weherufen. Sie sind verschieden lang und
zeigen Einschübe; diese abgerechnet, darf
man die Sätze als «echt», nämlich als auf
den historischen Jesaja zurückgehend,
einstufen. Doch sind sie als Einzelsprüche
entstanden und erst nachträglich, für das
Prophetenbuch, zusammengestellt worden. Der
Weheruf ist eine feste Form, wie vorher das
Liebeslied; der Weheruf ist ein fester
Bestandteil der Totenklage. Wenn die Propheten

Weherufe ausstossen, dann beklagen sie
Tote, die noch am Leben sind. Denn das
Unrecht, das sie tun und auf das die Propheten

sie ansprechen, enthält in sich den Keim
des Todes. Die Propheten drohen nicht
Sanktionen an, die später eintreffen werden.
Sie decken den schon eingesetzten Verfall
auf. Sie beklagen den, der sich schon im
Bereich des Todes befindet.

In der Diskussion der Alttestamentier
gibt es einen Fachausdruck für das, was dieser

Art sich auszudrücken zugrunde liegt:
Man nennt das «synthetisches Denken»
oder den «Tun-Ergehen-Zusammenhang».
Diese Auffassung, die Israel mit der übrigen

Alten Welt teilt, kommt am deutlichsten

in der Weisheitsliteratur zum
Vorschein, also etwa im Buch der Sprüche. Das
klingt dann so (Sprüche 14, 34): «Gerechtigkeit

erhöht ein Volk, aber die Sünde ist
der Leute Verderben.» Das ist nicht
hochmütiger Moralismus. Damit wird
ausgedrückt, dass der Zustand der Gemeinschaft
abhängig ist vom Verhalten des einzelnen
und umgekehrt. Denn das Private ist nicht
privat, isoliert und also beliebig, sondern
es zeitigt soziale Folgen. Und umgekehrt,
der einzelne ist nicht unabhängig, er ist
keine Monade, sondern aufs stärkste
bestimmt von den Ordnungen der Gesellschaft.

Ein verwandtes Wort, vom einzelnen
gesagt (14, 30), lautet: «Ein gelassenes Herz
ist des Leibes Leben; aber Eifersucht ist
Eiter in den Gebeinen.» Das braucht
heutzutage, wo alle von psychosomatischen
Zusammenhängen reden, gar keine Erklärung.

Alles was wir tun, wirkt nicht bloss
auf ein Objekt ausserhalb unsrer selbst,
sondern hat seine Rückwirkung auch auf den
Täter. Das wird ausgesprochen in Sprüche
11, 17 und 30:

285



«Ein barmherziger Mann nützt auch sich
selber; aber ein Herzloser schneidet sich ins
eigene Fleisch.»
Oder anders übersetzt, aber auch nicht
wörtlich, weil das unmöglich ist:
«Der Mann der Huld (oder: der Gnade)
wirkt an sich selber, der Harte schadet
seinem Leib.»
Und:
«Die Frucht der Gerechtigkeit ist ein Baum
des Lebens; aber Gewalttat nimmt das
Leben weg.»

Im lapidaren Hebräisch braucht es für beide

Sprüche je sieben Worte. - Soviel zum
Tun-Ergehen-Zusammenhang, der im Alten
Testament und noch im Emmental Gotthelfs

einleuchtender war als in unserer ato-
misierten Gesellschaft. Wenn wir uns heute
seiner erinnern wider den Individualismus
des 19. Jahrhunderts und wider die
technokratische Einstellung des 20., bedeutet uns
das trotzdem einen Erkenntnisgewinn.

Jesaja teilt diese Überzeugung und weitet
sie aus. Das Buch der Sprüche setzt stabile
gesellschaftliche Verhältnisse, eine geordnete

Welt voraus. Jesaja muss offenlegen,
dass die Verhältnisse erschüttert und
entstellt sind. Er verwendet aber die gleiche
Logik. Er stimmt das Wehgeschrei an, nicht
um einen einzelnen Toten zu beklagen,
sondern um die führende Schicht zu beklagen,
weil er sieht, wie ihr der Tod ins Gesicht
geschrieben ist. Denen, die kraft ihrer Stellung

ansagen, was gilt, ruft er entgegen (Jes
5, 20. 23. 24):

«Weh ihnen, die zum Bösen sprechen:
Gut! und zum Guten: Böse!

die die Finsternis machen zum Licht und
das Licht zur Finsternis,

die Bitter machen zu Süss und Süss zu
Bitter,

die dem Frevler Recht geben um
Bestechung

und dem Gerechten sein Recht absprechen.
Darum wie des Feuers Zunge Stoppeln

frisst und Heu in der Flamme
zusammensinkt,

wird ihre Wurzel wie Moder werden
und ihre Blust verflattern wie Staub,
denn sie haben verworfen SEINE, des

Umscharten Weisung,
verschmäht den Spruch des Heiligen

Israels.»

286

Das Wort «Gericht» ruft bei uns düstere
Gedankenverbindungen hervor. Die
Gerichtsgebäude in unsren Städten wirken
einschüchternd. In der Stadt, wo ich
aufgewachsen bin, zeigt sich zur Strassenseite ein
sandsteingrünes Gerichtsgebäude mit grossem

Portal, und hinten gegen die Wiese
geht es über ins kahle Gefängnis. Die
biblischen Vorstellungen sind den unsern fast
entgegengesetzt. Es geht nicht so sehr darum,

dass der Böse seine Strafe bekommt,
als dass der Gedemütigte sein Recht
bekomme. Für einen Unterdrückten gibt es
nichts Höheres, als dass ihm endlich sein
Recht wird. Aus dieser Sicht müssen die
biblischen Sätze über Gericht und Recht
angesehen werden. Wir sind gewohnt, dem
Recht die Gnade entgegenzusetzen, der
Gerechtigkeit die Liebe und die zweiten
Begriffe höher zu bewerten. Aber das ist
eine Idee des Bürgertums, nicht der Bibel.
Nun gehörte Jesaja wahrscheinlich zur
führenden Schicht seines Landes, aber er teilte
die Optik von unten. Und darum wendet er
sich leidenschaftlich gegen die Korrumpierung

der Rechtsprechung. Wer die Dinge
verdreht und bestechlich wird, der hat den
tragenden Boden verlassen. Er ist wie ein
Stoppelfeld, wehrlos gegen das Feuer. Die
Wurzeln fallen ab. Die Blüte kann nicht
mehr zur Frucht ausreifen. Ein Windstoss
lässt die Blust abflattern, nur noch Staub ist
sie.

Der erste Weheschrei in der kleinen
Sammlung lautet (Jes 5, 8 bis 10):

«Weh ihnen, die Haus an Haus reihen, Feld
an Feld rücken,

bis zu Ende ist der Raum: einzig ihr
angesiedelt im Innern des Landes.

In meinen Ohren SEIN, des Umscharten,
Schwur:

Die vielen Häuser werden öde, grosse und
schöne ohne Siedler.

Denn zehn Joch Rebland bringen einen
einzigen Kübel voll

und ein Malter Aussaat einen Scheffel (d.i.
ein Zehntel der Aussaat).»

Mit Grossgrundbesitz und Häuserspekulation

wird in Jesajas Augen etwas
Grundlegendes angetastet. Und das bedeutet nach
dieser Logik, dass eben wörtlich der Grund,
das Land, die Grundlage für den Landbau,



angegriffen ist: Er versagt seine Fruchtbarkeit.

In der Tora heisst es, später erst kodifiziert

und nicht ohne prophetischen Einfluss
denkbar (3 Mose 26, 19b): Wenn ihr nicht
auf mich hört, «will ich euren Himmel
machen wie Eisen und eure Erde wie Erz. Und
es ist aus mit der Anstrengung, nutzlos, eure
Erde gibt keinen Ertrag, die Bäume im Land
tragen keine Frucht.»

Denn das Land Israel ist gegeben zur
Lebensgrundlage dem ganzen Volk, aber
nicht zum privaten Besitz. «Einzig ihr
angesiedelt im Innern des Landes»: Wohl sind
die andern noch da, aber sie siedeln nicht
mehr, sie haben nämlich mit dem Bodenbesitz

zusammen auch ihre Rechte als Bürger
verloren. Die im Zentrum, in der prosperierenden

Hauptstadt beherrschen die Peripherie.
Aber das schlägt auf sie zurück: Der

sonst so zurückhaltende H. Wildberger sagt
anschaulich: «Die Folge der Besitzgier ist

eine Vereinsamung, die den Erfolgreichen
selbst um seine natürlichen mitmenschlichen

Beziehungen bringt.»9 Ihr Gewinn hat
die Ordnung zerstört, sie wird auseinanderbrechen

und sie in den Untergang hineinziehen.

(Der zweite Teil folgt im nächsten Heft.)

1 Aus: Sternverdunklung, 1944 bis 1946, in Amsterdam

1949 erschienen.
2 Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am
Main 1959, S. 1514.
3 Eduard Buess/Markus Mattmüller, Prophetischer
Sozialismus, Blumhardt - Ragaz - Barth, Freiburg/
Schweiz 1986, S. 9.
4 Hans Wildberger, Jesaja 1-39. Bde I—III, Neukirchen

1972 ff., S. 259, 1659.
5 Dorothée Solle, Phantasie und Gehorsam, Stuttgart
1968 (3. Auflage), S. 34f.
6 A.a.O., S. 1659.
7 A.a.O., S. 17.
8 Klaus Koch, Die Propheten I, Stuttgart 1987 (2.
Auflage), S. 15, 125.
9 A.a.O., S. 184.

Willy Spieler

Pazifismus: christliche Wurzeln -
kirchliche Verurteilung

In den Grundfragen von «Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung»
kennt das Christentum zwei gegensätzliche
Traditionen: in der Gerechtigkeitsfrage eine
revolutionäre und eine restaurative, in der
Friedensfrage eine pazifistische und eine
militaristische, gegenüber der Schöpfung
eine bewahrende und eine zerstörerische.
Darin liegt zugleich der tragische
Grundwiderspruch der Christenheit, dass die
revolutionäre, die pazifistische und die ökologische

Tradition die Bibel auf ihrer Seite
haben, während aus der restaurativen, der
militaristischen und der naturfeindlichen
Tradition eine grosskirchliche Ideologie
geworden ist. Es kam, mit Leonhard Ragaz
gesagt, zum «Gegensatz von Kirche und
Reich Gottes»1.

An meinem Thema lässt sich aufzeigen,

wie die beiden Traditionen sich mit der
Konstantinischen Wende des Jahres 313 in
Grosskirche und Ketzerbewegung spalten.
In einem ersten Schritt geht es um die
christlichen, genauer: die biblischen Wurzeln

des Pazifismus. Wie es zur kirchlichen
Verurteilung des Pazifismus gekommen ist,
soll in einem zweiten Schritt aufgezeigt
werden. In einem dritten und vierten Schritt
wäre nicht nur zu fragen: «Pazifismus
wohin?», sondern auch: «Kirche wohin?».

1. Christliche Wurzeln

Die Propheten des Alten Testaments warnen

vor dem Vertrauen auf Waffen und
beklagen es als Götzendienst. (1 Das Neue
Testament enthält keine einzige Ermunterung

zur Gewaltanwendung. Sein Kern-

287


	Der Prophet Jesaja. 1., Vorbemerkung zur Themenwahl ; 2., Die Schwäche Gottes und die Schwäche der Menschen (Jesaja 1, 2.3) ; 3., Der Schmerz Gottes - Das Lied vom Rebberg (Jes 5, 1 bis 7) ; 4., Spürt, wie tot ihr seid! - Die Weherufe (Jes 5, 8 bis 10, 20. 23. 24)

