
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 10

Artikel: Das Harren der Schöpfung

Autor: Vischer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Vischer

Das Harren der Schöpfung

Denn ihr habt nicht einen knechtischen Geist empfangen, dass ihr euch abermals fürchten
müsstet; sondern ihr habt einen kindlichen Gebt empfangen, durch den wir rufen: Abba,
lieber Vater! Der Geist selbst gibt Zeugnis unserm Geist, dass wir Gottes Kinder sind. Sind
wir aber Kinder, so sind wir auch Erben, nämlich Gottes Erben und Miterben Christi, wenn
wir denn mit ihm leiden, damit wir auch mit zur Herrlichkeit erhoben werden. Denn ich bin
überzeugt, dass die Leiden dieser Zeit nicht ins Gewicht fallen gegenüber der Herrlichkeit,
die an uns offenbart werden soll. Denn das ängstliche Harren der Kreatur wartet darauf,
dass die Kinder Gottes offenbar werden. Die Schöpfung ist ja unterworfen der Vergänglichkeit

- ohne ihren Willen, sondern durch den, der sie unterworfen hat -, doch aufHoffnung;
denn auch die Schöpfung wird frei werden von der Knechtschaft der Vergänglichkeit zur
herrlichen Freiheit der Kinder Gottes. Denn wir wissen, dass die ganze Schöpfung, bis zu
diesem Augenblick, mit uns seufzt und sich ängstet. Nicht allein aber sie, sondern auch
woselbst, die wir den Geist als Erstlingsgabe haben, seufzen in uns selbst und sehnen uns nach
der Kindschaft, der Erlösung unseres Leibes. Denn wir sind zwar gerettet, doch auf
Hoffnung. Die Hoffnung aber, die man sieht, ist nicht Hoffnung; denn wie kann man aufdas
hoffen, was man sieht? Wenn wir aber auf das hoffen, was wir nicht sehen, so warten wir
darauf in Geduld. Rom 8,15-25

Liebe Schwestern und Brüder

Da vorne auf unserm Abendmahlstisch -
für euch vielleicht schwer erkennbar -
stehen zwei kleine Geschenke, die ich erhalten
habe von den Menschen, die mit dem
Friedensboot auf dem Hoffnungsweg nach Basel

zur Versammlung «Frieden in Gerechtigkeit»

gekommen sind. Das ist ein Boot,
das in Rotterdam abgelegt hat, den ganzen
Rhein aufwärts gekommen ist, unterwegs
überall Station gemacht hat, Christen
besucht und versammelt hat, um sie mitzunehmen

in der Hoffnung, um ihre Hoffnungen
und ihre Gebete mitzubringen zu dieser
Versammlung in Basel, wo wir ja miteinander

flehen wollen um Gottes Frieden und
Gottes Gerechtigkeit.

Ich war am Stand in der Zukunftswerkstatt,
den die Leute vom Friedensboot

eingerichtet haben, und habe dort von einer
freundlichen Frau zwei Dinge geschenkt
bekommen. Das eine ist ein jetzt schon
ziemlich mitgenommenes Sonnenblumen-
pflänzchen. Es wurde in Kaikar am Nie¬

derrhein gezogen und ist ein Geschenk an
uns von der Evangelischen Kirchgemeinde
Kaikar. Diese Gemeinde lebt dort in
unmittelbarer Nähe eines Atomkraftwerks, und
zwar eines schnellen Brüters. Das ist wohl
die beängstigendste Atomtechnologie, die
wir zur Zeit haben. Die Menschen in Kaikar
leben in Angst, und sie sagen uns mit
diesem Setzling: Nehmt teil an unserer Angst,
denn wir wissen nicht, wie lange noch
Sonnenblumen wachsen werden bei uns in Kaikar.

Bittet mit uns um die Erlösung der
Schöpfung!

Das andere Geschenk ist ein Weidenzweig.

Den kann man, so wurde mir gesagt,
einfach in die Erde stecken, dann schlägt er
Wurzeln und wächst zu einem Weidenbaum.

Er ist ein Geschenk der Christen in
Ibersheim am Rhein, vis-à-vis von Biblis.
Auch sie leben in grosser Sorge, weil in
dem Atom-Kraftwerk, das 1000 Meter von
ihnen entfernt steht, vor nicht allzulanger
Zeit beinahe der sogenannte Super-GAU,
der «grösste anzunehmende Unfall»,
geschehen wäre, und sie fürchten, dass mit der

277



Weise, in der in Biblis die Technik genutzt
wird, Menschen das zerstören werden, was
dort am Rhein in vielen Jahrhunderten
sorgfältiger und mühevoller Arbeit aufgebaut
wurde. In Ibersheim wohnen seit dem
Ausgang des 30jährigen Krieges Mennoniten,
Taufgesinnte, die aus dem Kanton Bern
dorthin ausgewandert sind und die nach den
Verwüstungen, die der 30jährige Krieg hin-
terliess, die Auen-Landschaft am Rhein
wieder neu kultivierten. Die Eichenwälder,
die sich ursprünglich dort befanden, waren
zu Bauzwecken abgeholzt worden. Die
Mennoniten pflanzten an ihrer Stelle Weiden.

Nun will ich etwas vorlesen, was ein
Mann aus Ibersheim zu den Weiden
geschrieben hat: «Wo du einen grünen Stock
von ihm - vom Weidenbaum nämlich - in
die Erde steckst, da wächst er an. Er verträgt
Hitze und Kälte, grosse Trockenheit, Wasser

um sich herum und wochenlang über
sich. Seine schlanken Äste ergeben Stangen
und die besten Stiele von Hacken, Schaufeln

usw. Es ist sehr leichtes und splitterfreies

Holz. Man kann aus seinen jüngsten
Trieben Körbe und Faschinen für Böschungen

an Wasserläufen flechten. Die alten
Aste dienen noch heute als Brennholz. Im
Innern bildet der dicke Baum grosse Mengen

Baumerde, die ihn bei Trockenheit
feucht, bei Kälte warm hält. Darin brüten
gern die Wildenten und Eulen. Rings um
den Baum entsteht durch sein feines Laub
bester Humus, die Weide ist äusserst
anspruchslos. Ihre Rinde enthält eine von der
Homöopathie genutzte Heilkraft. Und nicht
zuletzt machten wir Buben daraus unsere
Pfeifchen und Schalmeien und pfiffen und
blökten wie die Vögel und Kälber den Frühling

an. Bei den Mennoniten war es ein
Gesetz: Wer einen Weidenbaum ummachte,
müsste einen neuen pflanzen. Vor ihm sollten

wir den Hut abziehen und seine Werte
uns für die Not merken.»

Das ist der Wert des Weidenbaums. Und
nun schicken uns die Mennoniten von
Ibersheim und ihre katholischen und
evangelischen Mitchristen diesen Weidenstock,
damit er bei uns anwachse und uns erinnere
an ihre Sorge und Furcht. Und dass er uns
ein Zeuge sei des sorgsamen Umgangs der
Mennoniten mit der Schöpfung.

Seht, liebe Freunde, der Sonnenblumen-

Setzling und der Weidenstock da vorn auf
unserm Abendmahlstisch sind Vertreter der
Schöpfung, von der Paulus schreibt, dass
sie bis zu diesem Augenblick mit uns seufzt
und sich ängstet: «Das ängstliche Harren
der Kreatur wartet drauf, dass die Kinder
Gottes offenbar werden.» Sonnenblume
und Weidenstock sind uns geschickt von
Christen, die mit Paulus sagen: «Nicht
allein die Schöpfung, sondern auch wir selbst,
die wir den Geist als Erstlingsgabe haben,
seufzen in uns selbst und sehnen uns nach
der Kindschaft, der Erlösung unseres
Leibes.»

Das ist die Sehnsucht, die die Christen in
Kaikar und Ibersheim mit uns verbindet, die
Sehnsucht, die uns hier in dieser Woche in
Basel zusammengeführt hat: «die Sehnsucht

nach der Kindschaft, nach der Erlösung

unseres Leibes». Was aber ist das, die
«Erlösung des Leibes?»

Was ist das: dein Leib? Dein Leib, das
sind die Hände, mit denen du greifen und
arbeiten kannst. Dein Leib, das sind die
Füsse, mit denen du auftreten und gehen
kannst, die dir vielleicht auch schwer werden

und unbeweglich. Dein Leib, das ist
dein Magen und deine Därme, mit denen
du konsumierst, aufnimmst, Kraft in dich
nimmst. Dein Leib, das sind deine Augen,
deine Ohren, deine Nase, mit denen du
wahrnimmst und erkennst. Dein Leib, das
ist dein Kopf, mit dem du denkst, dein
Mund, mit dem du sprichst, die Haltung,
mit der du dich deinem Nächsten zuwendest
oder dich von ihm abwendest. Was ist der
Leib? Der Leib, das ist das Instrument unserer

Beziehung zu unserer Welt und zu unserem

Nächsten. Und nun warten wir auf die
Erlösung unseres Leibes. Wir warten darauf,

dass unser Leib frei wird, frei das zu
sein, wozu er bestimmt ist, das Wesen, das
sich in Beziehungen entfalten kann, die
Hand, die ausgestreckt wird zum Nächsten,
die Augen, die aufgehen für die Schönheit
der Schöpfung, das Herz, das frei wird
zur Liebe. Dass der Leib erlöst werde, dass

er frei werde als ein Geschöpf unter
Geschöpfen, das die Freude des Lebens atmet
und ausströmt, das sich in Dankbarkeit dem
Schöpfer zuwendet und in Liebe dem Nächsten.

- Wir warten auf die Erlösung unseres
Leibes.

Wir sehnen uns danach, frei zu werden

278



von all den gottlosen Bindungen an den
Mammon, an das Haben in dieser Welt in
all seinen Gestalten; frei zu werden von den
Verflechtungen in sündhafte ungerechte
und unmenschliche Beziehungen und
Strukturen; frei zu werden vom
Eingeschlossensein in unsere Selbstverliebtheit
oder in unsere Selbstverachtung, was die
beiden Kehrseiten desselben Übels sind.

Ja, das wissen wir doch, liebe Brüder und
Schwestern, wenn wir so frei werden, dann
wird auch die Schöpfung aufatmen können,
dann können auch die Sonnenblumen sich
entfalten, dann können auch die Weidenbäume

wachsen und die Enten und Eulen
drin nisten. Aber solche Erlösung unseres
Leibes sehen wir noch nicht. Vielfältig und
bedrohlich nehmen wir überall und allezeit
unsere Unfreiheit wahr. Ich will nur ein
Beispiel aus der letzten Woche erwähnen.
Ich war am Freitagabend in einem Hearing,
das die Deutsche Physikalische Gesellschaft

und die Deutsche Meteorologische
Gesellschaft zur Zukunft unserer
Energieversorgung veranstaltet haben. Da wurden
uns die Kurven des zunehmenden
Energieverbrauchs in unseren Industrieländern
gezeigt. Es sind exponentiell verlaufende Kurven,

das heisst: Sie werden immer steiler!
Immer mehr und noch mehr Energie
verbrauchen wir, und der Preis dafür wird teuer
bezahlt werden müssen. Die Wissenschaftler

rechnen uns vor, dass wir noch innerhalb
der Lebenszeit unserer Kinder eine
Erderwärmung produzieren werden, die das Klima

so einschneidend verändern wird, dass
der steigende Meeresspiegel ganz Holland
unter Wasser setzen wird. Kluge, besonnene

Leute sässen auf dem Podium und sagten:

Wir wissen nicht, wie wir die
Menschen zum Umdenken bringen, zu einem
neuen Lebensstil, der geringere Ansprüche
stellt. Aber ein solcher neuer Lebensstil
wäre die einzige Hilfe. Denn jede neue
Technik der Energieproduktion produziert
auch neue Gefahren für Menschen und
Umwelt.

Seht, das ist unsere Unfreiheit, dass wir
immer mehr und mehr haben müssen und
dann noch in der grossen Angst leben,
diejenigen, die heute wenig haben, die
Menschen in der Zweidrittelswelt, könnten auch
noch einmal mehr haben wollen, und dann
wäre die Katastrophe perfekt.

Unsere Erlösung ist ein ausstehendes
Hoffnungsgut, will ich damit sagen. Sie
steht noch aus. Denn wir alle haben noch
einen gefangenen Leib, der gebunden ist an
manches unnötige Bedürfnis, an manchen
unnötigen Wunsch und nicht frei werden
kann. Unsere Erlösung ist ein ausstehendes
Hoffnungsgut.

Aber ein Hoffnungsgut! Denn, liebe
Schwestern und Brüder, auch das haben wir
diese Woche spüren dürfen, unsere Hoffnung

ist entzündet in Jesus Christus, ihn
kennen wir, seinen Namen rufen wir an,
und wir wissen, er ist der Befreite, er ist
vom Tod ins Leben hinübergegangen, er hat
die Sünde, er hat unsere Bindungen
überwunden, und er ruft uns und sagt: «Ich bin
dein und du bist mein! Komm mit mir!»
Wir tragen sein Bild im Herzen, das Bild
des freien, vertrauenden und gehorsamen
Kindes des Vaters im Himmel. Sein Geist
und seine Lebenskraft erfüllt uns mit Hoffnung,

mit Mut, mit Vertrauen. Auch wenn
wir's nur stammelnd sagen, so sagen wir's,
von Jesus gelehrt, doch miteinander, liebe
Schwestern und Brüder: «Vater! Vater im
Himmel, dir gehören wir.»

So hat uns die Erlösung im Glauben
ergriffen. Sie hat unseren Glauben ergriffen.
Unser Herz, auch wenn es sich immer wieder

wehren will. Aber noch nicht unseren
Leib. Wir sind gerettet, sagt Paulus, aber
auf Hoffnung. Was wir an Christus sehen,
das sehen wir noch nicht an uns und unserer
Welt. Wenn wir aber, so sagt nun Paulus
weiter, auf das hoffen, was wir nicht sehen,
so warten wir darauf in Geduld. Und darauf
müssen wir uns nun noch besinnen, liebe
Schwestern und Brüder: Was heisst «Warten

in Geduld»?
Im gestrigen Morgengebet im Münster

wurde eine ergreifende Symbolhandlung
vollzogen. Da stand vorne in der Kirche ein
grosser Stein, und eine Steinhauerin machte
sich an die Arbeit. Sie, die Steinhauerin,
sieht in dem rohen, unbehauenen und harten
Stein schon ein Bild. Ein Bild mit weichen,
bewegten, lebendigen Konturen. Und nun
schlägt sie Schlag auf Schlag mit Meissel
und Hammer auf den Stein, und jedesmal
geht ein ganz kleines Splitterchen weg.
Unzählige Splitterchen müssen
weggeschlagen werden, in harter, staubiger,
mühseliger Arbeit, bis das Bild, das in den Au-

279



gen der Steinhauerin schon da ist, auch im
Stein erscheint. Das ist «Warten in
Geduld», liebe Schwestern und Brüder, wozu
der Geist Gottes uns führt. Wir haben ein
Bild, wir haben es erkannt als das Wesen
unseres Leibes und das Wesen dieser
Schöpfung, das der Schöpfer schon von
Anfang an im Auge hat. Und wir warten
darauf, dass es Wirklichkeit werde, dass wir
drin leben können. Aber wir warten nicht
mit den Händen im Schoss, sondern in
mühseliger, staubiger, schmerzlicher Arbeit
warten wir. Wir erleiden Gottes Arbeit, die
noch vieles an uns abschlagen muss. Und
wir beteiligen uns an dieser Arbeit.

Das Warten in Geduld, zu dem der Geist
Gottes uns führt, ist das Leiden unter der
Differenz zwischen dem, was Gott uns hoffen

lässt und zugesagt hat, und dem, was wir
in dieser mühseligen, armseligen Weltwirklichkeit

heute noch erleben und erfahren.
Das Warten in Geduld ist das unaussprechliche

Seufzen, das der Geist Gottes für uns
und mit uns ausstösst. Das Seufzen in Soli¬

darität mit all dem Leid in unserer Schöpfung,

mit all dem Leiden unserer Mitmenschen,

das standhafte Mittragen der Lasten
unseres Nächsten. Das heisst Warten in
Geduld. Also nicht ein fatalistisches
Hinnehmen des Leidens in diesem Jammertal,
nicht das Warten auf eine Erlösung irgendwann

im Jenseits. Nein, diesseits, in dieser
Schöpfung warten wir, und mit dieser
Schöpfung warten wir.

Die ganze Schöpfung wartet darauf, dass
wir nicht nur im Glauben und in der
Hoffnung, sondern am Leib, in all unseren
Beziehungen, als Kinder des Vaters im Himmel

erscheinen. Die Sonnenblumen in Kaikar

warten, die Weiden in Biblis warten, die
Bäume in Basel und am Amazonas, die
Robben in der Nordsee, die Walfische in
den Weltmeeren - die Schöpfung in ihrer
ganzen Vielfalt wartet. Komm, Schöpfer
Geist, erfülle die Herzen deiner Gläubigen!
Amen.
(Predigt am 21. Mai 1989 in der Theodorskirche

Basel)

Hans-Adam Ritter

Der Prophet Jesaja

1. Vorbemerkung zur Themenwahl

Wem das Thema von selber einleuchtet
oder wer ein so begeisterter Leser der
«Neuen Wege» ist, dass er immer das ganze
Pensum durchnimmt, kann die Einleitung
überschlagen. Für diejenigen, denen es ein
wenig merkwürdig vorkommt, eine Einführung

(in drei Folgen!) in eine alttestamentliche

Schrift, in das Buch Jesaja, und erst nur
in seinen ersten Teil, die Kapitel 1 bis 39,
denn den Kapiteln 40 ff. schreibt man einen
andern Ursprung zu, zu lesen, können ein
paar Begründungen angeführt werden.
Warum also Jesaja? Warum ein biblischer
Prophet? Kassandra hätte dank Christa
Wolf besseren Wind in den Segeln.

Ich beginne mit ein paar Zeilen von Nelly
Sachs, die für mich etwas ausdrücken von

der geheimnisvollen Stärke, die die Sprache
der biblischen Prophétie auszeichnet:

«Wenn die Propheten einbrächen
durch Türen der Nacht
mit ihren Worten Wunden reissend
in die Felder der Gewohnheit,
ein weit Entlegenes hereinholend
für den Tagelöhner

der längst nicht mehr wartet am Abend -
Wenn die Propheten einbrächen
durch die Türen der Nacht
und ein Ohr wie eine Heimat suchten -
Ohr der Menschheit
du nesselverwachsenes,
würdest du hören?»1

280


	Das Harren der Schöpfung

