
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 9

Artikel: Jesus und die Ausländerin (Mt 15,21-28)

Autor: Schmidt, Eva Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eva Renate Schmidt

Jesus und die Ausländerin (Mt 15,21-28)

Liebe Frauen, liebe Männer,
liebe Hochschulgemeinde

Über Macht und unterdrücktes Wissen
möchte ich heute abend sprechen. Dass
Wissen Macht ist, hat vielleicht viele von
uns in Ausbildung und Studium getrieben.
Macht ist ein viel verteufelter Begriff. Aber
Macht an sich ist ja nicht böse oder gut, das
entscheidet sich erst an den Zielen, wofür
Macht eingesetzt wird.

Es sind vor allem fünf Perversionen im
Umgang mit Macht:
- Der «verschleierte» Umgang mit Macht:
Ich verkleide meine Macht in Schwäche
und übe damit Macht aus - eine Falle für
viele Frauen.

- Der «bewusstlose» Umgang mit Macht:
Ich mache mir nicht klar, wieviel Macht ich
habe, beschreibe sie eher als «Dienst» und
vermeide, mich meiner tatsächlichen
Positionsmacht zu stellen; dies ist eine Gefährdung

vieler kirchenleitender Menschen.

- Die «Heroisierung» von Macht: Ich gebe
meine Macht ab an einen Helden oder eine
Heldin, einen Guru, einen Liebhaber, an
eine andere Person oder auch an Gott. Ich
entmächtige mich selbst, indem ich so
Macht auf andere übertrage.
- Der «Narzissmus»: Die eigenen Interessen

als Person, Gruppe oder Volk werden
auf Kosten anderer Personen, Gruppen oder
Völker durchgesetzt. Hier liegen die Wurzeln

für alle emotionale und physische
Gewaltanwendung, insbesondere die Wurzeln

für Rassismus und Sexismus.

- Ein schwer zu durchschauender
Missbrauch von Macht ist die «Unterdrückung
von Wissen». Es gibt in jeder Organisation
unterdrücktes Wissen. Das gilt besonders
auch für unsere Kirchen. Wenn man etwas
über Machtverhältnisse in einer Organisation

erfahren will, muss man die fragen, die
in einer Organisation unten angesiedelt sind
und deren Wissen nicht zur Sprache kommt

(Michel Foucault). Willst Du etwas über die
Machtverteilung im Gefängnis wissen,
musst Du nicht den Gefängnisdirektor,
sondern die Gefangenen fragen. Willst Du
etwas über die Psychiatrie wissen, frag die
psychisch Kranken. Willst Du etwas über
die Macht in der Kirche erfahren, achte
sorgfältig auf die Personengruppen, die
Träger unterdrückten Wissens sind. Es sind
in der Kirche vor allem die Frauen, die Kinder

und all diejenigen, deren Erfahrungen
bei uns nicht zur Sprache kommen.
Unterdrücktes Wissen meint alle jene Erfahrungen,

die ignoriert, marginalisiert, triviali-
siert, begraben oder verkleidet werden. Vieles

davon wird als nicht-wichtig und als
nicht-wertvoll abqualifiziert. Wir finden es
meist unten in einer Hierarchie angesiedelt.

Wenn wir aber das Evangelium von der
Befreiung predigen wollen, geht es um die
Auferweckung von unterdrücktem Wissen
in unserer Kirche und in unserer Gesellschaft.

Ich möchte mit Ihnen eine biblische
Geschichte betrachten, in der aufgezeigt wird,
was es heisst, Macht zu teilen und
unterdrücktes Wissen aufzuerwecken. Die
Geschichte zeigt uns, was alles in Bewegung
kommen kann, wenn sich diejenigen, deren
Wissen unterdrückt und ignoriert wird, zu
Wort melden. Es ist die Geschichte einer
Begegnung zwischen Jesus und einer Frau.
Jesus lernt von dieser Frau.

Eine Ausländerin, sie ist Griechin und
kommt aus einer Gegend, die den Juden
suspekt ist. Heidnisches Ausland, die
Gegend von Tyrus und Sidon wird in den
biblischen Schriften oft erwähnt als besonders
verrucht, gottlos, heidnisch.

Diese Frau - sie ist namenlos wie so viele
Frauen in den biblischen Schriften - macht
sich auf den Weg, um Jesus um die Heilung
ihrer Tochter zu bitten. Sie kommt also mit
den Erfahrungen einer Frau, die an oder mit
ihrer Tochter leidet, weil sie kein normales

245



Leben führen kann. Wahrscheinlich kann
diese Tochter nicht einmal für sich selbst
sprechen. So tut die Mutter es für sie und
vielleicht auch für sich. Denn welche Mutter

leidet nicht auch selbst, wenn die Tochter

- aus welchen Gründen immer - von
einem bösen Geist verführt ist. Vielleicht
steht diese Frau mit der Tochter, die sie und
sich plagt, für andere Mütter, Väter und
Tanten, die Töchter oder Nichten haben,
denen sie nicht helfen können.

Diese Frau nähert sich Jesus. Schon dies
ist ungewöhnlich; nach palästinensischer
Sitte ist das nicht üblich. Ausser Prostituierten

würde das keine Frau tun.
Sie schreit - im Griechischen «krächzt»

sie -, es werden schrille, vielleicht auch
aggressive Töne gewesen sein, mit denen sich
die Frau Zugang zu diesem Jesus verschaffen

will.
Sie erhält keine Reaktion. Jesus

schweigt. Das ist für viele von uns eine
bekannte Situation. Das Schreien, Klagen,
Protestieren wird manchmal gehört, aber
nicht aufgenommen. Oder es wird mit
herablassendem Gewährenlassen beantwortet.
Oft erleben Frauen in der Kirche verbale
Zugeständnisse, denen keine Taten folgen.
Bert Brecht nennt dies: «Folgenlose Güte,
unmerkliche Gesinnung». Die Jünger
mischen sich ein: «Fertige sie ab!» Das
griechische Wort hier meint: «Gib ihr den Lauf-
pass » - ein typisches Wort, wenn ein Mann
seine Frau wegschickt. Stell sie irgendwie
zufrieden, denn sie schreit uns nach! Es ist
peinlich, ärgerlich, wie sich diese Frau
benimmt.

Die Jünger und sicher auch Jesus haben
nicht bemerkt und gehört, welche prophetische

Botschaft diese Frau Jesus geschickt
hat. Sie ruft ihn an als «Sohn Davids». Er ist
derjenige, der den Geist Davids, seine
Verheissung erhalten hat. Sie spricht ihn an als
Messias, als den, der das Erbe Davids trägt.
Sie erinnert Jesus an sein Erbe, es ist in
Hesekiel 34,11-31 ausführlich beschrieben.
Dort wird der gute Hirte im Unterschied zu
den falschen Hirten dargestellt. Alle Schafe
werden unter den Schutz des guten Hirten
genommen.

Als Jesus schliesslich reagiert, spricht er
nicht zu ihr, sondern über sie hinweg zu den
Jüngern. Er wisse sich nur zu den verlorenen

Schafen Israels, also nur zu den Juden,

246

nicht zu den Heiden gesandt. Jesus fühlt
sich nicht zuständig. Vielleicht fühlt er sich
auch überfordert, denn der Anfang der
Geschichte beschreibt ihn als jemand, der sich
gerade zurückziehen, den Menschen
entweichen will. Ein sehr menschlicher Jesus
mit sehr verständlichen Zügen. Auch seine
Kraft ist begrenzt, er will sich aufsparen für
die wirklich wichtige, eigentliche Aufgabe
und Mission.

Die Frau spart sich nicht auf. Sie fällt
mehrmals vor ihm in die Knie mit dem alten
jüdischen Gebetsruf: «Herr, hilf!» Jetzt erst
wendet sich Jesus direkt an sie. Er benutzt
ein rüdes Bild, ein Schimpfwort, es ist eine
Beleidigung. Denn er rechnet sie zu den
Hunden. Hund und Schwein galten in Israel
als unreine Tiere. «Hund» war Schimpfwort
für Heiden und Ausländer. Bis zum heutigen

Tag werden Ausländer mit solchen
Schimpfworten belegt: «Kanaken»,
«Boches», «Spaghettifresser», «Itaker»...

Jesus sagt: «Es ist nicht recht, dass man
den Kindern das Brot nehme und werfe es

vor die Hunde.» Jesus verhält sich wie ein
Rassist und Sexist. Er hat in diesem Augenblick

kein Erbarmen mit der Frau. Viele
Theologen und fast alle Kommentare haben
sich viel Mühe gegeben, dieses Bild von
Jesus zu korrigieren. Sie sagen: Jesus wollte

die Frau nur auf die Probe stellen. Er
habe es nicht so gemeint, es sei nur ein
Bild. Oder: Der Glaube der Frau, vor allem
ihre Geduld stehe im Mittelpunkt,
insofern gelte sie als ein Vorbild des Glaubens.

Es ist schockierend, Jesus als Rassist und
Sexist zu sehen. Aber er ist mir nahe, dieser
Jesus, der sich schützen möchte vor zu viel
Anspruch. Der sich mit Sturheit abpanzert
angesichts der Hartnäckigkeit der Frau. Ich
kenne das auch von mir, dass ich mir gerne
ein bequemes Vorurteil zu eigen mache,
wenn es mir einen guten Grund zur
Rechtfertigung liefert; oder wenn ich mich einer
wichtigen beruflichen Pflicht zuwenden
kann, um mich einer unangenehmen
persönlichen Aufgabe zu entziehen.

Jesus sagt mit seinem Bild von den Kindern

und den Hunden: «Ich, Jesus, bin nicht
genug Brot für alle. Deshalb will ich mich
aufsparen für die, denen es zusteht.»

Die Frau akzeptiert diese Zurechtweisung

und Zurücksetzung. Sie sagt: «Ja,



Herr, ich gehöre zu denen, denen nichts
zusteht von deiner Kraft, von dem Brot des
Lebens.» Aber sie widerspricht und widerlegt

ihn mit seinem eigenen Bild, denn
selbst die Hunde bekommen die Reste vom
Tisch, auch wenn es nur Brosamen sind.
Das Bild der Frau beschreibt einen ärmlichen

palästinischen Haushalt, in dem
Menschen, Kinder und Erwachsene mit den Tieren

unter einem Dach leben. Wenn vom
Essen der Menschen etwas übrig bleibt,
bekommen die Hunde die Reste.

Ich möchte einen Augenblick bei diesem
Bild bleiben, von den Menschen, denen
nichts zusteht vom gedeckten Tisch. Für die
sich niemand zuständig weiss. Oder die als
letzte drankommen, wenn noch etwas übrig
bleibt.

Als Mutter einer kranken Tochter war ihr
das Schicksal vertraut, nicht viel wert zu
sein. Sicher teilt sie mit vielen Frauen der
Welt das Schicksal, als letzte versorgt zu
werden, das zu nehmen, was übrig bleibt.

Trotzdem sagt sie: «Es ist genug für
alle.» Sie schenkt dem Jesus von ihrer
Kraft, indem sie dabei bleibt: «Du, Jesus,
hast genug Kraft, Brot, Heil für alle.»

Woher nimmt die Frau diese Kraft her?
Vielleicht hatte sie von der altjüdischen
Verheissung, der alten grossen Tröstung
gehört: «Du bereitest vor mir einen Tisch
im Angesicht meiner Feinde und schenkst
mir voll ein.»

Aber vielleicht hat sie auch von der
wunderbaren Sättigung der 5000 gehört, als
Jesus und seine Jünger mit dem Volk fünf
Brote und zwei Fische teilten, alle satt wurden

und trotzdem noch zwölf Körbe voller
Brocken (nicht Brosamen) übrig blieben.
Obwohl sie sich nicht an den Tisch, sondern
unter den Tisch setzten will und nehmen,
was übrig bleibt, erinnert sie an das, was
Jesus selbst erlebt hat: Es bleibt genug
übrig.

Interessanterweise wird die Geschichte
von der wunderbaren Brotvermehrung
sowohl bei Matthäus wie bei Markus zweimal
erzählt, und zwar vor und nach der Begegnung

mit der Heidin. Es ist, als hätte der
Berichterstatter uns den Sinn verdeutlichen
wollen. So, als hätte Jesus bei der ersten
Speisung noch nicht begriffen, dass das
Brot Gottes, Gottes Heil für alle da ist und
für alle reicht.

Ich vermute - mit vielen andern Theologen

-, dass die Geschichte von der Syro-
phönizierin nur deshalb in die Bibel
aufgenommen wurde, weil es unter den Aposteln
schon bald einen Streit gab, ob das Evangelium

nur für die Juden oder auch für die
Griechen, Heiden, Frauen, Sklaven und
Kinder bestimmt sei. Der Bericht sollte
rechtfertigen, dass Jesus selbst schon den
Heiden das Heil gebracht hat.

Was immer die Intention des Berichterstatters

war, wenn wir die Geschichte mit
den Augen und dem Herzen dieser Frau
lesen und nicht mit der Absicht des Schreibers,

wird anderes Urgestein sichtbar. Dann
ist das eigentliche Wunder nicht die
Heilung, sondern die Wandlung, die Jesus
erlebt. Er lernt von einer Frau, zu sagen, zu
glauben und zu leben: «Ich bin das Brot des
Lebens. Ich bin der gute Hirte. Kommt her
zu mir alle, die ihr mühselig und beladen
seid.» Jesus lernt von dieser Frau, dass
Macht nicht weniger wird, wenn sie geteilt
wird. Sie bittet um Brosamen, er erfährt,
dass viele Brocken übrig bleiben. Gebrochenes

Brot ist wie geteilte Macht - es
reicht für viele.

Jesus verdankt dieses Wissen dieser
Frau. Sie erinnert ihn an die Verheissung,
an vergessenes, verdrängtes Wissen als
Sohn Davids, als der gute Hirte. Es sind
Worte der Weisheit und der Wandlung, die
diese Frau in ihm angestiftet hat. Es ist
deshalb nicht zuviel gesagt, wenn wir ihr heute
ein Denkmal setzen zu ihrem Gedächtnis
als Prophetin und als Frau Weisheit.

Ein paar Jahrhunderte später hat sie von
einem Ausleger den Namen «Justa»
bekommen - die Gerechte. Sie hat die verheis-
sene Gerechtigkeit eingeklagt. Lassen wir
ihr heute Gerechtigkeit widerfahren, als
einer, die ihr Wissen und ihre Erfahrungen,
für die sich Jesus und seine Jünger nicht
interessierten, herausgeschrien und Jesus
damit neue Kraft gegeben hat. Sie ist eine
Anwältin geworden für die, die ihr Wissen

nicht mehr unterdrücken lassen wollen,

und eine apostolische Vormutter für
die, die bereit sind, Macht und Wissen zu
teilen.

(Predigt am 9. Februar 1989 für die Evangelische

Hochschulgemeinde in der Wasserkirche

Zürich)

247


	Jesus und die Ausländerin (Mt 15,21-28)

