Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 9

Artikel: Jesus und die Auslanderin (Mt 15,21-28)
Autor: Schmidt, Eva Renate

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eva Renate Schmidt

Jesus und die Auslanderin (Mt 15,21-28)

Liebe Frauen, liebe Ménner,
liebe Hochschulgemeinde

Uber Macht und unterdriicktes Wissen
mochte ich heute abend sprechen. Dass
Wissen Macht ist, hat vielleicht viele von
uns in Ausbildung und Studium getrieben.
Macht ist ein viel verteufelter Begriff. Aber
Macht an sich ist ja nicht bose oder gut, das
entscheidet sich erst an den Zielen, wofiir
Macht eingesetzt wird.

Es sind vor allem fiinf Perversionen im
Umgang mit Macht:
— Der «verschleierte» Umgang mit Macht:
Ich verkleide meine Macht in Schwéche
und iibe damit Macht aus — eine Falle fiir
viele Frauen.
— Der «bewusstlose» Umgang mit Macht:
Ich mache mir nicht klar, wieviel Macht ich
habe, beschreibe sie eher als «Dienst» und
vermeide, mich meiner tatsdchlichen Posi-
tionsmacht zu stellen; dies ist eine Gefihr-
dung vieler kirchenleitender Menschen.
— Die «Heroisierung» von Macht: Ich gebe
meine Macht ab an einen Helden oder eine
Heldin, einen Guru, einen Liebhaber, an
eine andere Person oder auch an Gott. Ich
entmachtige mich selbst, indem ich so
Macht auf andere iibertrage.
— Der «Narzissmus»: Die eigenen Interes-
sen als Person, Gruppe oder Volk werden
auf Kosten anderer Personen, Gruppen oder
Volker durchgesetzt. Hier liegen die Wur-
zeln fiir alle emotionale und physische
Gewaltanwendung, insbesondere die Wur-
zeln fiir Rassismus und Sexismus.
— Ein schwer zu durchschauender Miss-
brauch von Macht ist die «Unterdriickung
von Wissen». Es gibt in jeder Organisation
unterdriicktes Wissen. Das gilt besonders
auch fiir unsere Kirchen. Wenn man etwas
iiber Machtverhiltnisse in einer Organisa-
tion erfahren will, muss man die fragen, die
in einer Organisation unten angesiedelt sind
und deren Wissen nicht zur Sprache kommt

(Michel Foucault). Willst Du etwas iiber die
Machtverteilung im Gefédngnis wissen,
musst Du nicht den Gefidngnisdirektor, son-
dern die Gefangenen fragen. Willst Du et-
was liber die Psychiatrie wissen, frag die
psychisch Kranken. Willst Du etwas iiber
die Macht in der Kirche erfahren, achte
sorgféltig auf die Personengruppen, die
Triager unterdriickten Wissens sind. Es sind
in der Kirche vor allem die Frauen, die Kin-
der und all diejenigen, deren Erfahrungen
bei uns nicht zur Sprache kommen. Unter-
driicktes Wissen meint alle jene Erfahrun-
gen, die ignoriert, marginalisiert, triviali-
siert, begraben oder verkleidet werden. Vie-
les davon wird als nicht-wichtig und als
nicht-wertvoll abqualifiziert. Wir finden es
meist unten in einer Hierarchie angesiedelt.

Wenn wir aber das Evangelium von der
Befreiung predigen wollen, geht es um die
Auferweckung von unterdriicktem Wissen
in unserer Kirche und in unserer Gesell-
schaft.

Ich mo6chte mit Thnen eine biblische Ge-
schichte betrachten, in der aufgezeigt wird,
was es heisst, Macht zu teilen und unter-
driicktes Wissen aufzuerwecken. Die Ge-
schichte zeigt uns, was alles in Bewegung
kommen kann, wenn sich diejenigen, deren
Wissen unterdriickt und ignoriert wird, zu
Wort melden. Es ist die Geschichte einer
Begegnung zwischen Jesus und einer Frau.
Jesus lernt von dieser Frau.

Eine Auslédnderin, sie ist Griechin und
kommt aus einer Gegend, die den Juden
suspekt ist. Heidnisches Ausland, die Ge-
gend von Tyrus und Sidon wird in den bibli-
schen Schriften oft erwidhnt als besonders
verrucht, gottlos, heidnisch.

Diese Frau — sie ist namenlos wie so viele
Frauen in den biblischen Schriften — macht
sich auf den Weg, um Jesus um die Heilung
ihrer Tochter zu bitten. Sie kommt also mit
den Erfahrungen einer Frau, die an oder mit
ihrer Tochter leidet, weil sie kein normales

245



Leben fiihren kann. Wahrscheinlich kann
diese Tochter nicht einmal fiir sich selbst
sprechen. So tut die Mutter es fiir sie und
vielleicht auch fiir sich. Denn welche Mut-
ter leidet nicht auch selbst, wenn die Toch-
ter — aus welchen Griinden immer — von
einem bosen Geist verfiihrt ist. Vielleicht
steht diese Frau mit der Tochter, die sie und
sich plagt, fiir andere Miitter, Viter und
Tanten, die Tochter oder Nichten haben,
denen sie nicht helfen konnen.

Diese Frau nahert sich Jesus. Schon dies
ist ungewohnlich; nach palistinensischer
Sitte ist das nicht iiblich. Ausser Prostituier-
ten wiirde das keine Frau tun.

Sie schreit — im Griechischen «kriachzt»
sie —, es werden schrille, vielleicht auch ag-
gressive Tone gewesen sein, mit denen sich
die Frau Zugang zu diesem Jesus verschaf-
fen will.

Sie erhilt keine Reaktion. Jesus
schweigt. Das ist fiir viele von uns eine
bekannte Situation. Das Schreien, Klagen,
Protestieren wird manchmal gehért, aber
nicht aufgenommen. Oder es wird mit her-
ablassendem Gewihrenlassen beantwortet.
Oft erleben Frauen in der Kirche verbale
Zugestidndnisse, denen keine Taten folgen.
Bert Brecht nennt dies: «Folgenlose Giite,
unmerkliche Gesinnung». Die Jiinger mi-
schen sich ein; «Fertige sie ab!» Das grie-
chische Wort hier meint: «Gib ihr den Lauf-
pass!» —ein typisches Wort, wenn ein Mann
seine Frau wegschickt. Stell sie irgendwie
zufrieden, denn sie schreit uns nach! Es ist
peinlich, drgerlich, wie sich diese Frau be-
nimmt.

Die Jiinger und sicher auch Jesus haben
nicht bemerkt und gehort, welche propheti-
sche Botschaft diese Frau Jesus geschickt
hat. Sie ruft ihn an als «Sohn Davids». Er ist
derjenige, der den Geist Davids, seine Ver-
heissung erhalten hat. Sie spricht ihn an als
Messias, als den, der das Erbe Davids tréigt.
Sie erinnert Jesus an sein Erbe, es ist in
Hesekiel 34, 11-31 ausfiihrlich beschrieben.
Dort wird der gute Hirte im Unterschied zu
den falschen Hirten dargestellt. Alle Schafe
werden unter den Schutz des guten Hirten
genommen.

Als Jesus schliesslich reagiert, spricht er
nicht zu ihr, sondern iiber sie hinweg zu den
Jiingern. Er wisse sich nur zu den verlore-
nen Schafen Israels, also nur zu den Juden,

246

nicht zu den Heiden gesandt. Jesus fiihlt
sich nicht zustindig. Vielleicht fiihlt er sich
auch iiberfordert, denn der Anfang der Ge-
schichte beschreibt ihn als jemand, der sich
gerade zuriickziehen, den Menschen ent-
weichen will. Ein sehr menschlicher Jesus
mit sehr verstindlichen Ziigen. Auch seine
Kraft ist begrenzt, er will sich aufsparen fiir
die wirklich wichtige, eigentliche Aufgabe
und Mission.

Die Frau spart sich nicht auf. Sie fillt
mehrmals vor ihm in die Knie mit dem alten
jlidischen Gebetsruf: «Herr, hilf!» Jetzt erst
wendet sich Jesus direkt an sie. Er benutzt
ein riides Bild, ein Schimpfwort, es ist eine
Beleidigung. Denn er rechnet sie zu den
Hunden. Hund und Schwein galten in Israel
als unreine Tiere. «Hund» war Schimpfwort
fiir Heiden und Auslidnder. Bis zum heuti-
gen Tag werden Auslinder mit solchen
Schimpfworten belegt: «Kanaken», «Bo-
ches», «Spaghettifresser», «Itaker»...

Jesus sagt: «Es ist nicht recht, dass man
den Kindern das Brot nehme und werfe es
vor die Hunde.» Jesus verhélt sich wie ein
Rassist und Sexist. Er hat in diesem Augen-
blick kein Erbarmen mit der Frau. Viele
Theologen und fast alle Kommentare haben
sich viel Miihe gegeben, dieses Bild von
Jesus zu korrigieren. Sie sagen: Jesus woll-
te die Frau nur auf die Probe stellen. Er
habe es nicht so gemeint, es sei nur ein
Bild. Oder: Der Glaube der Frau, vor allem
thre Geduld (!), stehe im Mittelpunkt, in-
sofern gelte sie als ein Vorbild des Glau-
bens.

Es ist schockierend, Jesus als Rassist und
Sexist zu sehen. Aber er ist mir nahe, dieser
Jesus, der sich schiitzen mochte vor zu viel
Anspruch. Der sich mit Sturheit abpanzert
angesichts der Hartnéckigkeit der Frau. Ich
kenne das auch von mir, dass ich mir gerne
ein bequemes Vorurteil zu eigen mache,
wenn es mir einen guten Grund zur Recht-
fertigung liefert; oder wenn ich mich einer
wichtigen beruflichen Pflicht zuwenden
kann, um mich einer unangenehmen per-
sonlichen Aufgabe zu entziehen.

Jesus sagt mit seinem Bild von den Kin-
dern und den Hunden: «Ich, Jesus, bin nicht
genug Brot fiir alle. Deshalb will ich mich
aufsparen fiir die, denen es zusteht.»

Die Frau akzeptiert diese Zurechtwei-
sung und Zuriicksetzung. Sie sagt: «Ja,



Herr, ich gehdre zu denen, denen nichts
zusteht von deiner Kraft, von dem Brot des
Lebens.» Aber sie widerspricht und wider-
legt ithn mit seinem eigenen Bild, denn
selbst die Hunde bekommen die Reste vom
Tisch, auch wenn es nur Brosamen sind.
Das Bild der Frau beschreibt einen drmli-
chen palastinischen Haushalt, in dem Men-
schen, Kinder und Erwachsene mit den Tie-
ren unter einem Dach leben. Wenn vom
Essen der Menschen etwas librig bleibt,
bekommen die Hunde die Reste.

Ich mochte einen Augenblick bei diesem
Bild bleiben, von den Menschen, denen
nichts zusteht vom gedeckten Tisch. Fiir die
sich niemand zustiandig weiss. Oder die als
letzte drankommen, wenn noch etwas iibrig
bleibt.

Als Mutter einer kranken Tochter war ihr
das Schicksal vertraut, nicht viel wert zu
sein. Sicher teilt sie mit vielen Frauen der
Welt das Schicksal, als letzte versorgt zu
werden, das zu nehmen, was iibrig bleibt.

Trotzdem sagt sie: «Es ist genug fiir
alle.» Sie schenkt dem Jesus von ihrer
Kraft, indem sie dabei bleibt: «Du, Jesus,
hast genug Kraft, Brot, Heil fiir alle.»

Woher nimmt die Frau diese Kraft her?
Vielleicht hatte sie von der altjiidischen
Verheissung, der alten grossen Trostung
gehort: «Du bereitest vor mir einen Tisch
im Angesicht meiner Feinde und schenkst
mir voll ein.»

Aber vielleicht hat sie auch von der wun-
derbaren Sattigung der 5000 gehort, als Je-
sus und seine Jinger mit dem Volk fiinf
Brote und zwei Fische teilten, alle satt wur-
den und trotzdem noch zwdlf Korbe voller
Brocken (nicht Brosamen) iibrig blieben.
Obwohl sie sich nicht an den Tisch, sondern
unter den Tisch setzten will und nehmen,
was liibrig bleibt, erinnert sie an das, was
Jesus selbst erlebt hat: Es bleibt genug
librig.

Interessanterweise wird die Geschichte
von der wunderbaren Brotvermehrung so-
wohl bei Matthdus wie bei Markus zweimal
erzihlt, und zwar vor und nach der Begeg-
nung mit der Heidin. Es ist, als hitte der
Berichterstatter uns den Sinn verdeutlichen
wollen. So, als hitte Jesus beil der ersten
Speisung noch nicht begriffen, dass das
Brot Gottes, Gottes Heil fiir alle da ist und
fiir alle reicht.

Ich vermute — mit vielen andern Theolo-
gen —, dass die Geschichte von der Syro-
phonizierin nur deshalb in die Bibel aufge-
nommen wurde, weil es unter den Aposteln
schon bald einen Streit gab, ob das Evange-
lium nur fiir die Juden oder auch fiir die
Griechen, Heiden, Frauen, Sklaven und
Kinder bestimmt sei. Der Bericht sollte
rechtfertigen, dass Jesus selbst schon den
Heiden das Heil gebracht hat.

Was immer die Intention des Berichter-
statters war, wenn wir die Geschichte mit
den Augen und dem Herzen dieser Frau
lesen und nicht mit der Absicht des Schrei-
bers, wird anderes Urgestein sichtbar. Dann
ist das eigentliche Wunder nicht die Hei-
lung, sondern die Wandlung, die Jesus er-
lebt. Er lernt von einer Frau, zu sagen, zu
glauben und zu leben: «Ich bin das Brot des
Lebens. Ich bin der gute Hirte. Kommt her
zu mir alle, die ihr miihselig und beladen
seid.» Jesus lernt von dieser Frau, dass
Macht nicht weniger wird, wenn sie geteilt
wird. Sie bittet um Brosamen, er erfahrt,
dass viele Brocken iibrig bleiben. Gebro-
chenes Brot ist wie geteilte Macht — es
reicht fiir viele.

Jesus verdankt dieses Wissen dieser
Frau. Sie erinnert ihn an die Verheissung,
an vergessenes, verdringtes Wissen als
Sohn Davids, als der gute Hirte. Es sind
Worte der Weisheit und der Wandlung, die
diese Frau in ihm angestiftet hat. Es ist des-
halb nicht zuviel gesagt, wenn wir ihr heute
ein Denkmal setzen zu ihrem Gedichtnis
als Prophetin und als Frau Weishe:it.

Ein paar Jahrhunderte spiter hat sie von
einem Ausleger den Namen «Justa» be-
kommen — die Gerechte. Sie hat die verheis-
sene Gerechtigkeit eingeklagt. Lassen wir
thr heute Gerechtigkeit widerfahren, als
einer, die thr Wissen und ihre Erfahrungen,
fiir die sich Jesus und seine Jiinger nicht
interessierten, herausgeschrien und Jesus
damit neue Kraft gegeben hat. Sie ist eine
Anwiltin geworden fiir die, die ihr Wis-
sen nicht mehr unterdriicken lassen wol-
len, und eine apostolische Vormutter fiir
die, die bereit sind, Macht und Wissen zu
teilen.

(Predigt am 9. Februar 1989 fiir die Evange-
lische Hochschulgemeinde in der Wasser-
kirche Ziirich)

247



	Jesus und die Ausländerin (Mt 15,21-28)

