
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Auf den Spuren von Konrad Farner : ein marxistischer Kämpfer von
aufreizender Gemütlichkeit ; Im Dialog mit den Christen ; Gelassenheit
als revolutionäre Geduld ; Ein neuer Zugang zur Bibel und zur
Geschichte der Kirche ; Leben, um zu lieben ; Befreiend...

Autor: Giovannelli-Blocher, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Judith Giovannelli-Blocher

Auf den Spuren von Konrad Farner

Ein marxistischer Kämpfer
von aufreizender Gemütlichkeit

Genau wie manche Studenten, die Konrad
Famer aufsuchten, hatte ich ihn mir vorgestellt:

als asketischen Gelehrten, der sich in
womöglich ungeheiztem Dachstübchen
hinter Büchern vergrub. Wer dieses Bild
von ihm hatte, dem erschien der Mann in
Wirklichkeit von geradezu aufreizender,
behäbig-bürgerlicher Gemütlichkeit. Er
rauchte gerne eine Zigarre und liess sich
Zeit. An ihm war nichts Eigenbrötlerisches
und Hastiges. Als Fussgänger bewegte er
sich mit kleinen Schritten, die Zärtlichkeiten

der sinnlichen Welt um ihn herum
einatmend, durch die Kunststädte Europas.
Wenn er nicht öffentlich auftrat, war er leise
und von gemächlichen Bewegungen. Im
intimen Kreis schwieg er gerne. Das Feuer
kam über ihn, wenn er in die Debatte, den
Diskurs, den Dialog einstieg. Er suchte
zeitlebens die Begegnung und die Auseinandersetzung

mit andern Menschen. Dafür
wünschte er sich ebenbürtige Partner, es lag
ihm nicht daran, über andere zu siegen.

Im Dialog mit den Christen

Im Disput zwischen Christen und Marxisten

lieh er oft die eigene rhetorische
Brillanz, das eigene fundierte theologische
Wissen seinem geistlichen Gesprächspartner,

brachte mit stützenden Argumenten
den Standpunkt des Gegners zur Geltung,
um dann freilich wuchtig und ohne Abstriche

die marxistische Position daneben zu
setzen. «Der liebe Gott hätte besseres
Bodenpersonal verdient», klagte er manchmal
scherzend, wenn er unglücklich war über
wenig profiliertes theologisches Reden.
Viele trauten dem Interesse nicht, welches
der lange Zeit moskaufreundliche Marxist
den Christen entgegenbrachte, besonders,

wenn er so freundlich mit ihnen umging
und so eloquent auftrat. «Haben Sie sich
vielleicht geändert», fragte verwirrt ein
Zuhörer an einem kirchlichen Anlass anfangs
der siebziger Jahre, «oder ist es vielleicht
falsch, was Redaktor Bieri von der NZZ
über Sie schrieb?» Darauf Famer: «Ich habe
mich in meiner Grundhaltung nie geändert,
Bieri aber war einst Theologe, später wurde
er Redaktor der NZZ, heute ist er Bankier.»

Solche Schlagfertigkeiten verwirrten die
Zuhörer, sie wussten nicht mehr, was
schwarz und was weiss war. Solcherart
Verwirrung zu stiften, machte Famer
Vergnügen. Um klar zu kommen, hätten seine
Herausforderer selbständig denken müssen.
Anstösse dazu gab Famer ihnen. Mehr
wollte er nicht. Er war weder Belehrer von
andern noch Verteidiger seiner selbst.
Gegen Bieri, der mit seinen Attacken in der
NZZ 1956 massgeblich zum Thalwiler
Pogrom beigetragen hatte (indem er auch
Farners genaue Adresse in die Zeitung setzte),
war er im übrigen nicht aggressiv. In einem
Brief an einen Freund kurz nach den Thalwiler

Ereignissen schrieb er: «Siehst Du,
ich hasse gar nicht, denke nur hie und da: Ist
Bieri ein Christ, so muss er an das Jüngste
Gericht denken. Der Arme, sehr arme,
auf dem Sterbebett! Dazu habe ich nicht
einmal Zeit. Nein, ich bedaure ihn sehr. Er
wird vielleicht Oberst und Nationalrat werden,

aber was ist das schon für das Jüngste
Gericht? Ein Nichts, ein völliges Nichts!»1

In solchen Aussprüchen Famers schwang
nicht der geringste Zynismus mit. Zynismus
war Famer fremd. Hingegen nahm er Dinge
wie das Jüngste Gericht ernster als viele
Christen. In der Kapelle von Hergiswald/
LU, die er sehr liebte, zeigte er mir mehrmals

einen barocken Seitenaltar, wo auf
plastische, fast volkstümliche Weise das
Jüngste Gericht dargestellt ist: Die Gräber
brechen auf, die Toten steigen heraus, die

215



Gerechten werden von den Engeln in die
Arme genommen, die Verdammten vom
Teufel am Strick abgeschleppt. Famer fand
das «gross», ohne dass er einem Jenseits-
Glauben gehuldigt hätte.

Famer fand zeitlebens das Christentum
sich gegenüber. Vom marxistischen Standpunkt

aus las er den Christen die Leviten,
zeigte auf, wie sehr sie die Botschaft ihres
Glaubens vernachlässigten, wie sehr sie den
Mächtigen der Welt hörig und selbst zu
Unterdrückern geworden waren. Er rief die
Christen auf, «die ,Realkonkurrenz' des
Marxisten beim Aufbau einer neuen Gesellschaft

ohne Vorurteil zu prüfen». Andererseits

forderte er auch: «Der Marxist ist
angehalten, die ,Idealkonkurrenz' des Christen
ohne Ressentiment und Affekte zu würdigen

und ihm ohne Vorbehalt Hilfe zu leisten
bei der Umwandlung in ebenfalls eine
Realkonkurrenz.»2 AI Imfeld sagte von Famer:
«Er rief: Werdet Atheisten, und hoffte, dass
bei der Demontage der wahre Gott wieder
auftauchen würde.»3

Kritiker meinten nach dem Tod von Konrad

Famer, er habe durch seinen Dialog mit
den Christen als Marxist an Brisanz verloren.

Durch seinen Umgang mit den Christen
habe er sich auf die Bourgeoisie eingelassen,

was für sich selbst spreche. Auch sein
späteres Abrücken vom Sowjetkommunismus

wurde als Absage an den Marxismus
gedeutet. Aus meinen persönlichen
Erinnerungen, die allerdings nur die letzten vier
Lebensjahre von Famer umfassen, ist mir
von irgendeiner Absage an den Marxismus
nichts bewusst. Famers Dialog mit den
Christen fand zeit seines Lebens statt und
begann schon 1941 mit der Dissertation
«Christentum und Eigentum bis Thomas
von Aquin». Aber dieser Dialog konnte erst
in den siebziger Jahren in breiterem Masse
öffentlich geführt werden, als im Nachklang
der 68er Bewegung vorübergehend ein
politisch offeneres Klima herrschte.

Gelassenheit als revolutionäre Geduld

Famer war lange Jahre ein Verehrer Stalins
und schrieb 1949 eine begeisterte Rede zu
seinem siebzigsten Geburtstag. Später
meinte er, die geschichtlichen Tatsachen
zeigten ihm, dass er sich getäuscht hätte,
und er distanzierte sich. (Ich hatte immer

216

den Eindruck, dass er sich diesen Irrtum
erstaunlicherweise nicht vorwarf.) Persönlich
kann ich die Stalin-Begeisterung Famers
bis heute nicht fassen.

Den Einmarsch der Sowjetarmee in
Ungarn 1956 bezeichnete Famer stets als grossen

Fehler. Dieser Fehler aber war ihm kein
Anlass, dem Kommunismus abzuschwören.
Seine Standhaftigkeit 1956, wo im Westen
sich die Wellen des Antikommunismus
überschlugen, führten zum Thalwiler
Pogrom, der Vertreibung Famers und seiner
Familie aus seinem Haus. «Damals fehlte
uns nur noch der gelbe Judenstern», sagte
er. Seine Kampfkraft blieb aber
ungebrochen. Einige Jahre später trat er aus der
PdA aus, «nach links», wie er sagte. «Das
die Situation: ich werde also vom Bürgertum,

von der PdA und von der SP beschossen.

Aber zum Sprichwort: Viele Hunde
sind des Hasen Tod, ist zu bemerken, dass
sich Konrad Famer nicht als Hase betrachtet.»4

Die Vielfalt der von ihm aufgenommenen
geistigen Strömungen führten nicht

dazu, dass er seine Positionnrelativierte,
sondern sie verdichteten im Gegenteil das
Wesentliche seiner Aussage. Zu seiner
Disziplin gehörte es, sich immer wieder mit
den Quellen auseinanderzusetzen, auch und
vor allem in Zeiten der Gefahr. Während
der Pöbel in den bedrohten Thalwiler Nächten

sein Haus umstellte und seine Kinder
weckte, sass er am Schreibtisch und schrieb
einen langen Brief an den damaligen
Chefredaktor der NZZ, Willy Bretscher, worin
er sich mit der Definition des Bösen im
Marxismus und im Christentum grundsätzlich

auseinandersetzte.
Dazu fällt mir eine persönliche Erinnerung

ein: Als ich einmal in einer ausweglosen

beruflichen Situation resignieren
wollte, legte er zornig zwei Bände einer
Grossausgabe der Bibel auf meinen Tisch,
die er eigenhändig durchs Schneegestöber
getragen hatte. (Grossausgabe, damit sie
nicht übersehen werde!) «Ich kann nicht
verstehen, warum Christen oft so feige sind,
sind sie doch den Marxisten gegenüber im
Vorteil, sie haben die Transzendenz»,
bemerkte er in einem Brief.5

Die gute Kenntnis der Quellen und die
Schau über die Geschichte der Menschen
schenkten ihmGelassenheit. Richtig unduld-



sam erlebte ich ihn eigentlich nur gegenüber

dem, was er «Stupiditäten» nannte,
also zum Beispiel gegenüber knatternden
Motorradfahrern in stiller Landschaft oder
wenn nach seiner Rückkehr aus der
Toscana der Taxichauffeur am Zürcher
Hauptbahnhof das Radio einschaltete, um
Schweizer Blasmusik zu hören.

Was er nicht verzieh, war das Verleugnen
und Verdrängen der Wahrheit da, wo

man wissen konnte. Über andere
Standpunkte, Widersprüche und ein Nicht-Wissen

da, wo aus dem sozialen Kontext heraus
nicht gewusst werden konnte, regte er sich
niemals auf, im Gegenteil, dies regte ihn
immer an. Immer wieder zitierte er Lenin:
«Die grösste Eigenschaft des Revolutionärs
ist die Geduld.» Seine Gelassenheit hatte
ihren Ursprung auch darin, dass er die
positiven Entwicklungen in der Gesellschaft
nicht übersah. «Es hat sich in den letzten
Jahrzehnten bereits vieles geändert, die
Klassenschranken an den Universitäten
etwa haben sich deutlich abgebaut», rief er
den stürmischen Studenten der 68er Jahre
zu. Im Überblick über die Jahrhunderte,
aber auch aus Prinzip hätte er die Überzeugung

von der «Unausweichlichkeit der
Katastrophe», wie sie viele heutige Menschen
haben, entschieden nicht geteilt. Den Atem
für seinen Kampf schöpfte er auch aus der
Wahrnehmung der in der Welt stattgefundenen

Verbesserungen. Er lebte deshalb aus
der Erfahrung heraus, dass sich die
Möglichkeitsform des Denkens lohnt.

Ein neuer Zugang zur Bibel
und zur Geschichte der Kirche

Ich habe Konrad Famer kennengelernt an
einem Seminar mit Studierenden einer
Schule für Sozialarbeit zum Thema
«Christentum und Marxismus». Um daran
teilnehmen zu können, hatte ich mich von einer
wichtigen andern Veranstaltung dispensiert.

Ich unterrichtete die Studierenden dieses

Seminars in Fächern der Sozialarbeit
und befürchtete, sie kämen nach der Begegnung

total «rot» in die Schule zurück. Ich
nahm mir vor, Famer tüchtig die Sache des
Christentums entgegenzuhalten. Die
Begegnung mit ihm beschämte mich jedoch
sehr bald in meinem Vorsatz. Ich erlebte,
wie Famer die Bibel mit einem grossen

Wissen und einer tiefen Liebe zur Sache
ganz neu erzählte, desgleichen die
Geschichte der christlichen Kirche.

Was ich hörte, war atemberaubend. Es
war, als hätte ich in meinem bisher traditionell

christlichen Lebenslauf nur die eine
Hälfte der christlichen Geschichte
mitbekommen und als würde Famer nun das
schwarze Tuch über der verborgen gehaltenen

anderen Hälfte wegziehen. Was zum
Vorschein kam, war von ungeheurer Kraft
und liess auch die mir bekannte Hälfte in
einem andern Licht erscheinen. Die
biblischen Geschichten erstanden neu als
Geschichte der Rechtfertigung der
Unterdrückten und Schwachen. Neu war vor
allem, dass diese vom Rand ins Zentrum
rückten und zu den Hoffnungsträgem der
Veränderung der Welt wurden. Famers
Schilderung der Geschichte der Kirche
ergab zwar einerseits das Bild von satten, mit
den Herrschern der Welt verschwisterten
Kirchenfürsten, Bistümern, Verwaltungen,
Pfarrhäusern und ein an diese Macht
glaubendes Kirchenvolk. Neu aber wurden für
mich sichtbar christliche Gestalten auf der
Schattenseite der reichen Kirche, Häretiker
wie die Katharer und Mystiker im Mittelalter,

zuvor schon die vergessenen Kirchenväter

aus den ersten Jahrhunderten mit ihren
radikalen Worten zu Gemeineigentum und
Privateigentum, dann die revolutionären
Erneuerer in den Orden wie Joachim Fiore
und Meister Eckhart, nach der Reformation
die Männer des sozialen Pietismus wie
Zinzendorf, Oetinger und Blumhardt, später

Leonhard Ragaz, nach dem Zweiten
Weltkrieg die Basisbewegungen in der
Dritten Welt und die Theologie der Befreiung.

Über die tiefe Diskrepanz zwischen der
toten Kirche der Satten und sich mit den
Satten Identifizierenden und der lebendigen
Kirche des gerechten Teilens und der Liebe
wird bis heute die christliche Jugend kaum
unterrichtet und in Gottesdiensten nicht
gepredigt, es sei denn, es riskiere einer die
Kanzel.

Nach Famers Vortrag auf dem Morscha-
cherberg gingen er und ich aufeinander zu.
Ich forderte Farner auf, den Segen seiner
Kritik im anschliessenden Abendmahlsgottesdienst

zu feiern. Er fühlte sich geehrt,
erschien aber nicht. Ich schockierte wäh-

217



rend der Eucharistiefeier den Kapuzinerpater,

indem ich nach dem Empfang meiner

Oblate die Hand ein zweites Mal
ausstreckte. Verwirrt und unwissend über den
Sinn übergab er mir die für Konrad Famer
bestimmte Oblate. Dieser irrte derweil
verstört auf dem Morschacher Hügel umher.
Unter einem blühenden Kirschbaum, hoch
über dem dunklen Umersee, trafen wir uns
und teilten feierlich die Oblate, bewusst,
dass es ein Bündnis war, für das wir vorerst
keinen Namen hatten. Es hielt an bis zu
seinem Tod, ohne dass es zur Gründung
einer christlich-marxistischen Partei
gekommen wäre, wie es Farner im Gespräch
unter dem Kirschbaum utopisch
vorgeschwebt hatte.

Leben, um zu lieben

In streng orthodoxem Pfarrhaus
aufgewachsen, erwartete ich, dass Famer mir die
Leviten lese, mit ausgestrecktem Zeigefinger

ein alttestamentliches «Tut Busse»
zurufe, meinen Lebensstil in privilegiertem
Mittelstand geissle. Was ich statt dessen
durch ihn gewahr wurde, war meine
milieubedingte Unfähigkeit, am Lebensreichtum
und an der Lebensliebe überhaupt teilzuhaben.

Fast schmerzlich war die Konfrontation

mit Famers Fähigkeit der ungeteilten
Liebe zur Schöpfung als Ganzem: Aus der
Liebe nämlich, nicht aus der Angst vor Sünde

oder Strafe, kam bei ihm das Engagement

zur Veränderung der Welt. In
biographischen Angaben kennzeichnete er sich
selbst mehrmals als «grossen Liebenden»,
von diesem Quellpunkt ging er aus, zu dieser

Kraft müsste er auch immer wieder
hinfinden, um seinen Kampf fortsetzen zu können.

Für mich war anfänglich schockierend,
wie offen Famer die Welt liebte, den
Materialismus voll bejahte, sofern er dem Leben,
also auch der gerechten Verteilung diente.
Famer liebte feines Essen und auserlesene
Stoffe. Ein betuchter belgischer Freund
schenkte ihm einen handgearbeiteten
Seidenanzug. Er trug ihn geme und so, als ob
jeder seiner kurz bemessenen Schritte der
Qualität dieser Kleidung und der dahinter
stehenden Arbeit Ehre antun wollte. Jeans
wären an ihm nicht denkbar gewesen, und
er hatte auch keinerlei Bedürfnis, mit einer

218

solchen Montur Askese oder Arbeitersolidarität

zur Schau zu tragen.
Zu seinen Lieblingsspeisen gehörte ein

aus Kartoffeln und Käse raffiniert geschichteter

Ofengratin, den seine Frau lecker
zuzubereiten wusste. Er verspeiste ihn langsam

und mit Andacht. Wenn er den Namen
seines bevorzugten Weines, des Walliser
Dole, aussprach, gingen seine Augenbrauen
in die Höhe und seine Augen rundeten sich
in einer Art Ehrfurcht. «In protestantischen
Pfarrhäusern bekomme ich meistens nur
Birchermüesli vorgesetzt», meinte er
lächelnd und deswegen waren ihm die Besuche

in katholischen Klöstern lieber.
Sein Lebenseinsatz galt einem lebendigen,

vielfältigen und gleichberechtigten
Leben. Da er für diesen Einsatz lebenslänglich

nie grosse materielle Entschädigung
erhielt, müsste er sich mit einer kleinen
Börse abfinden. Er besass einen winzigen
Geldbeutel, aus dem er mit den Fingerkuppen

seiner kleinen runden Hände «Füffzgi»
fischte, für die Bahnfahrt von Thalwil nach
Zürich oder die Bedienung des Telephonautomaten

für einen raschen Gruss an eine
verehrte Frau. Er lebte buchstäblich nach
der biblischen Devise der Lilien auf dem
Felde, wusste öfter nicht, wie er für sich
und seine Familie den morgigen Tag
bestreiten sollte. Fünfzig Franken in einem
Couvert, von einem Pfarrer als Trinkgeld
für eine Amtshandlung entgegengenommen
und an ihn weitergegeben, konnten für ihn
Rettung aus akuter Not bedeuten. Bücher,
für ihn ein Lebensgrandbedarf, kaufte er
meist antiquarisch ein oder erwarb sie sich,
indem er Rezensionen dafür schrieb. Trotzdem

war in seiner Lebenshaltung nicht die
geringste Kostverachtung. Wurde er von
vermöglichen Freunden ins Theater eingeladen,

genoss er seinen Sitz in der Loge
genauso wie die von Gesinnungsfreunden
offerierten Ferien in einer Villa in der
Toscana.

Der Schönheit lief er hinterher. Als
Kunstliebhaber und Kunstsachverständiger
ersten Ranges sog er die Schönheiten von
Siena oder Florenz fast süchtig in sich auf.
Aber nicht nur gemalte Schönheit. Einer
Frau, die sich mit gazellenhaftem Gang
durch die Gassen von San Gimignano
bewegte und einen langen Zopf in ihrem
Rücken schaukeln liess, folgte er betäub-



ten Sinnes, alles um sich her vergessend.
«Liebe ist die Vereinigung von Eros und
Agape», sagte er. Ganz einfach.

Da hatten wir Christen es doch weitgehend

anders gelernt. Da ging es oft um ein
Entweder-Oder, mindestens um ein kompliziertes

Über- und Unterordnen der beiden
Begriffe: Eros als gefährlich und doch eher
zu vermeiden, Agape als auf jeden Fall Gott
wohlgefällig, zu allen Verzichten bereit.
Und in diesem Verzicht dann, nicht mehr
durchblutet von Eros, die Bereitschaft zur
Annahme von «Liebesdiktaten» von oben
nach unten, die Hingabe, verkommen zum
Gehorsam gegenüber kirchlichen Forderungen

der Unterwerfung (die vor allem Frauen
galt und gilt). Auch das Verhältnis zum
Materiellen war doppelbödig geprägt von
vorwiegend gesellschaftlichetablierten
Mitgliedern einer Kirchgemeinde: auf der einen
Seite gepolsterte Sicherheiten, heimliche
Abstützung auf Banksafe und Grundbesitz,
auf der andern Seite ein lustverpönter
Lebensstil voll kärglicher Knauserei und
von der Kanzel herunter die Absage an
jeden Luxus und an erotische Lebensfreuden.

Befreiende Kritik
Konrad Famers Liebe zu den Menschen
sprengte die üblichen Vorurteilsgrenzen. Er
liess sich interessiert mit Menschen vom
andern Lager ein, las die Bücher derer, die
anders dachten als er und fand sie «masslos
interessant». Vor eine seiner Buch
Veröffentlichungen setzte er den Satz von Karl
Barth: «Man versteht nur dann einen Gegner,

wenn man immer auch für ihn
argumentiert.»6 Diese Haltung verkörperte er.
Er war überzeugt, dass vom aufmerksamen
Eingehen auf Andersdenkende immer zu
gewinnen sei. Seine Beschäftigung mit
Randständigen war so, als ginge er davon
aus, dass der Rand die Mitte sei. Ich sehe
ihn vor mir, wie er die Treppe zu einem
Kellerlokal hinabsteigt, die Einladung einer
Gruppe junger evangelikaler Christen in der
Hand. Das Gesicht des Siebzigjährigen
strahlt jugendliche Erwartung aus. «Dass
die mich einladen», sagt er gerührt. Da hatte
man es in christlicher Umgebung anders
gelernt: Strenge Abgrenzung der
Rechtgläubigkeit gegenüber Bewegungen, die

den Glauben anders auslegten. Karitative
Bemühungen um Randständige mit deutlicher

Distanzierung von ihnen. Kirche für
die Armen anstatt Kirche der Armen.
Sozialarbeit unter Aussperrung des Eros. In-
tellektualisierang der Liebe in helfenden
Berufen. Berufliche Haltung, rigide geworden

durch intellektuelle Interpretationen
von Armutsursachen, verfasst an den
Universitäten der herrschenden Klasse.

Auch nach der 68er Bewegung und einer
damit verbundenen Politisierung der
Sozialarbeit die gleiche Abschottungspraxis,
diesmal gegen «rechts»: die Vermeidung
jeden Dialogs mit Bürgerlichen, als ob sie
stinkten, rigide Ausgrenzung des geschichtlichen

Erbes des Bürgertums in Dichtung,
Kunst und Religion.

Konrad Farners Offenheit und
Liebesfähigkeit waren anstössig. Sie erweckten in
strammen Christen wie Sozialisten und
Kommunisten Misstrauen. Seine Kritik war
nicht vernichtend, sondern befreiend. Wäre
sie vernichtend gewesen, hätte er zumindest
«ein Lager» für sich gehabt. Befreiende
Kritik aber ist für Menschen und Institutionen,

die in Korsetts von Ideologien gehen,
ein schmerzhafter Veränderangsprozess,
weil Haltverlust droht.

Da Konrad Famer keinen Besitz zu hüten
hatte, ging er freier. Er hütete auch seinen
geistigen Besitz nicht. Er war sich gewiss,
dass «seine Sache» nur reifer, voller werden
könne, wenn er sie dem Zweifel unterziehe
und sie am Standpunkt des Gegners prüfe,
läutere.

Woher nahm Konrad Famer die Kraft zu
dieser Offenheit, warum gefährdete sie die
Konsequenz seiner Haltung nie?

Gewissheit an der Welt

Wer sich offen Andersdenken stellen kann,
ist selbst irgendwo verankert. Farner
wurzelte nicht in einer festen Weltanschauung,
weder in der marxistischen noch in der
christlichen. Viele rätselten zwar, ob er ein
heimlicher Christ sei, so der Maler und
Freund Max von Moos. Famer erwiderte
auf diese Frage immer, dass ihm Gott
unbekannt geblieben sei, obwohl er ihm
geme einmal begegnet wäre. Den Marxismus

betrachtete er nicht als das Ende der
Dinge. An Mao rühmte er, dass dieser

219



noch zu Lebzeiten vorausgesagt habe,
der Maoismus sei in hundert Jahren überlebt.

Konrad Famer hatte seinen festen Grand
in seiner Gewissheit an der Welt. Die Welt
umfasste für ihn alle sichtbaren und
unsichtbaren Dinge, die konkret erfahrbar
waren. Auf diese sinnlich duftende, atmende

Welt vertraute er trotz allem. Dieses
«trotz allem» ist hier nicht leichtfertig
gesagt. Sein Geist ging in den Jahrhunderten
spazieren. Sein immenses Wissen gerade
auch über die dunklen Seiten der Menschheit,

ihr immer neues Scheitern, ihren
Wahn, machten aus ihm einen Realisten,
aber keinen Pessimisten! Auch die harten
Anfeindungen in seinem eigenen Leben
und die persönlichen Enttäuschungen an
vielen seiner Mitstreiter, deren rasche
Bereitschaft zur Resignation, die Bestechlichkeit

gegenüber geistigen Modeströmungen,
Mammon und Machtgewinn Hessen ihn die
geistige und seelische Armut der Menschen
erkennen. Er hatte darüber hinaus die
«Désastres de la Guerra» von Goya herausgegeben,

wohl eine der erschütterndsten Darstellungen

menschlicher Abgründe, Verderbtheit

und Not. Und trotzdem blieb er
überzeugt, dass die Schöpfung die Möglichkeit
des Lebens für alle birgt und der Mensch
die Kompetenz hat, dieses Leben zu erhalten.

Dabei hielt er sich an die Selbstbescheidung

von Georg Büchner, den er oft zitierte:
«Das Leben selbst muss der Zweck der
Entwicklung sein.»

Die Welt, die für Konrad Famer Lebens-
gewissheit verkörperte, war für ihn reich
ausgestattet. Da er ohne ideologische
Scheuklappen lebte, konnte er aus reichen
Schalen des Lebens schöpfen, in Jahrhunderten

zusammengetragen. So liess er sich
ohne Scheu Gewissheit geben von
Lebenszeugnissen des bürgerlichen Geheimrates
Goethe, den er sehr oft zitierte und sehr
liebte, zum Beispiel in dem Gedicht:

«Zwischen dem Alten
zwischen dem Neuen,
hier uns zu freuen
gönnt uns das Glück.
Und das Vergangene
heisst mit Vertrauen
vorwärts zu schauen
schauen zurück.»

220

Fast eine Zumutung scheint uns ein
solcher Spruch heute, und dass wir so empfinden,

ist ein Zeichen der zynischen Vernunft
unserer Zeit. Für Konrad Farner, für den
das Leiden letztlich nicht zum Weltbild
gehörte und der die Leidensideologie der
Kirche scharf geisselte, waren diese Worte
vertrauensstiftend, auch wenn sie von
einem bürgerlichen Menschen stammten.

Vom Umgang mit
Schutzengeln

Famer glaubte an die Möglichkeiten des
Menschen. Er erzählte oft ein einfaches
Kindheitserlebnis, das in ihm tiefe
Eindrücke hinterlassen hatte. Als Knabe weilte
er auf einem Bauernhof in den Ferien. Während

die Bauersleute auf dem Feld waren,
blieb er allein in der dunklen Küche zurück
und verschluckte beim Essen einer Bime
eine Wespe. Sie stach ihn in den Hals. Die
entstandene Geschwulst brachte ihn in
lebensgefährliche Atemnot. Er rettete sich,
indem er heisse Schalenkartoffeln hinunterwürgte,

die sich in einer Pfanne auf dem
Herd befanden. Der später herbeigerufene
Arzt konstatierte, dass das Kind sich damit
instinktiv das Leben gerettet hatte. War es

nun der Schutzengel, der ihm beigestanden
war oder das Wunder der menschlichen
Vernunft, in Gefahr richtig zu reagieren? Er
liess die Frage bewusst offen. Er konnte das
auch, denn er hatte sowohl zur Vernunft wie
zu den Schutzengeln ein gutes Verhältnis.
Beide gehörten zu seinem konkreten
Weltvertrauen.

Die Schutzengel taten seinem marxistischen

Weltverständnis keinen Abbrach,
weil sie Teil seiner konkreten Welterfah-
rang waren und keine Boten, die über ihn
herrschten als Abgesandte einer himmlischen

Übermacht. Er war im katholischen
Kanton Luzem aufgewachsen, und seine
Mutter war trotz ihrer Ehe mit einem
aufgeklärten Brückenbau-Ingenieur heimlich
eine fromme Frau geblieben. Die Schutzengel

waren für ihn Teil der konkreten Liebeswelt

der Mutter, und er trag sie sein ganzes
Leben mit sich herum.

Er reiste eigens mit mir nach München,
um mir in der Bürgersaalkirche die
Schutzengelgruppe von Ignaz Günther zu zeigen.
Ein grosser, ausschreitender Engel, zu-



gleich eine erotische Frauengestalt, führt an
der Hand einen kleinen Jungen, der mit
offenem Mund hilflos zu ihm aufschaut. Der
kleine Mensch wird vom grossen Flügel des
Engels beschützt. Famer bezeichnete sich
ausdrücklich als diesen kleinen Jungen, der
von dem Engel, der mit seinem Fuss die
Schlange tritt, durchs Leben begleitet wird.
Zu dieser Engelsgrappe schrieb er später:
«Der Engel ist für mich das Symbolum der
Metaphysik, des Guten und Edeln, des
Geistigen; er ist vor allem das Prinzip Hoffnung

als Votum zur Erziehung des
Menschengeschlechts. Der Engel ist das
unmögliche', das Unsichtbare, der Knabe das

Mögliche, das Sichtbare.»7
Als Gymnasiast, zur Zeit, wo er sich im

Stil eines Dandys mit Glacehandschuhen
und Stöckchen im Luzemer Kursaal herumtrieb,

suchte er oft heimlich die Wallfahrtskirche

Hergiswald am Fuss des Pilatus auf.
Oberhalb des «Chappeli», wie er im Luzerner

Dialekt sagte, hat er auf einer Wegkreuzung

die Erscheinung des Engels Gabriel
erlebt. Dieser kam von der Kirche her des

Wegs, ging an ihm vorüber den Berg hinunter.

Famer zeigte mir genau die Stelle auf
dem Wegkreuz, wo die Erscheinung
stattgefunden hatte. Er erzählte mir dies wie ein
alltägliches und doch tief in ihm
haftengebliebenes Ereignis. Es stand nicht im
Widersprach zu seinem marxistischen
Weltbild. Als Kämpfer für eine bessere
Welt war er fähig, neben den sichtbaren
Prämissen auch die unsichtbaren einzube-
ziehen und für sich als Kraftquellen zu nutzen.

Konrad Famer wird falsch verstanden,
gerade auch von religiösen Sozialisten,
wenn sein Dialog mit Christen lediglich
interpretiert wird als Interesse an deren sozialem

Engagement. Für Famer waren
Mythen, Märchen und Gestalten der Bibel
etwas Wichtiges. Als Mensch, der wusste,
dass nicht alles erklärbar ist, kannte er die
heilsame Notwendigkeit der Bildung von
Mythen für jenen Bereich, wo menschliches
Wissen an die Grenzen stösst. Diese
Gewissheit liess ihn den Kampf für die Welt
und mit der Welt besser bestehen als viele
christlichen Sozialisten, die sich von der
Welt der inneren Bilder und der mythischen
Gestalten der Bibel distanzieren. In den
meisten christlichen Häusern sind heute die

Engel als beschützende Gestalten nicht
mehr konkret, man ist sich selbst überlassen
auch dort, wo Erkenntnis nicht möglich ist.
Hier entstehen Defizite, und weil die christlichen

Symbole so verarmt sind, werden
Schweifzüge in östliche Religionen und
Mythen früherer Zeiten unternommen. Aus
sozialistischer Sicht wird solches Suchen
oft voreilig als Tendenz zur Verinnerlichung

abgetan. Famer wäre vermutlich
nicht dieser Meinung gewesen.

In seinem interessanten Buch «Der Bar-
fussmessias» schreibt Heinz Rothenbühler:
«Der Mythos schliesst Lücken, welche die
Wissenschaft noch offen lässt, indem er
einen alles umgreifenden, alles durchdringenden

und alles verbindenden Zusammenhang
supponiert. Der Mythos erklärt Erscheinungen

und Erfahrungen in Natur und Gesellschaft,

die wissenschaftlich noch nicht
begriffen werden können, durch das Eingreifen

von Gestalten und das Wirken von
Mächten aus jenem Bereiche, der zwar
jenseits einer wissenschaftlichen Erkenntnis
liegt, aber doch Natur und Geschichte
durchdringt... Die herrschende Klasse
bedient sich der Mythen, um ihre Macht und
ihre Vorrechte zu festigen und in irrationalen

Tiefen zu verwurzeln. Aber auch die
revolutionären Proteste und Aspirationen
nehmen mythische Formen an. Der Mythos

ist die Zuflucht der Unterdrückten und
dient ihnen als Geheimsprache... Wer alle
Mythen ablehnt, läuft Gefahr, den
kritischen Umgang mit Mythen so zu verlernen,
so mythenblind zu werden, dass er leicht
auf falsche Mythen hereinfällt und sie weder

als Mythen noch als falsch erkennt,
sondern sie für die höchste und letzte
Errungenschaft hält. Je mehr sich die Gabe der
intuitiven Mythendeutung verliert, desto
gefährlicher werden die modernen
Zweckmythen, zum Beispiel die Feindbilder: Der
Chinese, der Deutsche, der Russe, oder
auch der Kapitalist, der Kommunist, der
Atheist.»8

Konrad Famer war intuitiv und wissend
in seiner Mythen-Welt verankert. Sie diente
ihm als Zuflucht in innerer Verzweiflung
und Einsamkeit, aber auch als Orientierung
auf dem Weg nach vom. Sie gehörte mit
zu seinem festen Grand, von welchem aus
er die Welt ohne Feindbilder betrachten
konnte.

221



Das offene Fragen

Famer hat in Frankfurt Philosophie, in
München und Köln Kunstwissenschaft, in
Basel Theologie (bei Barth), Germanistik
(bei Muschg) und Staatswissenschaft (bei
Salin) studiert. Er promovierte als
Kunstwissenschaftler und ein zweites Mal als
Staatswissenschaftler. Er wusste also sehr
viel über viele Bereiche des Lebens. Er hat
Bibliotheken gelesen und verweilte bis ins
hohe Alter fasziniert vor den Auslagen der
Buchantiquariate. Dabei ist ihm aber etwas
nicht verlorengegangen: das beinahe kindliche

Staunen. Er blieb bis ins Alter ein
neugieriger Sucher und Entdecker. Das Mittel,
mit welchem er sich die Welt immer wieder
neu erschloss, war das Fragen. Es war ein
Fragen, das nichts vorwegnahm, sondern
miteinschloss, dass die Antwort die Welt
auf den Kopf stellen könnte - oder dass es

gar keine Antwort gäbe. Nicht dass er nicht
selbst Antworten gehabt hätte. Der brillante
Redner packte im Dialog zu, und mit oft
verblüffender Schlagfertigkeit brachte er
wuchtig seine Argumente vor. Aber in
seinem Gesicht war immer gleichzeitig etwas
Horchendes, es war ein Horchen nach innen
und aussen, ein Abtasten nach dem dialektischen

Widersprach zu dem eben
Vorgebrachten.

Famer konnte fragen, weil er die
Antwort nicht scheute und sich selbst in seinem
Widersprach akzeptierte. Es gehörte für ihn
zum Menschsein, Irrtum zu riskieren. Für
ihn war nichts vollendet ausser der Liebe.
Die Wissenschaft brauchte er und misstraute

ihr zugleich. Er sagte die Vernichtung des
Wissenschaftlers durch die eigene Lüge und
die eigene Wissenschaft voraus. War er,
was er von Büchner sagte, «ein wissender
Skeptiker und zugleich eine gläubige Kreatur»?

Die gläubige Kreatur verstehe ich in
diesem Zusammenhang im Sinne von
Farners Lieblingsdichter Johann Peter Hebel,
von welchem ein Vers auf dem Grabstein
seiner Mutter steht.

Famer dachte bescheiden über menschliches

Wissen. Voraussagen der Zukunft
stimmten ihn skeptisch. Ich sehe vor mir
Studenten der Bundesrepublik in überfüllten

Hörsälen, anfangs der siebziger Jahre.
Sie bestürmen Famer mit derartigen
Fragen. Gelassen antwortet er oft mit einem

222

einfachen: «Wir wissen es nicht, wir müssen

es vorläufig offen lassen.» Halb
enttäuscht, halb amüsiert gaben sie ihm den
Spitznamen «Doktor Offenlassen».

Wie oft sagte er mir: «Ihr Christen habt
es gut, ihr habt einen Überbau, wieso seid
ihr nicht stärker, gewisser? Ich muss mich
allein auf den Menschen verlassen.»9 Wie
stark der Verlass auf diesen sei, wusste er
nüchtern abzuschätzen. Und trotzdem liebte
er diesen Menschen, seine Darstellung in
der Kunstgeschichte hat er oft gewürdigt,
bei Daumier, Hodler, Rembrandt und anderen.

Am meisten rührte ihn vielleicht die
Hilflosigkeit des wahren Menschen. Der
glänzende Rhetoriker und starke Kämpfer
Famer wusste, dass er der Wahrheit nicht
am nächsten stand, dass diese eher ber den
von Goya gezeichneten Misshandelten und
Entrechteten zu finden war, oder bei dem in
seine Rolle gesteckten und lächerlich
gemachten Clown Gilles auf dem Bild von
Antoine Watteau. Zu diesem für sein Leben
wesentlichen Bild schrieb er mir Worte von
Simone Weil: «Nur wer auf dieser Welt bis
in die letzten Tiefen der Demütigung gefallen

ist, viel tiefer noch als ein Bettler, nur
wer nicht nur jeder sozialen Anerkennung
bar ist, sondern sogar der elementarsten
menschlichen Würde: der Vernunft - nur
der vermag tatsächlich die Wahrheit zu
sagen.»

Man könnte vielleicht sagen, dass Farners

offenes Fragen möglich wurde durch
seine Selbstgewissheit in der Welt (zu der
auch die Metaphysik gehört). Zugleich
aber trieb ihn das Bewusstsein seiner
Begrenztheit dazu, weiter zu fragen, weiter
zu suchen, sich neuen Horizonten zu
öffnen.

Die Grosse Hoffnung

Bekanntlich stand über Konrad Famers
Haustür ein Schild mit der Aufschrift «Die
Grosse Hoffnung». Als ich es zum erstenmal

sah, empfand ich es als etwas theatralisch.

Hoffnung ist ja an sich ein grosses
Wort, warum es noch verstärken und plakativ

über die alltägliche Haustür setzen? Erst
allmählich begriff ich, dass Famer damit
einem radikalen Lebensprinzip Ausdruck
gab, dem Grössten, was er neben der Liebe
kannte. In seinem grundlegenden Buch



«Theologie des Kommunismus?» nimmt
dieses Thema einen Hauptteil ein.

Famers Hoffnung bezog sich auf die
Praxis der Menschen (welche metaphysische

Erfahrungen ausdrücklich mitein-
schliesst). Die Hoffnung wird nicht von
ausserirdischen Weltenlenkern gestiftet,
sondern strahlt aus von menschlichem Tun.
Famer glaubte nicht an Christus als Sohn
Gottes, aber die Praxis des Menschensohnes

Jesus war für ihn ungeheuer hoffnungstiftend.

In der bereits mehrmals erwähnten
Wallfahrtskirche Hergiswald bestaunte er
immer wieder ergriffen eine drastische symbolische

Darstellung der Übertragung der
Menschenliebe des Heilandes auf den zwölf
Jahrhunderte später lebenden Franziskus
von Assisi: Auf einem Querbalken des
Kirchenschiffes steht das Bild des Gekreuzigten,

mit den Flügeln eines Seraphs bedeckt.
Auf einer Sakramentskapelle an der rechten
Aussenwand der Kirche kniet Franziskus,
die offenen Arme gegen Jesus ausgestreckt.
Von den Wundmalen des Gekreuzigten
gehen glänzende Schnüre längs des
Kirchenschiffs hinüber zu Franziskus. Famer
gefielen vor allem die durch das Kirchenschiff

gespannten Schnüre zwischen zwei
Menschen als sinnliches Zeichen dafür, wie
sich die Praxis eines Menschen als Hoffnung

real auf einen andern Menschen
übertragen kann - über Jahrhunderte hinweg.
Ausgehend von seiner Überzeugung, dass
die Welt verändert wird durch den
Menschen als Werk-Wahrheit, ging er der
Geschichte der Utopie, der Paradies-Erwartung,

der Reich-Gottes-Idee nach, insofern
sie aus der Werk-Wahrheit, meistens im
Volk, entstanden war.

Für Famer waren diese Schnüre in der
Kirche etwas ganz Reales: Er wusste, dass

Hoffnung sich von der Hoffnung anderer
Menschen nährt. Ermutigung, die aus ihren
Taten entsteht, gehörte für ihn zum konkreten,

unverzichtbaren Weltinhalt. Auch die
adventliche Hoffnung der sozial aktiven
schwäbischen Pietisten und ihre Naherwartung

des Reiches Gottes tat er nicht ab. In
seiner «Theologie des Kommunismus?»
erwähnte er, dass der Chiliasmus (Glaube an
die Wiederkehr Christi und ein tausendjähriges

Gottesreich der Gerechtigkeit und Liebe

auf Erden) bei Blumhardt Vater dermas¬

sen stark ausgeprägt war, dass in dessen
Heimstätte Bad Boll bei Stuttgart Tag und
Nacht eine weisse Kutsche bereit stand, um
mit Schimmeln Christus, wenn dieser
erschiene, feierlich als Messias heimzuholen.
Ein so konkretes Hoffen darauf, dass einer
kommt, der mithelfen wird, Friede und
Gerechtigkeit auf Erden zu verwirklichen,
scheint völlig unrealistisch. Famer aber
meinte dazu: «Blumhardts Schimmelkutsche

ist die denkbar grösste Antithese
zur Vermaterialisierang des pseudochristlichen

Bürger-Menschen; sie ist alles, nur
keine lächerliche Sache. Sie ist stärkster
Glaube; nicht von ungefähr kommt es, dass
einer der bedeutendsten Schweizer unseres
Jahrhunderts, Leonhard Ragaz, von Blumhardt

Vater und Blumhardt Sohn
herkommt, Ragaz, der wiederum Advent und
Revolution verbindet.»10

Die Verbindung von Advent und Revolution

ist für Famer evident. Mit der Grossen
Hoffnung konnte er den Zerfall von Institutionen,

Organisationen, Parteien und
Bewegungen, aber auch die persönliche Anfeindung

und Kaltstellung bestehen, ohne in
eine Weltuntergangstimmung zu geraten.

In der Toscana befindet sich die Ruine
einer Abtei (San Galgano), bestehend aus
einigen Säulen und einem einfachen Steintisch

als Überrest eines Hochaltars. In seiner

Erzählung «Der Steintisch» schreibt
Farner dazu: «Von der kirchlichen Herrlichkeit,

die vordem hier zu Hause war, zu Hause

im Hause Gottes, bleibt nichts als Mauerrest

und Gras. Die Institution, als ,Ewiges
Bauwerk' errichtet, hat ihre Ewigkeit verloren,

und geblieben ist bloss die Fruchtbarkeit
der Natur und die mühselige Arbeit des

werkenden Menschen rings auf den
Feldern... Was ist mit dem Jenseits' geschehen?

Ist es ausgewandert, verstorben, ist es
zu Asche geworden im Brand der Zeiten?
Oder ist es vorhanden als leere Mauer, die
nichts mehr zu bergen, zum dachlosen
Gebäude, das nichts mehr zu schützen hat?...
Ich selber kann hier nicht mitreden, weil ich
den Glauben an einen Gott nicht besitze,
nur den Glauben an die Liebe, weil mir ein
einfacher Steintisch genügt, und ich keine
Angst habe vor Verlust, gemeint Verlust an
Macht und Sichtbarkeit, eben an Institution,
sei es die einer Kirche oder die einer Partei.
Die Prophétie steht für mich als Marxisten

223



ausserhalb jeder Institution, sie begnügt
sich mit dem Steintisch unter dem freien
Himmel... Ich weiss nur, dass der Steintisch

genügt, der Steintisch ohne Altar,
ohne fertiges Haus, ohne schützendes Dach,
eben der blosse Steintisch; dieser Steintisch
zu San Galgano, sicherlich als der alten
Herrlichkeit Ende, vielleicht als der neuen
Herrlichkeit Anfang.»11

Wir stehen heute an einem Zeiten-Übergang

und sehen, «dass die alte Herrlichkeit
zu Ende geht». Famer rettet für uns symbolhaft

die Zeichen der Hoffnung in die Unge-
wissheit der neuen Zeit hinüber. Famers
Predigt an uns Christen ist für mich zuallererst

eine Predigt zur Befreiung von unserer
Hoffnungs- und Liebesarmut. Wenn wir in
diesem Jahr uns zum Thema «Gerechtigkeit,

Friede und Bewahrung der Schöpfung»

auseinandersetzen, brauchen wir
Farners Radikalität in der Hoffnung auf den
Menschen, in einer Hoffnung, die auch die
Metaphysik miteinbezieht. Wie Tobias mit
dem Fisch, eine Gestalt, mit der sich Famer
identifizierte, gehorchte er dem Ruf des
Engels: «Packe den Fisch».

Angesichts von Problemen der Atom-
und Gentechnologie, der Verelendung der
Dritten Welt, der vermutlich durch
Menschen verursachten Erwärmung der
Erdatmosphäre und was sonst noch alles für
Katastrophen uns heute bedrohen, würde er
wohl sagen: «Hoffnung auf den Menschen:

jetzt erst recht, denn es bleibt uns nichts
anderes. Christen mögen hinzufügen, was
sie an Überbau hinzuzufügen haben.»

1 Brief an Franz Keller, 13. Dezember 1956, zitiert in:
«drehpunkt», Dezember 1974.
2 Konrad Famer: Marxistisches Salz für christliche
Erde - Christliches Salz für marxistische Erde, Polis
44, Zürich 1971, S. 29.
3 Zitiert an der Matinée des Neumarkttheaters, 20.
November 1988, Zürich.
4 Brief an Franz Keller, a.a.O.
5 Persönlicher Brief an J. G.-B.
6 Konrad Farner, Marxistisches Salz..., Vorspruch
zum Buch.
7 Persönlicher Brief an J. G.-B.
8 Heinz Rothenbühler, Der Barfussmessias, Jesus und
seine Antwort auf das Hosiannah der Geringen, ein
Beitrag zum Gespräch zwischen Christen und Marxisten,

Biel 1976, S. 37-39.
9 Persönlicher Brief an J. G.-B.
10 Konrad Farner, Theologie des Kommunismus?,
Frankfurt 1969, S. 298.
11 Konrad Farner, Marxistisches Salz..., S. 68-70.

Die Grosse Hoffnung ist nur teilweise gegenwärtige Wirklichkeit; zum Teil schreitet sie
immer der Gegenwart voraus, wie denn auch der Begriff «Hoffnung» etwas ist, das nicht
nur das Heute, sondern auch das Morgen enthält. Die marxistische Grosse Hoffnung steht
seit einigen Generationen am Beginn des Versuchs, diese Hoffnung, was die jeweilige
Gegenwart betrifft, zu verwirklichen - mehr nicht. Und dieses «mehr nicht» nötigt die
Marxisten, ihre Überheblichkeit, die sie nicht selten an den Tag legen, zu massigen, ihre
Monopolisierung der Weltänderung abzubauen. Aber das alles genügt noch nicht, um das
Vertrauen, das sie verloren oder zum Teil nie besessen, zu gewinnen. Im Gegenteil, die
Marxisten müssen mehr tun, als nur ihre Grosse Hoffnung mit steigender Gewährung von
politischen und sozialen Freiheitsrechten, mit vermehrter Einbeziehung des modernen
Menschen in die Gemeinschaft zu unterstreichen - denn das versuchen die Bürger
ebenfalls. Nein, die Marxisten müssen radikal ihre Revolution ausdehnen auf eine
Sozialethik, die die Individualethik nicht aufhebt, sondern erweitert - denn das vermögen
die Bürger nicht.

(Konrad Famer, Theologie des Kommunismus?, 2. Auflage, Zürich 1985, S. 328)

224


	Auf den Spuren von Konrad Farner : ein marxistischer Kämpfer von aufreizender Gemütlichkeit ; Im Dialog mit den Christen ; Gelassenheit als revolutionäre Geduld ; Ein neuer Zugang zur Bibel und zur Geschichte der Kirche ; Leben, um zu lieben ; Befreiende Kritik ; Gewissheit an der Welt ; Vom Umgang mit Schutzengeln ; Das offene Fragen ; Die grosse Hoffnung

