Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)
Heft: 7-8
Artikel: Auf den Spuren von Konrad Farner : ein marxistischer Kampfer von

aufreizender Gemditlichkeit ; Im Dialog mit den Christen ; Gelassenheit

als revolutiondre Geduld ; Ein neuer Zugang zur Bibel und zur
Geschichte der Kirche ; Leben, um zu lieben ; Befreiend...

Autor: Giovannelli-Blocher, Judith
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143483

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Judith Giovannelli-Blocher

Auf den Spuren von Konrad Farner

Ein marxistischer Kampfer
von aufreizender Gemiitlichkeit

Genau wie manche Studenten, die Konrad
Farner aufsuchten, hatte ich ihn mir vorge-
stellt: als asketischen Gelehrten, der sich in
womoglich ungeheiztem Dachstiibchen
hinter Biichern vergrub. Wer dieses Bild
von ithm hatte, dem erschien der Mann in
Wirklichkeit von geradezu aufreizender,
behdbig-biirgerlicher Gemiitlichkeit. Er
rauchte gerne eine Zigarre und liess sich
Zeit. An ihm war nichts Eigenbrotlerisches
und Hastiges. Als Fussginger bewegte er
sich mit kleinen Schritten, die Zirtlichkei-
ten der sinnlichen Welt um ihn herum einat-
mend, durch die Kunststidte Europas.
Wenn er nicht 6ffentlich auftrat, war er leise
und von gemichlichen Bewegungen. Im
intimen Kreis schwieg er gerne. Das Feuer
kam iber ihn, wenn er in die Debatte, den
Diskurs, den Dialog einstieg. Er suchte zeit-
lebens die Begegnung und die Auseinander-
setzung mit andern Menschen. Dafiir
wiinschte er sich ebenbiirtige Partner, es lag
ihm nicht daran, iiber andere zu siegen.

Im Dialog mit den Christen

Im Disput zwischen Christen und Marxi-
sten lieh er oft die eigene rhetorische Bril-
lanz, das eigene fundierte theologische
Wissen seinem geistlichen Gespréchspart-
ner, brachte mit stiitzenden Argumenten
den Standpunkt des Gegners zur Geltung,
um dann freilich wuchtig und ohne Abstri-
che die marxistische Position daneben zu
setzen. «Der liebe Gott hitte besseres Bo-
denpersonal verdient», klagte er manchmal
scherzend, wenn er ungliicklich war iiber
wenig profiliertes theologisches Reden.
Viele trauten dem Interesse nicht, welches
der lange Zeit moskaufreundliche Marxist
den Christen entgegenbrachte, besonders,

wenn er so freundlich mit ihnen umging
und so eloquent auftrat. «Haben Sie sich
vielleicht gedndert», fragte verwirrt ein Zu-
hérer an einem kirchlichen Anlass anfangs
der siebziger Jahre, «oder ist es vielleicht
falsch, was Redaktor Bieri von der NZZ
tiber Sie schrieb?» Darauf Farner: «Ich habe
mich in meiner Grundhaltung nie geindert,
Bieri aber war einst Theologe, spiter wurde
er Redaktor der NZZ, heute ist er Bankier.»
Solche Schlagfertigkeiten verwirrten die
Zuhorer, sie wussten nicht mehr, was
schwarz und was weiss war. Solcherart
Verwirrung zu stiften, machte Farner Ver-
gniigen. Um klar zu kommen, hitten seine
Herausforderer selbstindig denken miissen.
Anstosse dazu gab Famner ihnen. Mehr
wollte er nicht. Er war weder Belehrer von
andern noch Verteidiger seiner selbst. Ge-
gen Bieri, der mit seinen Attacken in der
NZZ 1956 massgeblich zum Thalwiler Po-
grom beigetragen hatte (indem er auch Far-
ners genaue Adresse in die Zeitung setzte),
war er im iibrigen nicht aggressiv. In einem
Brief an einen Freund kurz nach den Thal-
wiler Ereignissen schrieb er: «Siehst Du,
ich hasse gar nicht, denke nur hie und da: Ist
Bieri ein Christ, so muss er an das Jiingste
Gericht denken. (...) Der Arme, sehr arme,
auf dem Sterbebett! Dazu habe ich nicht
einmal Zeit. Nein, ich bedaure ihn sehr. Er
wird vielleicht Oberst und Nationalrat wer-
den, aber was ist das schon fiir das Jiingste
Gericht? Ein Nichts, ein volliges Nichts!»'
In solchen Ausspriichen Farners schwang
nicht der geringste Zynismus mit. Zynismus
war Farner fremd. Hingegen nahm er Dinge
wie das Jiingste Gericht ernster als viele
Christen. In der Kapelle von Hergiswald/
LU, die er sehr liebte, zeigte er mir mehr-
mals einen barocken Seitenaltar, wo auf
plastische, fast volkstlimliche Weise das
Jiingste Gericht dargestellt ist: Die Griber
brechen auf, die Toten steigen heraus, die

215



Gerechten werden von den Engeln in die
Arme genommen, die Verdammten vom
Teufel am Strick abgeschleppt. Farner fand
das «gross», ohne dass er einem Jenseits-
Glauben gehuldigt hitte.

Farner fand zeitlebens das Christentum
sich gegeniiber. Vom marxistischen Stand-
punkf aus las er den Christen die Leviten,
zeigte auf, wie sehr sie die Botschaft ihres
Glaubens vernachléssigten, wie sehr sie den
Michtigen der Welt horig und selbst zu
Unterdriickern geworden waren. Er rief die
Christen auf, «die ,Realkonkurrenz’ des
Marxisten beim Aufbau einer neuen Gesell-
schaft ohne Vorurteil zu priifen». Anderer-
seits forderte er auch: «Der Marxist ist an-
gehalten, die ,Idealkonkurrenz’ des Christen
ohne Ressentiment und Affekte zu wiirdi-
gen und ihm ohne Vorbehalt Hilfe zu leisten
bei der Umwandlung in ebenfalls eine Real-
konkurrenz.»?> Al Imfeld sagte von Farner:
«Er rief: Werdet Atheisten, und hoffte, dass
bei der Demontage der wahre Gott wieder
auftauchen wiirde.»*

Kritiker meinten nach dem Tod von Kon-
rad Farner, er habe durch seinen Dialog mit
den Christen als Marxist an Brisanz verlo-
ren. Durch seinen Umgang mit den Christen
habe er sich auf die Bourgeoisie eingelas-
sen, was fiir sich selbst spreche. Auch sein
spiteres Abriicken vom Sowjetkommunis-
mus wurde als Absage an den Marxismus
gedeutet. Aus meinen persénlichen Erinne-
rungen, die allerdings nur die letzten vier
Lebensjahre von Farner umfassen, ist mir
von irgendeiner Absage an den Marxismus
nichts bewusst. Farners Dialog mit den
Christen fand zeit seines Lebens statt und
begann schon 1941 mit der Dissertation
«Christentum und Eigentum bis Thomas
von Aquin». Aber dieser Dialog konnte erst
in den siebziger Jahren in breiterem Masse
offentlich gefiihrt werden, als im Nachklang
der 68er Bewegung voriibergehend ein poli-
tisch offeneres Klima herrschte.

Gelassenheit als revolutioniare Geduld

Farner war lange Jahre ein Verehrer Stalins
und schrieb 1949 eine begeisterte Rede zu
seinem siebzigsten Geburtstag. Spiter
meinte er, die geschichtlichen Tatsachen
zeigten ihm, dass er sich getiuscht hitte,
und er distanzierte sich. (Ich hatte immer

216

den Eindruck, dass er sich diesen Irrtum er-
staunlicherweise nicht vorwarf.) Personlich
kann ich die Stalin-Begeisterung Farners
bis heute nicht fassen.

Den Einmarsch der Sowjetarmee in Un-
garn 1956 bezeichnete Famner stets als gros-
sen Fehler. Dieser Fehler aber war ihm kein
Anlass, dem Kommunismus abzuschwaoren.
Seine Standhaftigkeit 1956, wo im Westen
sich die Wellen des Antikommunismus
tiberschlugen, fiihrten zum Thalwiler Po-
grom, der Vertreibung Farners und seiner
Familie aus seinem Haus. «Damals fehlte
uns nur noch der gelbe Judenstern», sagte
er. Seine Kampfkraft blieb aber unge-
brochen. Einige Jahre spiter trat er aus der
PdA aus, «nach links», wie er sagte. «Das
die Situation: ich werde also vom Biirger-
tum, von der PdA und von der SP beschos-
sen. Aber zum Sprichwort: Viele Hunde
sind des Hasen Tod, ist zu bemerken, dass
sich Konrad Farner nicht als Hase betrach-
tet.»*

Die Vielfalt der von ihm aufgenomme-
nen geistigen Stromungen fiihrten nicht
dazu, dass er seine Position Telativierte,
sondern sie verdichteten im Gegenteil das
Wesentliche seiner Aussage. Zu seiner Dis-
ziplin gehorte es, sich immer wieder mit
den Quellen auseinanderzusetzen, auch und
vor allem in Zeiten der Gefahr. Wahrend
der Pobel in den bedrohten Thalwiler Nich-
ten sein Haus umstellte und seine Kinder
weckte, sass er am Schreibtisch und schrieb
einen langen Brief an den damaligen Chef-
redaktor der NZZ, Willy Bretscher, worin
er sich mit der Definition des Bdsen im
Marxismus und im Christentum grundsitz-
lich auseinandersetzte.

Dazu fillt mir eine personliche Erinne-
rung ein: Als ich einmal in einer ausweg-
losen beruflichen Situation resignieren
wollte, legte er zornig zwei Bénde einer
Grossausgabe der Bibel auf meinen Tisch,
die er eigenhédndig durchs Schneegestober
getragen hatte. (Grossausgabe, damit sie
nicht iibersehen werde!) «Ich kann nicht
verstehen, warum Christen oft so feige sind,
sind sie doch den Marxisten gegeniiber im
Vortelil, sie haben die Transzendenz», be-
merkte er in einem Brief.’

Die gute Kenntnis der Quellen und die
Schau iiber die Geschichte der Menschen
schenkten ihm Gelassenheit. Richtig unduld-



sam erlebte ich ihn eigentlich nur gegen-
tiber dem, was er «Stupidititen» nannte,
also zum Beispiel gegeniiber knatternden
Motorradfahrern in stiller Landschaft oder
wenn nach seiner Riickkehr aus der
Toscana der Taxichauffeur am Ziircher
Hauptbahnhof das Radio einschaltete, um
Schweizer Blasmusik zu horen.

Was er nicht verzieh, war das Verleug-
nen und Verdridngen der Wahrheit da, wo
man wissen konnte. Uber andere Stand-
punkte, Widerspriiche und ein Nicht-Wis-
sen da, wo aus dem sozialen Kontext heraus
nicht gewusst werden konnte, regte er sich
niemals auf, im Gegenteil, dies regte ihn
immer an. Immer wieder zitierte er Lenin:
«Die grosste Eigenschaft des Revolutionirs
ist die Geduld.» Seine Gelassenheit hatte
ihren Ursprung auch darin, dass er die posi-
tiven Entwicklungen in der Gesellschaft
nicht iibersah. «Es hat sich in den letzten
Jahrzehnten bereits vieles geéndert, die
Klassenschranken an den Universititen
etwa haben sich deutlich abgebaut», rief er
den stiirmischen Studenten der 68er Jahre
zu. Im Uberblick iiber die Jahrhunderte,
aber auch aus Prinzip hitte er die Uberzeu-
gung von der «Unausweichlichkeit der Ka-
tastrophe», wie sie viele heutige Menschen
haben, entschieden nicht geteilt. Den Atem
fiir seinen Kampf schopfte er auch aus der
Wahrnehmung der in der Welt stattgefunde-
nen Verbesserungen. Er lebte deshalb aus
der Erfahrung heraus, dass sich die Mdg-
lichkeitsform des Denkens lohnt.

Ein neuer Zugang zur Bibel
und zur Geschichte der Kirche

Ich habe Konrad Famer kennengelernt an
einem Seminar mit Studierenden -einer
Schule fiir Sozialarbeit zum Thema «Chri-
stentum und Marxismus». Um daran teil-
nehmen zu kénnen, hatte ich mich von einer
wichtigen andern Veranstaltung dispen-
siert. Ich unterrichtete die Studierenden die-
ses Seminars in Fiachern der Sozialarbeit
und befiirchtete, sie kimen nach der Begeg-
nung total «rot» in die Schule zuriick. Ich
nahm mir vor, Famer tiichtig die Sache des
Christentums entgegenzuhalten. Die Be-
gegnung mit ihm beschimte mich jedoch
sehr bald in meinem Vorsatz. Ich erlebte,
wie Farner die Bibel mit einem grossen

Wissen und einer tiefen Liebe zur Sache
ganz neu erzdhlte, desgleichen die Ge-
schichte der christlichen Kirche.

Was ich horte, war atemberaubend. Es
war, als hitte ich in meinem bisher traditio-
nell christlichen Lebenslauf nur die eine
Hiilfte der christlichen Geschichte mitbe-
kommen und als wiirde Farmner nun das
schwarze Tuch iiber der verborgen gehalte-
nen anderen Hilfte wegziehen. Was zum
Vorschein kam, war von ungeheurer Kraft
und liess auch die mir bekannte Hilfte in
einem andern Licht erscheinen. Die bibli-
schen Geschichten erstanden neu als Ge-
schichte der Rechtfertigung der Unter-
driickten und Schwachen. Neu war vor al-
lem, dass diese vom Rand ins Zentrum
riickten und zu den Hoffnungstrigern der
Veridnderung der Welt wurden. Farners
Schilderung der Geschichte der Kirche er-
gab zwar einerseits das Bild von satten, mit
den Herrschern der Welt verschwisterten
Kirchenfiirsten, Bistiimern, Verwaltungen,
Pfarrhidusern und ein an diese Macht glau-
bendes Kirchenvolk. Neu aber wurden fiir
mich sichtbar christliche Gestalten auf der
Schattenseite der reichen Kirche, Haretiker
wie die Katharer und Mystiker im Mittel-
alter, zuvor schon die vergessenen Kirchen-
viter aus den ersten Jahrhunderten mit ihren
radikalen Worten zu Gemeineigentum und
Privateigentum, dann die revolutiondren
Erneuerer in den Orden wie Joachim Fiore
und Meister Eckhart, nach der Reformation
die Minner des sozialen Pietismus wie
Zinzendorf, Oetinger und Blumbhardt, spi-
ter Leonhard Ragaz, nach dem Zweiten
Weltkrieg die Basisbewegungen in der
Dritten Welt und die Theologie der Befrei-
ung.
%ber die tiefe Diskrepanz zwischen der
toten Kirche der Satten und sich mit den
Satten Identifizierenden und der lebendigen
Kirche des gerechten Teilens und der Liebe
wird bis heute die christliche Jugend kaum
unterrichtet und in Gottesdiensten nicht
gepredigt, es sei denn, es riskiere einer die
Kanzel.

Nach Farners Vortrag auf dem Morscha-
cherberg gingen er und ich aufeinander zu.
Ich forderte Farner auf, den Segen seiner
Kritik im anschliessenden Abendmahlsgot-
tesdienst zu feiern. Er fiihlte sich geehrt,
erschien aber nicht. Ich schockierte wéh-

217



rend der Eucharistiefeier den Kapuziner-
pater, indem ich nach dem Empfang mei-
ner Oblate die Hand ein zweites Mal aus-
streckte. Verwirrt und unwissend iiber den
Sinn iibergab er mir die fiir Konrad Farner
bestimmte Oblate. Dieser irrte derweil ver-
stort auf dem Morschacher Hiigel umbher.
Unter einem blithenden Kirschbaum, hoch
iiber dem dunklen Urnersee, trafen wir uns
und teilten feierlich die Oblate, bewusst,
dass es ein Biindnis war, fiir das wir vorerst
keinen Namen hatten. Es hielt an bis zu
seinem Tod, ohne dass es zur Griindung
einer christlich-marxistischen Partei ge-
kommen wire, wie es Farner im Gesprich
unter dem Kirschbaum utopisch vorge-
schwebt hatte.

Leben, um zu lieben

In streng orthodoxem Pfarrhaus aufge-
wachsen, erwartete ich, dass Farner mir die
Leviten lese, mit ausgestrecktem Zeigefin-
ger ein alttestamentliches «Tut Busse» zu-
rufe, meinen Lebensstil in privilegiertem
Mittelstand geissle. Was ich statt dessen
durch ihn gewahr wurde, war meine milieu-
bedingte Unfdhigkeit, am Lebensreichtum
und an der Lebensliebe tiberhaupt teilzuha-
ben. Fast schmerzlich war die Konfronta-
tion mit Farners Fihigkeit der ungeteilten
Liebe zur Schopfung als Ganzem: Aus der
Liebe namlich, nicht aus der Angst vor Siin-
de oder Strafe, kam bei ihm das Engage-
ment zur Verdnderung der Welt. In biogra-
phischen Angaben kennzeichnete er sich
selbst mehrmals als «grossen Liebenden»,
von diesem Quellpunkt ging er aus, zu die-
ser Kraft musste er auch immer wieder hin-
finden, um seinen Kampf fortsetzen zu kon-
nen.

Fiir mich war anfénglich schockierend,
wie offen Farner die Welt liebte, den Mate-
rialismus voll bejahte, sofern er dem Leben,
also auch der gerechten Verteilung diente.
Farner liebte feines Essen und auserlesene
Stoffe. Ein betuchter belgischer Freund
schenkte ihm einen handgearbeiteten Sei-
denanzug. Er trug ihn gerne und so, als ob
jeder seiner kurz bemessenen Schritte der
Qualitdt dieser Kleidung und der dahinter
stehenden Arbeit Ehre antun wollte. Jeans
wiren an ihm nicht denkbar gewesen, und
er hatte auch keinerlei Bediirfnis, mit einer

218

solchen Montur Askese oder Arbeitersoli-
daritdt zur Schau zu tragen.

Zu seinen Lieblingsspeisen gehorte ein
aus Kartoffeln und Kése raffiniert geschich-
teter Ofengratin, den seine Frau lecker zu-
zubereiten wusste. Er verspeiste ihn lang-
sam und mit Andacht. Wenn er den Namen
seines bevorzugten Weines, des Walliser
Déle, aussprach, gingen seine Augenbrauen
in die Hohe und seine Augen rundeten sich
in einer Art Ehrfurcht. «In protestantischen
Pfarrhdusern bekomme ich meistens nur
Birchermiiesli vorgesetzt», meinte er -
chelnd und deswegen waren ihm die Besu-
che in katholischen Kl&stern lieber.

Sein Lebenseinsatz galt einem lebendi-
gen, vielfdltigen und gleichberechtigten
Leben. Da er fiir diesen Einsatz lebensling-
lich nie grosse materielle Entschiddigung
erhielt, musste er sich mit einer kleinen
Borse abfinden. Er besass einen winzigen
Geldbeutel, aus dem er mit den Fingerkup-
pen seiner kleinen runden Hénde «Fiiffzgi»
fischte, fiir die Bahnfahrt von Thalwil nach
Ziirich oder die Bedienung des Telephonau-
tomaten fiir einen raschen Gruss an eine
verehrte Frau. Er lebte buchstiblich nach
der biblischen Devise der Lilien auf dem
Felde, wusste oOfter nicht, wie er fiir sich
und seine Familie den morgigen Tag be-
streiten sollte. Fiinfzig Franken in einem
Couvert, von einem Pfarrer als Trinkgeld
fiir eine Amtshandlung entgegengenommen
und an ihn weitergegeben, konnten fiir ihn
Rettung aus akuter Not bedeuten. Biicher,
fir ihn ein Lebensgrundbedarf, kaufte er
meist antiquarisch ein oder erwarb sie sich,
indem er Rezensionen dafiir schrieb. Trotz-
dem war in seiner Lebenshaltung nicht die
geringste Kostverachtung. Wurde er von
vermoglichen Freunden ins Theater einge-
laden, genoss er seinen Sitz in der Loge
genauso wie die von Gesinnungsfreunden
offerierten Ferien in einer Villa in der
Toscana.

Der Schénheit lief er hinterher. Als
Kunstliebhaber und Kunstsachverstéindiger
ersten Ranges sog er die Schonheiten von
Siena oder Florenz fast siichtig in sich auf.
Aber nicht nur gemalte Schonheit. Einer
Frau, die sich mit gazellenhaftem Gang
durch die Gassen von San Gimignano be-
wegte und einen langen Zopf in ihrem
Riicken schaukeln liess, folgte er betdub-



ten Sinnes, alles um sich her vergessend.
«Liebe ist die Vereinigung von Eros und
Agape», sagte er. Ganz einfach.

Da hatten wir Christen es doch weitge-
hend anders gelernt. Da ging es oft um ein
Entweder-Oder, mindestens um ein kompli-
ziertes Uber- und Unterordnen der beiden
Begriffe: Eros als gefahrlich und doch eher
zu vermeiden, Agape als auf jeden Fall Gott
wohlgefillig, zu allen Verzichten bereit.
Und in diesem Verzicht dann, nicht mehr
durchblutet von Eros, die Bereitschaft zur
Annahme von «Liebesdiktaten» von oben
nach unten, die Hingabe, verkommen zum
Gehorsam gegeniiber kirchlichen Forderun-
gen der Unterwerfung (die vor allem Frauen
galt und gilt). Auch das Verhiltnis zum
Materiellen war doppelbodig geprigt von
vorwiegend gesellschaftlich etablierten Mit-
gliedern einer Kirchgemeinde: auf der einen
Seite gepolsterte Sicherheiten, heimliche
Abstiitzung auf Banksafe und Grundbesitz,
auf der andern Seite ein lustverponter
Lebensstil voll kérglicher Knauserei und
von der Kanzel herunter die Absage an
jeden Luxus und an erotische Lebensfreu-
den.

Befreiende Kritik

Konrad Farners Liebe zu den Menschen
sprengte die iiblichen Vorurteilsgrenzen. Er
liess sich interessiert mit Menschen vom
andern Lager ein, las die Biicher derer, die
anders dachten als er und fand sie «masslos
interessant». Vor eine seiner Buchverof-
fentlichungen setzte er den Satz von Karl
Barth: «Man versteht nur dann einen Geg-
ner, wenn man immer auch fiir ihn argu-
mentiert.»® Diese Haltung verkorperte er.
Er war iiberzeugt, dass vom aufmerksamen
Eingehen auf Andersdenkende immer zu
gewinnen sei. Seine Beschiftigung mit
Randstdndigen war so, als ginge er davon
aus, dass der Rand die Mitte sei. Ich sehe
ihn vor mir, wie er die Treppe zu einem
Kellerlokal hinabsteigt, die Einladung einer
Gruppe junger evangelikaler Christen in der
Hand. Das Gesicht des Siebzigjihrigen
strahlt jugendliche Erwartung aus. «Dass
die mich einladen», sagt er geriihrt. Da hatte
man es in christlicher Umgebung anders
gelernt: Strenge Abgrenzung der Recht-
glaubigkeit gegeniiber Bewegungen, die

den Glauben anders auslegten. Karitative
Bemiihungen um Randstéindige mit deutli-
cher Distanzierung von ihnen. Kirche fiir
die Armen anstatt Kirche der Armen. So-
zialarbeit unter Aussperrung des Eros. In-
tellektualisierung der Liebe in helfenden
Berufen. Berufliche Haltung, rigide gewor-
den durch intellektuelle Interpretationen
von Armutsursachen, verfasst an den Uni-
versititen der herrschenden Klasse.

Auch nach der 68er Bewegung und einer
damit verbundenen Politisierung der So-
zialarbeit die gleiche Abschottungspraxis,
diesmal gegen «rechts»: die Vermeidung
jeden Dialogs mit Biirgerlichen, als ob sie
stinkten, rigide Ausgrenzung des geschicht-
lichen Erbes des Biirgertums in Dichtung,
Kunst und Religion.

Konrad Farners Offenheit und Liebes-
fdhigkeir waren anstdssig. Sie erweckten in
strammen Christen wie Sozialisten und
Kommunisten Misstrauen. Seine Kritik war
nicht vernichtend, sondern befreiend. Wiire
sie vernichtend gewesen, hitte er zumindest
«ein Lager» fiir sich gehabt. Befreiende
Kritik aber ist fiir Menschen und Institutio-
nen, die in Korsetts von Ideologien gehen,
ein schmerzhafter Verédnderungsprozess,
weil Haltverlust droht.

Da Konrad Farner keinen Besitz zu hiiten
hatte, ging er freier. Er hiitete auch seinen
geistigen Besitz nicht. Er war sich gewiss,
dass «seine Sache» nur reifer, voller werden
konne, wenn er sie dem Zweifel unterziehe
und sie am Standpunkt des Gegners priife,
lautere.

Woher nahm Konrad Farner die Kraft zu
dieser Offenheit, warum gefidhrdete sie die
Konsequenz seiner Haltung nie?

Gewissheit an der Welt

Wer sich offen Andersdenken stellen kann,
ist selbst irgendwo verankert. Farner wur-
zelte nicht in einer festen Weltanschauung,
weder in der marxistischen noch in der
christlichen. Viele ritselten zwar, ob er ein
heimlicher Christ sei, so der Maler und
Freund Max von Moos. Famer erwiderte
auf diese Frage immer, dass ihm Gott un-
bekannt geblieben sei, obwohl er ihm
gerne einmal begegnet wire. Den Marxis-
mus betrachtete er nicht als das Ende der
Dinge. An Mao riihmte er, dass dieser

219



noch zu Lebzeiten vorausgesagt habe,
der Maoismus sei in hundert Jahren iiber-
lebt.

Konrad Farner hatte seinen festen Grund
in seiner Gewissheit an der Welt. Die Welt
umfasste fiir ihn alle sichtbaren und un-
sichtbaren Dinge, die konkret erfahrbar
waren. Auf diese sinnlich duftende, atmen-
de Welt vertraute er trotz allem. Dieses
«trotz allem» ist hier nicht leichtfertig ge-
sagt. Sein Geist ging in den Jahrhunderten
spazieren. Sein immenses Wissen gerade
auch iiber die dunklen Seiten der Mensch-
heit, ihr immer neues Scheitern, ihren
Wahn, machten aus ihm einen Realisten,
aber keinen Pessimisten! Auch die harten
Anfeindungen in seinem eigenen Leben
und die personlichen Enttduschungen an
vielen seiner Mitstreiter, deren rasche Be-
reitschaft zur Resignation, die Bestechlich-
keit gegeniiber geistigen Modestromungen,
Mammon und Machtgewinn liessen ihn die
geistige und seelische Armut der Menschen
erkennen. Er hatte dariiber hinaus die «De-
sastres de la Guerra» von Goya herausgege-
ben, wohl eine der erschiitterndsten Darstel-
lungen menschlicher Abgriinde, Verderbt-
heit und Not. Und trotzdem blieb er iiber-
zeugt, dass die Schopfung die Moglichkeit
des Lebens fiir alle birgt und der Mensch
die Kompetenz hat, dieses Leben zu erhal-
ten. Dabei hielt er sich an die Selbstbeschei-
dung von Georg Biichner, den er oft zitierte:
«Das Leben selbst muss der Zweck der Ent-
wicklung sein.»

Die Welt, die fiir Konrad Farner Lebens-
gewissheit verkoOrperte, war fiir ihn reich
ausgestattet. Da er ohne ideologische
Scheuklappen lebte, konnte er aus reichen
Schalen des Lebens schopfen, in Jahrhun-
derten zusammengetragen. So liess er sich
ohne Scheu Gewissheit geben von Lebens-
zeugnissen des biirgerlichen Geheimrates
Goethe, den er sehr oft zitierte und sehr
liebte, zum Beispiel in dem Gedicht:

«Zwischen dem Alten
zwischen dem Neuen,
hier uns zu freuen
gonnt uns das Gliick.
Und das Vergangene
heisst mit Vertrauen
vorwirts zu schauen
schauen zurtick.»

220

Fast eine Zumutung scheint uns ein sol-
cher Spruch heute, und dass wir so empfin-
den, ist ein Zeichen der zynischen Vernunft
unserer Zeit. Fiir Konrad Farner, fiir den
das Leiden letztlich nicht zum Weltbild
gehorte und der die Leidensideologie der
Kirche scharf geisselte, waren diese Worte
vertrauensstiftend, auch wenn sie von ei-
nem biirgerlichen Menschen stammten.

VYVom Umgang mit
Schutzengeln

Farner glaubte an die Moglichkeiten des
Menschen. Er erzihlte oft ein einfaches
Kindheitserlebnis, das in ihm tiefe Ein-
driicke hinterlassen hatte. Als Knabe weilte
er auf einem Bauernhof in den Ferien. Wih-
rend die Bauersleute auf dem Feld waren,
blieb er allein in der dunklen Kiiche zuriick
und verschluckte beim Essen einer Birne
eine Wespe. Sie stach ihn in den Hals. Die
entstandene Geschwulst brachte ihn in
lebensgefdhrliche Atemnot. Er rettete sich,
indem er heisse Schalenkartoffeln hinunter-
wiirgte, die sich in einer Pfanne auf dem
Herd befanden. Der spiter herbeigerufene
Arzt konstatierte, dass das Kind sich damit
instinktiv das Leben gerettet hatte. War es
nun der Schutzengel, der ihm beigestanden
war oder das Wunder der menschlichen

~ Vernunft, in Gefahr richtig zu reagieren? Er

liess die Frage bewusst offen. Er konnte das
auch, denn er hatte sowohl zur Vernunft wie
zu den Schutzengeln ein gutes Verhiltnis.
Beide gehorten zu seinem konkreten Welt-
vertrauen.

Die Schutzengel taten seinem marxisti-
schen Weltverstandnis keinen Abbruch,
weil sie Teil seiner konkreten Welterfah-
rung waren und keine Boten, die iiber ihn
herrschten als Abgesandte einer himmli-
schen Ubermacht. Er war im katholischen
Kanton Luzern aufgewachsen, und seine
Mutter war trotz ihrer Ehe mit einem auf-
geklidrten Briickenbau-Ingenieur heimlich
eine fromme Frau geblieben. Die Schutzen-
gel waren fiir ihn Teil der konkreten Liebes-
welt der Mutter, und er trug sie sein ganzes
Leben mit sich herum.

Er reiste eigens mit mir nach Miinchen,
um mir in der Biirgersaalkirche die Schutz-
engelgruppe von Ignaz Giinther zu zeigen.
Ein grosser, ausschreitender Engel, zu-



gleich eine erotische Frauengestalt, fiihrt an
der Hand einen kleinen Jungen, der mit of-
fenem Mund hilflos zu ihm aufschaut. Der
kleine Mensch wird vom grossen Fliigel des
Engels beschiitzt. Farner bezeichnete sich
ausdriicklich als diesen kleinen Jungen, der
von dem Engel, der mit seinem Fuss die
Schlange tritt, durchs Leben begleitet wird.
Zu dieser Engelsgruppe schrieb er spiter:
«Der Engel ist fiir mich das Symbolum der
Metaphysik, des Guten und Edeln, des Gei-
stigen; er ist vor allem das Prinzip Hoff-
nung als Votum zur Erziehung des Men-
schengeschlechts. Der Engel ist das ,Un-
mogliche’, das Unsichtbare, der Knabe das
Mogliche, das Sichtbare.»’

Als Gymnasiast, zur Zeit, wo er sich im
Stil eines Dandys mit Glacéhandschuhen
und Stockchen im Luzerner Kursaal herum-
trieb, suchte er oft heimlich die Wallfahrts-
kirche Hergiswald am Fuss des Pilatus auf.
Oberhalb des «Chappeli», wie er im Luzer-
ner Dialekt sagte, hat er auf einer Wegkreu-
zung die Erscheinung des Engels Gabriel
erlebt. Dieser kam von der Kirche her des
Wegs, ging an ihm voriiber den Berg hinun-
ter. Farner zeigte mir genau die Stelle auf
dem Wegkreuz, wo die Erscheinung statt-
gefunden hatte. Er erzihlte mir dies wie ein
alltagliches und doch tief in ihm haften-
gebliebenes Ereignis. Es stand nicht im
Widerspruch zu seinem marxistischen
Weltbild. Als Kimpfer fiir eine bessere
Welt war er fidhig, neben den sichtbaren
Pramissen auch die unsichtbaren einzube-
ziehen und fiir sich als Kraftquellen zu nut-
zen.

Konrad Farner wird falsch verstanden,
gerade auch von religiosen Sozialisten,
wenn sein Dialog mit Christen lediglich in-
terpretiert wird als Interesse an deren sozia-
lem Engagement. Fiir Farner waren My-
then, Mirchen und Gestalten der Bibel et-
was Wichtiges. Als Mensch, der wusste,
dass nicht alles erkliarbar ist, kannte er die
heilsame Notwendigkeit der Bildung von
Mythen fiir jenen Bereich, wo menschliches
Wissen an die Grenzen stosst. Diese Ge-
wissheit liess ihn den Kampf fiir die Welt
und mit der Welt besser bestehen als viele
christlichen Sozialisten, die sich von der
Welt der inneren Bilder und der mythischen
Gestalten der Bibel distanzieren. In den
meisten christlichen Hiausern sind heute die

Engel als beschiitzende Gestalten nicht
mehr konkret, man ist sich selbst iiberlassen
auch dort, wo Erkenntnis nicht méglich ist.
Hier entstehen Defizite, und weil die christ-
lichen Symbole so verarmt sind, werden
Schweifziige in 0Ostliche Religionen und
Mythen friiherer Zeiten unternommen. Aus
sozialistischer Sicht wird solches Suchen
oft voreilig als Tendenz zur Verinnerli-
chung abgetan. Farner wire vermutlich
nicht dieser Meinung gewesen.

In seinem interessanten Buch «Der Bar-
fussmessias» schreibt Heinz Rothenbiihler:
«Der Mythos schliesst Liicken, welche die
Wissenschaft noch offen lidsst, indem er ei-
nen alles umgreifenden, alles durchdringen-
den und alles verbindenden Zusammenhang
supponiert. Der Mythos erklirt Erscheinun-
gen und Erfahrungen in Natur und Gesell-
schaft, die wissenschaftlich noch nicht be-
griffen werden konnen, durch das Eingrei-
fen von Gestalten und das Wirken von
Michten aus jenem Bereiche, der zwar jen-
seits einer wissenschaftlichen Erkenntnis
liegt, aber doch Natur und Geschichte
durchdringt... Die herrschende Klasse be-
dient sich der Mythen, um ihre Macht und
ihre Vorrechte zu festigen und in irrationa-
len Tiefen zu verwurzeln. Aber auch die
revolutionidren Proteste und Aspirationen
nehmen mythische Formen an. Der My-
thos ist die Zuflucht der Unterdriickten und
dient ihnen als Geheimsprache... Wer alle
Mythen ablehnt, lauft Gefahr, den kriti-
schen Umgang mit Mythen so zu verlernen,
so mythenblind zu werden, dass er leicht
auf falsche Mythen hereinfillt und sie we-
der als Mythen noch als falsch erkennt, son-
dern sie fiir die hochste und letzte Errun-
genschaft hilt. Je mehr sich die Gabe der
intuitiven Mythendeutung verliert, desto
gefahrlicher werden die modernen Zweck-
mythen, zum Beispiel die Feindbilder: Der
Chinese, der Deutsche, der Russe, oder
auch der Kapitalist, der Kommunist, der
Atheist.»®

Konrad Farner war intuitiv und wissend
in seiner Mythen-Welt verankert. Sie diente
ihm als Zuflucht in innerer Verzweiflung
und Einsamkeit, aber auch als Orientierung
auf dem Weg nach vorn. Sie gehorte mit
zu seinem festen Grund, von welchem aus
er die Welt ohne Feindbilder betrachten
konnte.

221



Das offene Fragen

Farmner hat in Frankfurt Philosophie, in
Miinchen und Koln Kunstwissenschaft, in
Basel Theologie (bei Barth), Germanistik
(bei Muschg) und Staatswissenschaft (bei
Salin) studiert. Er promovierte als Kunst-
wissenschaftler und ein zweites Mal als
Staatswissenschaftler. Er wusste also sehr
viel iiber viele Bereiche des Lebens. Er hat
Bibliotheken gelesen und verweilte bis ins
hohe Alter fasziniert vor den Auslagen der
Buchantiquariate. Dabei ist ihm aber etwas
nicht verlorengegangen: das beinahe kindli-
che Staunen. Er blieb bis ins Alter ein neu-
gieriger Sucher und Entdecker. Das Mittel,
mit welchem er sich die Welt immer wieder
neu erschloss, war das Fragen. Es war ein
Fragen, das nichts vorwegnahm, sondern
miteinschloss, dass die Antwort die Welt
auf den Kopf stellen konnte — oder dass es
gar keine Antwort gibe. Nicht dass er nicht
selbst Antworten gehabt hitte. Der brillante
Redner packte im Dialog zu, und mit oft
verbliiffender Schlagfertigkeit brachte er
wuchtig seine Argumente vor. Aber in sei-
nem Gesicht war immer gleichzeitig etwas
Horchendes, es war ein Horchen nach innen
und aussen, ein Abtasten nach dem dialekti-
schen Widerspruch zu dem eben Vorge-
brachten.

Farner konnte fragen, weil er die Ant-
wort nicht scheute und sich selbst in seinem
Widerspruch akzeptierte. Es gehorte fiir ihn
zum Menschsein, Irrtum zu riskieren. Fiir
ihn war nichts vollendet ausser der Liebe.
Die Wissenschaft brauchte er und misstrau-
te ihr zugleich. Er sagte die Vernichtung des
Wissenschaftlers durch die eigene Liige und
die eigene Wissenschaft voraus. War er,
was er von Biichner sagte, «ein wissender
Skeptiker und zugleich eine gliubige Krea-
tur»? Die gldubige Kreatur verstehe ich in
diesem Zusammenhang im Sinne von Far-
ners Lieblingsdichter Johann Peter Hebel,
von welchem ein Vers auf dem Grabstein
seiner Mutter steht.

Farner dachte bescheiden iiber menschli-
ches Wissen. Voraussagen der Zukunft
stimmten ihn skeptisch. Ich sehe vor mir
Studenten der Bundesrepublik in iiberfiill-
ten Horsidlen, anfangs der siebziger Jahre.
Sie bestiirmen Farner mit derartigen Fra-
gen, Gelassen antwortet er oft mit einem

222

einfachen: «Wir wissen es nicht, wir miis-
sen es vorldaufig offen lassen.» Halb ent-
tduscht, halb amiisiert gaben sie ihm den
Spitznamen «Doktor Offenlassen».

Wie oft sagte er mir: «Ihr Christen habt
es gut, ihr habt einen Uberbau, wieso seid
ihr nicht stirker, gewisser? Ich muss mich
allein auf den Menschen verlassen.»” Wie
stark der Verlass auf diesen sei, wusste er
niichtern abzuschitzen. Und trotzdem liebte
er diesen Menschen, seine Darstellung in
der Kunstgeschichte hat er oft gewiirdigt,
bei Daumier, Hodler, Rembrandt und ande-
ren. Am meisten riihrte ihn vielleicht die
Hilflosigkeit des wahren Menschen. Der
glinzende Rhetgriker und starke Kampfer
Farner wusste, dass er der Wahrheit nicht
am nichsten stand, dass diese eher bet den
von Goya gezeichneten Misshandelten und
Entrechteten zu finden war, oder bei dem in
seine Rolle gesteckten und lacherlich ge-
machten Clown Gilles auf dem Bild von
Antoine Watteau. Zu diesem fiir sein Leben
wesentlichen Bild schrieb er mir Worte von
Simone Weil: «Nur wer auf dieser Welt bis
in die letzten Tiefen der Demiitigung gefal-
len ist, viel tiefer noch als ein Bettler, nur
wer nicht nur jeder sozialen Anerkennung
bar ist, sondern sogar der elementarsten
menschlichen Wiirde: der Vernunft — nur
der vermag tatsichlich die Wahrheit zu sa-
gen.»

Man konnte vielleicht sagen, dass Far-
ners offenes Fragen moglich wurde durch
seine Selbstgewissheit in der Welt (zu der
auch die Metaphysik gehort). Zugleich
aber trieb ihn das Bewusstsein seiner
Begrenztheit dazu, weiter zu fragen, weiter
zu suchen, sich neuen Horizonten zu off-
nen.

Die Grosse Hoffnung

Bekanntlich stand iiber Konrad Farners
Haustiir ein Schild mit der Aufschrift «Die
Grosse Hoffnung». Als ich es zum ersten-
mal sah, empfand ich es als etwas theatra-
lisch. Hoffnung ist ja an sich ein grosses
Wort, warum es noch verstirken und plaka-
tiv iiber die alltdgliche Haustiir setzen? Erst
allmihlich begriff ich, dass Farner damit
einem radikalen Lebensprinzip Ausdruck
gab, dem Grossten, was er neben der Liebe
kannte. In seinem grundlegenden Buch



«Theologie des Kommunismus?» nimmt
dieses Thema einen Hauptteil ein.

Farners Hoffnung bezog sich auf die
Praxis der Menschen (welche metaphysi-
sche Erfahrungen ausdriicklich mitein-
schliesst). Die Hoffnung wird nicht von
ausserirdischen Weltenlenkern gestiftet,
sondern strahlt aus von menschlichem Tun.
Farner glaubte nicht an Christus als Sohn
Gottes, aber die Praxis des Menschensoh-
nes Jesus war fiir ihn ungeheuer hoffnung-
stiftend.

In der bereits mehrmals erwédhnten Wall-
fahrtskirche Hergiswald bestaunte er im-
mer wieder ergriffen eine drastische symbo-
lische Darstellung der Ubertragung der
Menschenliebe des Heilandes auf den zwolf
Jahrhunderte spiter lebenden Franziskus
von Assisi: Auf einem Querbalken des Kir-
chenschiffes steht das Bild des Gekreuzig-
ten, mit den Fliigeln eines Seraphs bedeckt.
Auf einer Sakramentskapelle an der rechten
Aussenwand der Kirche kniet Franziskus,
die offenen Arme gegen Jesus ausgestreckt.
Von den Wundmalen des Gekreuzigten
gehen glinzende Schniire lings des Kir-
chenschiffs hiniiber zu Franziskus. Farner
gefielen vor allem die durch das Kirchen-
schiff gespannten Schniire zwischen zwei
Menschen als sinnliches Zeichen dafiir, wie
sich die Praxis eines Menschen als Hoff-
nung real auf einen andern Menschen iiber-
tragen kann — iiber Jahrhunderte hinweg.
Ausgehend von seiner Uberzeugung, dass
die Welt veridndert wird durch den Men-
schen als Werk-Wahrheit, ging er der Ge-
schichte der Utopie, der Paradies-Erwar-
tung, der Reich-Gottes-Idee nach, insofern
sie aus der Werk-Wahrheit, meistens im
Volk, entstanden war.

Fiir Farner waren diese Schniire in der
Kirche etwas ganz Reales: Er wusste, dass
Hoffnung sich von der Hoffnung anderer
Menschen néahrt. Ermutigung, die aus ihren
Taten entsteht, gehorte fiir ihn zum konkre-
ten, unverzichtbaren Weltinhalt. Auch die
adventliche Hoffnung der sozial aktiven
schwibischen Pietisten und ihre Naherwar-
tung des Reiches Gottes tat er nicht ab. In
seiner «Theologie des Kommunismus?» er-
wihnte er, dass der Chiliasmus (Glaube an
die Wiederkehr Christi und ein tausendjih-
riges Gottesreich der Gerechtigkeit und Lie-
be auf Erden) bei Blumhardt Vater dermas-

sen stark ausgeprigt war, dass in dessen
Heimstétte Bad Boll bei Stuttgart Tag und
Nacht eine weisse Kutsche bereit stand, um
mit Schimmeln Christus, wenn dieser er-
schiene, feierlich als Messias heimzuholen.
Ein so konkretes Hoffen darauf, dass einer
kommt, der mithelfen wird, Friede und Ge-
rechtigkeit auf Erden zu verwirklichen,
scheint vollig unrealistisch. Farner aber
meinte dazu: «Blumhardts Schimmel-
kutsche ist die denkbar grisste Antithese
zur Vermaterialisierung des pseudochristli-
chen Biirger-Menschen; sie ist alles, nur
keine ldcherliche Sache. Sie ist stirkster
Glaube; nicht von ungefihr kommt es, dass
einer der bedeutendsten Schweizer unseres
Jahrhunderts, Leonhard Ragaz, von Blum-
hardt Vater und Blumhardt Sohn her-
kommt, Ragaz, der wiederum Advent und
Revolution verbindet.»!°

Die Verbindung von Advent und Revolu-
tion ist fiir Farner evident. Mit der Grossen
Hoffnung konnte er den Zerfall von Institu-
tionen, Organisationen, Parteien und Bewe-
gungen, aber auch die persénliche Anfein-
dung und Kaltstellung bestehen, ohne in
eine Weltuntergangstimmung zu geraten.

In der Toscana befindet sich die Ruine
einer Abtei (San Galgano) bestehend aus
einigen Sdulen und einem einfachen Stein-
tisch als Uberrest eines Hochaltars. In sei-
ner Erzdhlung «Der Steintisch» schreibt
Farner dazu: «Von der kirchlichen Herrlich-
keit, die vordem hier zu Hause war, zu Hau-
se im Hause Gottes, bleibt nichts als Mauer-
rest und Gras. Die Institution, als ,Ewiges
Bauwerk’ errichtet, hat ihre Ewigkeit verlo-
ren, und geblieben ist bloss die Fruchtbar-
keit der Natur und die miihselige Arbeit des
werkenden Menschen rings auf den Fel-
dern... Was ist mit dem ,Jenseits’ gesche-
hen? Ist es ausgewandert, verstorben, ist es
zu Asche geworden im Brand der Zeiten?
Oder ist es vorhanden als leere Mauer, die
nichts mehr zu bergen, zum dachlosen Ge-
baude, das nichts mehr zu schiitzen hat?...
Ich selber kann hier nicht mitreden, weil ich
den Glauben an einen Gott nicht besitze,
nur den Glauben an die Liebe, weil mir ein
einfacher Steintisch geniigt, und ich keine
Angst habe vor Verlust, gemeint Verlust an
Macht und Sichtbarkeit, eben an Institution,
sei es die einer Kirche oder die einer Partei.
Die Prophetie steht fiir mich als Marxisten

223



ausserhalb jeder Institution, sie begniigt
sich mit dem Steintisch unter dem freien
Himmel... Ich weiss nur, dass der Stein-
tisch genligt, der Steintisch ohne Altar,
ohne fertiges Haus, ohne schiitzendes Dach,
eben der blosse Steintisch; dieser Steintisch
zu San Galgano, sicherlich als der alten
Herrlichkeit Ende, vielleicht als der neuen
Herrlichkeit Anfang.»'! )

Wir stehen heute an einem Zeiten-Uber-
gang und sehen, «dass die alte Herrlichkeit
zu Ende geht». Farner rettet fiir uns symbol-
haft die Zeichen der Hoffnung in die Unge-
wissheit der neuen Zeit hiniiber. Farners
Predigt an uns Christen ist fiir mich zualler-
erst eine Predigt zur Befreiung von unserer
Hoffnungs- und Liebesarmut. Wenn wir in
diesem Jahr uns zum Thema «Gerechtig-
keit, Friede und Bewahrung der Schop-
fung» auseinandersetzen, brauchen wir Far-
ners Radikalitdt in der Hoffnung auf den
Menschen, in einer Hoffnung, die auch die
Metaphysik miteinbezieht. Wie Tobias mit
dem Fisch, eine Gestalt, mit der sich Farner
identifizierte, gehorchte er dem Ruf des
Engels: «Packe den Fisch».

Angesichts von Problemen der Atom-
und Gentechnologie, der Verelendung der
Dritten Welt, der vermutlich durch Men-
schen verursachten Erwidrmung der Erdat-
mosphire und was sonst noch alles fiir Ka-
tastrophen uns heute bedrohen, wiirde er
wohl sagen: «Hoffnung auf den Menschen:

jetzt erst recht, denn es bleibt uns nichts
anderes. Christen mdgen hinzufiigen, was
sie an Uberbau hinzuzufiigen haben.»

1 Brief an Franz Keller, 13. Dezember 1956, zitiert in:
«drehpunkt», Dezember 1974.

2 Konrad Famer: Marxistisches Salz fiir christliche
Erde — Christliches Salz fiir marxistische Erde, Polis
44, Ziirich 1971, S. 29.

3 Zitiert an der Matinée des Neumarkttheaters, 20.
November 1988, Ziirich.

4 Brief an Franz Keller, a.a.0.

5 Personlicher Brief an J. G.-B.

6 Konrad Farner, Marxistisches Salz..., Vorspruch
zum Buch.

7 Personlicher Brief an J. G.-B.

8 Heinz Rothenbiihler, Der Barfussmessias, Jesus und
seine Antwort auf das Hosiannah der Geringen, ein
Beitrag zum Gesprich zwischen Christen und Marxi-
sten, Biel 1976, S. 37-309.

9 Personlicher Brief an J. G.-B.

10 Konrad Farner, Theologie des Kommunismus?,
Frankfurt 1969, S. 298.

11 Konrad Farner, Marxistisches Salz..., S. 68-70.

Die Grosse Hoffnung ist nur teilweise gegenwdrtige Wirklichkeit; zum Teil schreitet sie
immer der Gegenwart voraus, wie denn auch der Begriff «Hoffnung» etwas ist, das nicht
nur das Heute, sondern auch das Morgen enthdlt. Die marxistische Grosse Hoffnung steht
seit einigen Generationen am Beginn des Versuchs, diese Hoffnung, was die jeweilige
Gegenwart betrifft, zu verwirklichen — mehr nicht. Und dieses «mehr nicht» nétigt die
Marxisten, ihre Uberheblichkeit, die sie nicht selten an den Tag legen, zu mdssigen, ihre
Monopolisierung der Weltiinderung abzubauen. Aber das alles geniigt noch nicht, um das
Vertrauen, das sie verloren oder zum Teil nie besessen, zu gewinnen. Im Gegenteil, die
Marxisten miissen mehr tun, als nur ihre Grosse Hoffnung mit steigender Gewdhrung von
politischen und sozialen Freiheitsrechten, mit vermehrter Einbeziehung des modernen
Menschen in die Gemeinschaft zu unterstreichen — denn das versuchen die Biirger
ebenfalls. Nein, die Marxisten miissen radikal ihre Revolution ausdehnen auf eine
Sozialethik, die die Individualethik nicht aufhebt, sondern erweitert — denn das vermdgen
die Biirger nicht.

(Konrad Farner, Theologie des Kommunismus?, 2. Auflage, Ziirich 1985, S. 328)

224



	Auf den Spuren von Konrad Farner : ein marxistischer Kämpfer von aufreizender Gemütlichkeit ; Im Dialog mit den Christen ; Gelassenheit als revolutionäre Geduld ; Ein neuer Zugang zur Bibel und zur Geschichte der Kirche ; Leben, um zu lieben ; Befreiende Kritik ; Gewissheit an der Welt ; Vom Umgang mit Schutzengeln ; Das offene Fragen ; Die grosse Hoffnung

