
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Ein exegetischer Essay zu Martha und Mirjam : Herr-schaft hat und hält
(auch) die Schwestern getrennt

Autor: Föhn, Fred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fred Föhn

Ein exegetischer Essay zu Martha und Mirjam
Herr-schaft hat und hält (auch) die Schwestern getrennt

Zum Anspruch der vorliegenden Auslegung von Lk 10,38-42: Diese will nicht alle Aspekte,
die auch noch zu behandeln wären, ausleuchten und angehen. Dagegen beansprucht sie,
das zentrale Thema freizulegen und so bisherige und gängigste Interpretationen hinter sich
zu lassen. F.F.

Die Beziehung zweier Schwestern
ist von Herrschaft überlagert

Martha und Mirjam sind entgegen geläufiger

Vorstellung nicht zwei gleichberechtigte
Schwestern.

1. Der Text sagt einleitend, dass Martha
Jesus in ihr Haus aufgenommen hat. Die
Formulierung wäre denkbar merkwürdig,
handelte es sich um die Aufnahme Jesu
durch Martha und Mirjam.
2. Wenn wir die ländlich-dörfliche Gesellschaft

bedenken, so müssen wir ein klares
(Macht-)Gefälle zwischen den zwei Schwestern

vermuten.1 Um sich das in etwa und
mit Einschränkung vorzustellen, sei an jene
ländliche Gepflogenheit erinnert, die bis in
unser Jahrhundert hinein den Brüdern des
den Hof übernehmenden Ältesten eher den
Status von Knechten zuwies als den von
gleichberechtigten Teilhabern. Im Text ist
das Gefälle zwischen Martha und Mirjam
nichts als «natürlich» und «logisch» -
vorgegeben durch die patriarchale Gesellschaft,

die sich keine gleichberechtigte
Aufteilung von Besitz und Eigentum vorstellen
kann.
3. Übergehen dürfen wir in diesen
Zusammenhängen auch nicht die Bedeutungen der
Namen: «Martha» heisst übersetzt «Herrin»;

und «zufällig» erinnert das griechische
«Maria» an das hebräische «Mirjam», also
an jenes Mädchen, das in der Zeit ägyptischer

Sklaverei, wo das Mass der Bitternis
voll war, die Bittere genannt wurde und
später am Anfang der Befreiung Israels
stand.2 Mit den Namen Martha und Mirjam
klingt jene Ur-Herrschaftskonstellation an,

208

die dem Gedächtnis Israels zutiefst eingeprägt

ist: das Verhältnis zwischen
herrschaftlichem Pharao und geknechtetem
Volk. Ein weiterer Hinweis also, dass die
beiden Frauen in einer Herrschaftsbeziehung

stehen.
Zu Beginn des Lukas-Textes sind demnach

drei Signale angelegt, die besagen,
dass das schwesterliche Verhältnis von
einem herrschaftlichen überlagert ist. Die beiden

Schwestern leben in den Bahnen der
vorgegebenen Herr-schaftsverhältnisse. In
den geläufigen Auslegungen indessen werden

diese drei Signale regelmässig nicht
wahrgenommen. Durch dieses Ver-sehen
sind die Weichen für die abwegigsten
Konstruktionen gestellt, besonders im Hinblick
auf Vers 42a. Denn wenn das Thema
verkannt ist, sucht sich der Ausleger den tiefen
Gehalt anderweitig.

Martha nimmt also ihre Verantwortung
als Hausherrin wahr. Und um Gäste
aufnehmen zu können, muss sie sehen, dass
alles Nötige auch hergerichtet wird. Wie
jede Hausherrin und jeder Hausherr muss
sie sich darauf verlassen können, dass die
Untergebenen (auch ihre Schwester wird
für bestimmte, vielleicht privilegierte Dinge
zuständig gewesen sein) ihre Sache recht
machen. Sowieso bei diesem Gast. Ganz
klar, dass sich Martha als Gastgeberin und
Sympathisantin der Jesus-Bewegung in der
Position der Jüngerin wähnt.

Soweit die Verdeutlichung der einleitenden

drei Sätze. Doch mit dem ersten Wort
des nächsten Satzes schafft der Text Spannung.

Statt des erwarteten Subjekts im
neuen Satz (Martha) lesen wir ein völlig un-



erwartetes: Mirjam. Durch dieses einfache
Mittel sagt der Text des Evangelisten
Lukas: Die klare Ordnung ist durcheinander.
Ein Konflikt tritt offen zutage und will
bearbeitet werden.

Der Text demontiert eine Herrin

Die Ausgangslage ist eindeutig: Mirjam ist
mit ihrem Verhalten klar im Unrecht. Ungehörig

ist ihr Benehmen, durch nichts in der
Welt zu rechtfertigen. Das wissen alle, das
weiss Mirjam, das weiss Martha. Für diese
ist die gastfreundliche Organisation gefährdet,

dazu freilich auch noch ihre Position.
Instinktiv wendet sie sich in diesem
Moment an einen Mann, denn Männer werden
es doch am besten wissen: sie, die die
Ordnung errichtet haben und sich ihrer täglich
bedienen.

Für heutige Leser und Leserinnen
entpuppt sich Martha damit gerade nicht als
selbstbewusste, autonome Frau, die selber
denken kann und sich was zu sagen getraut.
Sie orientiert sich - heteronom - an den
«gottgewollten» Selbstverständlichkeiten
des Patriarchats.

Mit Vers 41 lässt der Text Marthas
Einschätzung, für die herkömmlicherweise
doch alles spricht, abblitzen. Jetzt wird er
richtig grausam; er ironisiert, lacht Martha
als Herrin3 aus und beginnt ein ganzes Spiel
von Umkehrungen aufzuziehen:

- Hattest du zu Beginn als erste Jüngerin
des Hauses dagestanden (38), siehst du dich
jetzt blamiert (41).
- Hattest du geglaubt, als Zeichen der
Jüngerinnenschaft zu seinen Füssen sitzen zu
können (38), hörst du (41) ein zweifaches
«Herrin!» - im Sinne von: Du bist das
Gegenteil einer Jüngerin, du musst noch viel
lernen.

- Hattest du durch die Aufnahme Jesu (38)
angenommen, dass du vor deiner Schwester
in Range stehst, siehst du an deiner Stelle
deine Schwester als Jüngerin angenommen
(41).
- Hattest du dich als Jüngerin und Anhängerin

Jesu verstanden, so wirst du jetzt
unsanft belehrt über das, was du bist: eine
Herrin.

Die eingenommenen Positionen am
Anfang und am Ende des Textes erfahren
grundlegende Veränderungen. Der Text

stellt alles auf den Kopf. Durch die
Wahrnehmung all dieser Verschiebungen kommen

wir dem, was der Text wirklich sagt,
allmählich näher. Der Text verweigert Martha

all jene Attribute, die aufgrund von Vers
38 zu erwarten wären. Er ordnet ihr
ausgerechnet die gegenteiligen zu. Der Text führt
sein Spiel mit Gegensatzpaaren streng
durch: Mirjam verhilft er zu skandalöser
Anerkennung... das viele und das eine...
beansprucht sein oder selber wählen... Herrin

sein oder Jüngerin sein... Der Text, das
scheint mir das Wichtigste zu sein, bringt
mit diesen Gegenüberstellungen zum
Ausdruck, welche Konfliktfelder er bearbeitet:
1. Das Verhältnis von Herrschaft und
Knechtschaft beziehungsweise Herrin/
Magd.
2. Das Verhältnis von Herrinnenschaft und
Jüngerinnenschaft.

Mit dieser Freilegung stossen wir zu dem
vor, was die «Grösse» des Textes ausmacht:
Er verknüpft auf nicht nachzuahmende
Weise die beiden Themen aufs engste und
bearbeitet sie gleichzeitig. Indem eine
Herrschaftsbeziehung kritisiert wird, spielt der
Text Herrinnenschaft und Jüngerinnenschaft

gegeneinander aus. Im für jede und
jeden verständlichen Erzählstil behauptet er
prononciert: Es ist die Herr-schaft, welche
die Schwestern trennt. Und: Im Heraustreten

aus den Herrschaftsverhältnissen liegt
der Zugang zur Jüngerinnenschaft.

Was bedeutet hier Jüngerinnenschaft?

Der Text beantwortet diese Frage mit dem
Verhalten Mirjams. Vor jeder Verdeutlichung

müssen wir aber erst einmal mit der
traditionellen Sichtweise, die bisherige
Auslegungen vorprogrammiert hat, aufräumen.

Hatten wir doch gelernt: Maria ist die
lauschende, zu Füssen des grossen Meisters
sitzende Demut; sie hat die grosse Stunde
erfasst, um zwischen wichtig (dem Geistigen)

und unwichtig (dem Materiellen) zu
unterscheiden; sie stellt die beschauliche
Zurückgezogenheit der ach so gewöhnlichen

sozialen Tat voran und relativiert die
praktische Diakonie angesichts der
Gelegenheit, das Wort Gottes direkt von IHM zu
vernehmen. Ich karikiere keineswegs. Ich
gebe lediglich getreu Inhalt und Ton der
Urteile wieder, wie sie viele Theologen und

209



anerkannteste Kommentare über Maria
verbreiten, um aus dieser Figur den
uneingeschränkten Vorrang von geistlichem Wohl
vor dem leiblichen herzuleiten: vom Hören
und Staunen vor dem Tun, von Mystik vor
dem Handeln, von kontemplativem Leben
vor aktivem usw.

Zu Recht erfolgt heute teilweise eine
Korrektur all dieser Verzerrungen, die
keinerlei Anhalt am Text haben, dafür umso
offener die Spiritualitäten ihrer Autoren als
geistlichen Herren enthüllen. Diese verraten
bloss, welche Fähigkeiten und Tätigkeiten
sie als gegensätzlich empfinden.

Zum Text also:
1. Dieser sagt von Mirjam, dass sie sich zu
Füssen Jesu setzte und seine Worte hörte.
Sie will also bei Jesus Jüngerin werden und
ist als solche aufgenommen. Entgegen
jeglicher Sitte hatte der eigenwillige Rabbi aus
Nazareth auch Frauen als Jüngerinnen und
Gesandte (griechisch: Apostel) akzeptiert.
Mit diesem Schritt wagt sie sehr viel:
a) etwas gesellschaftlich Verpöntes: Jüngerin

zu sein bei einem Rabbi,
b) etwas gesellschaftlich Untragbares: Sie
verlässt ein Herrschaftsverhältnis - nicht
nur «im Geiste», sondern real!
2. Der Text sagt durch Jesus, der dieses
Verhalten als gute Wahl einstuft, zudem:
a) dass Mirjam gewählt hat,
b) dass sie gewählt hat (also nicht auf seine
Berufung hin),
c) dass sie agiert und nicht erst re-agiert hat.

Damit ist noch einmal Mirjams eigene
Entscheidung, ihre Autonomie, ihre Initiative,

ihre Aktivität hervorgehoben. Während

Lukas die Aktivform bei Mirjam
verwendet, wird Martha, die Herrin,
beansprucht, verfällt sie also der Passivform.
Herren und Herrinnen werden angetrieben.
Jünger und Jüngerinnen geben sich selber
einen «Ruck», treffen (verpönte) Entscheidungen,

wählen dort, wo herkömmlicherweise

gar keine Wahl vorgesehen ist. Das
ist das Verrückte: dass durch ihre Ein- und
Ausfälle Utopisches in der Wirklichkeit
Fuss fasst!

Am Beispiel Mirjams lässt sich ablesen,
dass die Jüngerinnenschaft nicht beim blinden

Nachlaufen, sondern beim mutvollen
Aufgeben alter Rangordnungen und Sicherheiten

anfängt - zugunsten eines wahrhaft
geschwisterlichen Zusammenlebens. Der

210

Text gibt zu verstehen, dass Geschwisterlichkeit

und Jüngerinnenschaft untergraben
werden, solange Herrschaft die Beziehungen

bestimmt. Da «ist nur weniges notwendig,

nur eines» (42).

Ein Rückblick: der nähere Kon-Text

Die hier vorgeschlagene Lektüre findet eine
eindrückliche Bestätigung und Untermauerung

durch den Umstand, dass sich das ganze

Kapitel 10, zum Teil schon Kapitel 9, um
Nachfolge und Jüngerinnenschaft dreht.
Die der Martha- und Mirjam-Geschichte
unmittelbar vorangehenden Texte (besonders

ab Vers 21) befassen sich streng damit,
- wem die Freuden des Reiches Gottes
offenbar werden: nämlich dem Einfältigen,
nicht den Weisen und Klugen (21);

- wessen Augen und Ohren «es» sehen und
hören, nämlich die Augen der Jünger und
Jüngerinnen, nicht die vieler Propheten und
Könige, die sich danach sehnten (24);

- wer leben wird, nämlich der «Ungläubige»,

der im Unterschied zu dem «gläubigen»

Priester und Leviten sich zum Genossen

(das griechische «plesios» Genosse
wird leider ständig verharmlosend mit
«Nächster» übersetzt) macht und Gutes tut
(25-37).

Dieser Reihe schliesst sich der M+M-
Text nahtlos an; er nimmt eine weitere
Abgrenzung vor, wem das Reich Gottes
zufällt: nicht einer Herrin, sondern der Frau,
die sich ihres eigenen Wertes bewusst wird
und aus der patriarchal vorgegebenen
Untergebenheit aussteigt. Auch dieses Kriterium

ist so ausschliesslich, so provozierend,
so ärgerniserregend formuliert wie die
vorhergehenden - auf dass jede und jeder merken,

worum es geht. Die Kriterien sollen
und wollen unmissverständlich verstanden
werden! Sie sperren sich gegen irgendwelche

Vergeistigungen. Es würde sich lohnen,
sie einmal genauer durchzugehen und die
Ausrichtung in ihrer Gesamtheit zu würdigen.

Ein Ausblick:
der gesellschaftliche Kontext - oder
die Jüngerinnen und ihr Herr

Wer den Lukas-Text liest, wird nun einen
gewichtigen Einwand gegen die vorge-



brachte Lektüre erheben können: Mag der
Text noch so herrschaftskritisch sein, er
baut Jesus ganz schön und mächtig als
«Herrn» auf: Je nach Fassung betitelt der
kurze griechische Text Jesus bis zu dreimal
als Herrn. Unabhängig davon stellt sich
generell die Frage, ob nicht jede
Jüngerinnenschaft einen Herrn oder eine Herrin
voraussetzt.

In der Tat entlässt Lukas seinen Text mit
einer tief angelegten Widersprüchlichkeit in
die Geschichte. Sie kann auf dreierlei Weise

«erklärt» werden:
1. durch die Herausforderung der Tradierung,

der Übersetzung des Christentums in
eine neue Welt und Zeit; durch die
Herausforderung auch der Reflexion, der
Theorieproduktion;

2. durch die politische Herrschaftskritik
des Christentums (entsprechend der politischen

Funktion des Herrentitels) bei
gleichzeitigem Aufbau eines eigenen Machtapparates;

3. durch die theologische Identifizierung
Jesu mit dem «Herrn» im Alten Testament
(entsprechend der theologischen Funktion
des Herrentitels).

Um der nicht einfachen Problematik ein
bisschen gerecht zu werden, sei hier weiter
ausgeholt.

Zu 1. Bereits beim Markus-Evangelium
zeichnet sich die Tendenz ab, die Erzähllogik,

die das Messianische der Praxis Jesu
wunderbar hervortreten lässt, durch theologische

Diskurse zu unterbrechen. Schon da
gibt es «Zeichen für eine allmähliche
Umkehrung des Verhältnisses von Theologischem

und Messianischem, wobei ersteres
letzteres immer mehr verwischt».4 Viel stärker

ist dies bei den späteren Evangelien,
also auch bei Lukas, der Fall. Das Theologische

greift auf Begriffe und Metaphern
zurück, die aus jenem System stammen, das

gerade durch die messianische Praxis
überwunden werden soll, zum Beispiel in der
ganzen Sühneopfertheologie. Das von Jesus

bevorzugte System von Schuld/Schenkung,
das durch die Integration aller in die
Gemeinschaft gekennzeichnet ist, wird in der
Überlieferung, vor allem der schriftlichen,
mehr und mehr zugunsten des Systems von
Reinheit/Unreinheit, das sich durch
Ausschlüsse charakterisiert, zurückgedrängt.
Damit geben Texte fundamentale Wider¬

sprüche wieder, transportieren sie weiter
und können in der heutigen Lektüre immer
noch wahrgenommen werden.

K. Fussel vertieft dieses Erklärungsmodell.5
Um im ausserpalästinischen Raum

verkündigen zu können, müssten die Christen

sich ins hellenistisch-römische Sprachspiel

eingliedern, also die Erzählung von
der Praxis Jesu unter einer logozentrischen
Perspektive lesen. Im Klartext: An die Stelle

der Erzählungen von einer Praxis Jesu
treten Begriffssysteme, Christusbilder, lu-
kanische, paulinische, johanneische Chri-
stologien. Der Wille, trotz der verschiedenen

Christologien ein einheitliches
Christusbild zu bekommen, führte zu allgemeinen

Begriffen und Formeln wie Logos,
Pneuma, «Leben im Geiste», «Herrlichkeit»,

die sich als Diskurs der Innerlichkeit
etablierten und so eine universale Identifikation

ermöglichten. Die Botschaft Jesu
reduzierte sich auf die Beziehung zwischen
Gott und der menschlichen Seele. Der
theologische Diskurs soll, was die gesellschaftliche

Praxis der Christen tun müsste, die
Trennung zwischen Arm und Reich,
zwischen Herr und Sklave, zwischen Mann und
Frau überwinden. Somit ereignet sich die
Versöhnung zwischen Herr/Herrin und
Knecht/Magd nicht mehr real, sondern
imaginär. Aus Nachfolgern und Nachfolgerinnen,

Jungem und Jüngerinnen werden Tra-
denten der Lehre, aus dem «Messias» wird
ein «Kyrios», ein Herr. Aus einer real am
Befreiungsprozess teilnehmenden Mirjam
wird eine lammfromme, willenlose Maria.

Zu 2. Zur Zeit, da Lukas so weidlich
«Herr» verwendet, nämlich 104mal6, stellen

sich viele Christen und Christinnen ihr
Todesurteil aus, eben indem sie so stur
Jesus Messias als ihren Herrn bezeichnen -
und nicht den römischen Kaiser. Die
Verwendung des Herrschaftstitels für Jesus
Messias war also die Form der Herrschaftskritik:

direkt auf politischer Ebene, auf
religiöser sowieso, in gewisser Weise sogar auf
wirtschaftlicher Ebene.

Gleichzeitig hatte die Jesus-Bewegung
den Begriff der Herrschaft mit dem
gegenteiligen Inhalt gefüllt. Ihr Herr zeichnete
sich dadurch aus, dass er nicht im Palast,
sondern im Stall geboren war; dass er nicht
auf dem Thron einer Zentralmacht als
Gottgleicher entschlief, sondern gerade durch

211



die Zentralmacht als gottloser Hochverräter
hingerichtet wurde; dass er zwischen diesen

beiden Daten nicht nur jeglicher
Herrschaft widersprach, sondern Menschen
stets auf-richtete statt sie zu unter-jochen -
bis hin zur eindeutigen Geste des Füsse-
waschens. Formaliter ein Herr, war er ma-
terialiter ein Diener. Alte Worthülse mit
neuem Inhalt. Diese beiden Dinge, «Herr»-
Sagen und Neudefinition, gestatteten es,
zwei hervorstechende Stossrichtungen der
Jüngerinnen und Jünger zusammenzufassen,

die ihnen Jesus eröffnet hatte: ein
kompromissloses Wogegen, nämlich gegen
Herrschaftsbeziehungen einerseits, und ein
engagiertes Wofür, nämlich das Dienen im
Sinne des befreienden Aufrichtens andererseits.

Dieser Vorzug, Jesus als Herrn zu
bezeichnen, verwandelte sich alsbald ins
Gegenteil: War der Kaiser einmal getauft,
wurde die kaiserkritische Komponente des
Ausdrucks eine Herrschaftsstütze. Denn
der provozierende Gedanke, des Kaisers
Herrschaft zu relativieren, entfiel. Und
bezüglich der andern Komponente verlor sich
mit dem Auf- und Ausbau einer Hierarchie
innerhalb der Jünger- und Jüngerinnenschaft

der neue Sinn des Wortes «Herr».
Gemäss dem weltlichen und geistlichen
Herrn ist dann auch Jesus Christus zum
Herrn im üblichen Sinn umgeformt;
einheitlich verlangen sie Unterwerfung. Die
Erinnerung an die nun zwar überwundene
Neudefinition hält sich im Sprachgebrauch
noch bis heute durch, wonach der Klerus
sein Herrschen mit «Dienst» benennt.

Fazit: Das durch Jesus eröffnete neue
Gottesverhältnis war hiermit grundsätzlich
preisgegeben, ebenso das geschwisterliche
Verhältnis untereinander:

- An die Stelle der kollektiven, messianischen

Praxis der gesamten Jünger- und
Jüngerinnenschaft tritt die Christusrepräsentanz

durch einzelne.

- Klassenunterschiede werden aufgebaut:
Es gibt Christen erster, zweiter und dritter
Klasse, statt der einen Jünger- und
Jüngerinnenschaft aller, die sich der
Herrschaftsbeziehungen entledigt haben.

- Statt des alten Kriteriums für eine allfällige

Rangordnung unter den Jüngern und
Jüngerinnen (das Dienen im Sinne des
befreienden Aufrichtens) werden neue Krite-

212

rien eingeführt: Erstrangige Jüngerinnen
kann es gar nicht geben; in diesem
Zusammenhang verweisen Hierarchen bis heute
auf den kleinen Unterschied, katholischer-
und orthodoxerseits; und vorrangige Jünger
sind nicht etwa die, die an der Abschaffung
von Herrschaftsverhältnissen arbeiten,
sondern jene, die Herrschaftsverhältnisse unter
den Jungem und Jüngerinnen tragen und
verewigen.

Zu 3. Bei dem Versuch, zu erfassen, wie
oft Jesus in den Evangelien mit dem
Herrentitel bedacht wird, machen wir die
zunächst ärgerliche Erfahrung, dass dies nicht
gelingen will. Es ist bei verschiedenen
Textstellen nicht möglich, mit absoluter
Eindeutigkeit auszumachen, ob mit «Herr»
Jesus von Nazareth oder der Herr des Alten
Testaments gemeint ist. Bei genauerem
Hinsehen löst sich dieses Ärgernis in der
Einsicht auf, dass es gerade Absicht der
Autoren ist, diese Zweideutigkeit hervorzurufen.

Es geht den neutestamentlichen Texten

genau darum, auszudrücken, dass sich
die Stimme des Herrn des Alten Testaments
in dieser geschichtlichen Person Jesus von
Nazareth in neuer Weise ausspricht, dass
sich Wollen und Tun des alttestamentlichen
Herrn in diesem Menschen konkretisieren.
So wird Jesus zum «Herrn» erhoben, mit
dem Herrn des Alten Testaments identifiziert.

Diese Identifizierung steht im
Zentrum neutestamentlicher Theologien, wie
wir sie kennen.

Mit diesen drei Erklärungen haben wir
Logik, Stärke und «Notwendigkeit» der
Herrentheologie des Neuen Testaments
erfasst; ebenso den Vorgang, durch den die
Jünger- und Jüngerinnenschaft sich immer
weiter verflüchtigte und sich schliesslich
ins Herrschaftsgefüge integrierte, dieses
transformierte und in gewisser Hinsicht gar
perfektionierte. Die Ambivalenz ist freigelegt:

einerseits radikale Herrschaftskritik,
andererseits deren Auflösung, angelegt in
der Webe der Herrschaftskritik. Bei aller
Kritik vermochten sich die neutestamentlichen

Texte nicht von den grundlegenden
Gegebenheiten und patriarchalen
Verengungen jener Gesellschaft zu lösen, durch
die sie geprägt wurden. Wir können
diesem Titel heute nicht mehr unbefangen
gegenübertreten, von einer kritiklosen
Übernahme ganz zu schweigen. Den noch heute



weithin herrschenden Herr-Theologien
haben wir die Wieder-Entdeckung messiani-
scher Praxis entgegenzusetzen.

Diese generelle Problematik bei
neutestamentlichen Texten spielt besonders auch
in den M+M-Text hinein. Doch vermögen
die drei genannten Faktoren, die eine veränderte

Lektürepraxis biblischer Texte begünstigen,

nicht ganz zu erklären, weshalb sich
in so nachhaltiger Weise eine neue Auslegung

des M+M-Textes durchsetzte, die im
1. und 2. Jahrhundert bestimmt noch nicht
überzeugt hätte.

Der folgende historische Umstand lud
zur immer mehr sich abzeichnenden neuen
Interpretation ein, die die alte schliesslich
völlig in Vergessenheit geraten liess: Wegen

der eigenen Neubestimmung gegenüber
der Macht mochte sich jener Teil der Christen,

der für das Bündnis mit dem Kaiser
eintrat, nicht mehr an die herrschaftskritische

Dimension des Lukas-Textes erinnern
lassen. Um ihn kümmerten sich dafür umso
mehr die Anhänger und Anhängerinnen des
monastischen Lebensstils, der laut M. Clé-
venots Kirchengeschichte gerade als Reaktion

auf die machtfreundliche Tendenz zu
verstehen ist. Sie begannen im M+M-Text -
neben dem herrschaftskritischen Moment -
ein Argumentfür ihren Lebensstil zu sehen;
sie projizierten ihren Kampf in den Text
hinein und erhielten eine klare Antwort,
welchem Lebensstil der Vorrang gebühre:
dem weitabgewandten, auf die geistigen
Dinge gerichteten. Eben diese Spiritualisie-
rung der Frage nach dem Lebensstil löste
dann aber zusehends die Frage nach den
Machtverhältnissen ab und liess sie in
Vergessenheit geraten. Das besiegelte das
Schicksal des M+M-Textes. Durch den
veränderten Resonanzboden entlockten beide
Teile der Christenheit seinem Instrument
ganz neue Töne.

Aktualität des Textes

Zum Schluss sollen der vorliegenden
Auslegung des Lukas-Textes herkömmliche
Interpretationen im deutschsprachigen Raum
gegenübergestellt werden, damit die ganze
Tragweite der Unterschiede, die abgrundtiefe

Differenz erkenntlich werde. Damit
stossen wir zugleich auf einen besonderen
Aspekt der Aktualität, die der Text besitzt.

Vorweg behaupte ich, dass anerkannteste

Lukas-Kommentare am zentralen
Thema vorbeigehen. Es ist ohne textliche
Grundlage, wenn sie unterstellen:

- Es gehe darum, dass man das Reich Gottes

im entscheidenden Punkt nur durch das
Hinhören auf das Wort Jesu erlangen könne;

es gehe um die Frage, was Vorrang
habe: hören auf das Wort des Herrn oder die
praktische Diakonie im Alltag; der Text sei
gegen «Aktivisten» gewendet, um sie zu
korrigieren (Jos. Ernst).
- Es gehe um den Gegensatz von aktivem
und kontemplativem Leben, von Sorgen
und Hören; das Hören auf Jesu Wort sei das
bleibende «Gut», das «nicht weggenommen
wird»; es werde deutlich, dass eine Diakonie,

die am Wort Jesu vorbeigehe und nicht
auf Jesus höre, nicht «bleibe» (G. Schneider
im Ökumenischen Taschenbuch-Kommentar).

- Nur das Eine sei notwendig, das Hören
auf Jesu Wort, das in noch ganz anderer
Weise nähre; das eine Notwendige sei Jesu
eigener Dienst als Quelle allen Handelns;
dies solle Maria nicht genommen werden
(E. Schweizer).

Von all dem steht im Text nichts. Trotzdem

werden diese Phantasien gedruckt,
verbreitet, gelesen, und sie klingen aufgrund
der herrschenden religiösen Erziehung auch
einleuchtend. Umso mehr müssen wir uns
energisch gegen solche Interpretationen
wehren: Sie rühren in subtiler Weise ans
Evangelium selber. Ganz deutlich zeichnet
sich bei ihnen ab, dass Diakonie und Hören
auf Jesu/Gottes Wort einander konkurrenzieren

könnten - und für jenen Fall gebe der
Text eine eindeutige Rangordnung an:

- mit der «Relativierung der praktischen
Diakonie im Alltag angesichts des Hinhörens

auf das Wort»;
- mit dem Reduktionismus: nur das Eine,
das Hören auf Jesu Wort sei notwendig;
- mit dem abschätzigen Urteil über die
«rein humanitär begründete» Diakonie, die
nicht «bleibe», wenn sie nicht auf Jesus
höre;

- mit dem merkwürdigen Verdacht, der
«Liebesdienst» könne den «Wortdienst
verdrängen».

Damit stellen sie sich allen Ernstes vor,
die Parteinahme für das geschundene Leben
könne irgendwelchen Relativierungen un-

213



terworfen werden, eine Vorstellung, die im
direktesten Gegensatz steht zur unmittelbar
vorangehenden Stelle vom «barmherzigen
Samariter» (25-37), einem Zentraltext der
Einheit von Gottes- sowie Genossen- und
Genossinnenliebe! Als ob Lukas zuerst auf
die Einheit der G+G-Liebe abziele, um sie
sofort im M+M-Text zu widerrufen...

Haben nicht der Priester und der Levit
die Reinheitsgesetze beachtet, also dem
«Hören auf Gottes Wort» den gebührenden
Vorrang zuerkannt? Hat Lukas nicht deutlich

genug jenes religiöse Missverständnis
denunziert, welches das Tun der unmittelbaren

Genossen- und Genossinnenliebe
einem «höheren Interesse», irgendwelchen
Vorschriften oder eben dem Hören auf Gottes

Wort unterordnet? Hat Lukas nicht gerade

offengelegt, dass das zum absoluten
Prinzip erhobene «Hören auf Gottes Wort»
gerade kein Hören auf Gottes Wort ist,
sondern die Praxis der G+G-Liebe, also Nachfolge,

verhindert und ausschliesst? Macht er
nicht im anschliessenden M+M-Text klar,
dass genauso das Beachten der Herrschaftsverhältnisse

die Jünger- und Jüngerinnenschaft

verhindert, verunmöglicht,
ausschliesst? Solange «Martha» als Herrin da-
steht, auf Herrschaft beharrt, hört sie nicht.
Mirjam dagegen gelingt es, zu hören, aber
erst indem sie mutig ihre Untergebenheit
und gesellschaftliche Minderwertigkeit
missachtet. «Dies soll ihr nicht genommen
werden» (42).

Mit dieser Gegenüberstellung sollte in
voller Schärfe zutage treten, dass viele und
bedeutende Interpretationen unbewusst
genau auf jener Linie liegen, die der Lukas-
Text bekämpft. Mit Besorgnis frage ich
daher, ob sich da nicht ein ungeahntes Band
zwischen massgeblichen Schriftgelehrten
der damaligen Zeit und der unsrigen
geknüpft hat. Die Lektüre des Lukas-Textes
einerseits und seine heutige traditionelle
Interpretation andererseits zeigen, dass Lukas

nicht ein für allemal die Missverständ¬

nisse auszuräumen vermochte, gegen die er
in überdeutlicher Weise anschrieb, dass

«damalige» Konflikte unversehens heutige
Konflikte sind, auch wenn Form und
Namen gewechselt haben.

1 In den gängigen Kommentaren finden wir derlei
Hinweise nicht, weil immer zwei gleichberechtigte
Schwestern vorausgesetzt werden.
2 Lukas gibt das rein hebräische Namenspaar Martha/
Mirjam mit dem hebräisch-griechischen Martha/Maria

wieder. In der teilweisen Übersetzung verstummt
das ursprüngliche Klangfeld. Durch Rückübersetzung
gewinnen wir es ansatzweise zurück. Übrigens liegt
dasselbe Problem vor, wenn das hebräische «Jesus
Messias» ins hebräisch-griechische «Jesus Christus»
teilübersetzt wird. Ausführlich zum Namen Maria/
Mirjam die geniale Auslegung von Lk 1, 26-56 bei
Klara Butting, in: Texte und Kontexte, Nr. 21, Alektor,

Stuttgart.
3 Der Lukas-Text greift Martha nicht als Person oder
Frau an, sondern als Herrin. Kapitel 11 des Johannes-
Evangeliums, wo es um ganz andere Dinge geht, lässt
die Vorzüge Marthas hervortreten. Der Unterschied
der beiden Texte braucht uns nicht weiter zu beunruhigen,

trägt doch jede biblische Gestalt sehr verschiedene

Züge.
4 F. Belo, Das Markus-Evangelium materialistisch
gelesen, Stuttgart 1980.
5 K. Fussel, Ewiges Leben kann man nicht erben, in:
Tübinger Theologische Fachschaftsinitiativen (Hg.),
Bibel und Befreiung, Freiburg (Schweiz)/Münster
1985.
6 Dass Lukas geradezu exzessiv von dem Wort
Gebrauch macht, zeigt ein kleiner Vergleich: Markus tut
es 18mal, vor allem in Gleichnissen und Zitaten aus
dem Alten Testament, und höchstens 5mal bezieht er
es auf Jesus.

Wir haben eine neue Übersetzung der Bibel nötig, die Übersetzung aus einem Religionsbuch

in das Buch vom Reiche Gottes.

(Leonhard Ragaz, Sollen und können wir die Bibel lesen und wie?, Zürich 1948, S. 56)

214


	Ein exegetischer Essay zu Martha und Mirjam : Herr-schaft hat und hält (auch) die Schwestern getrennt

