
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Fünf Thesen zu Kirche und Politik

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dass nichts in der Welt absolut gesetzt werden

darf: nicht die Herrschaft des Kapitals,
nicht die an der Rendite der Investitionen
orientierte wirtschaftliche Entscheidungslogik,

nicht der selbständig gewordene
Mechanismus des wirtschaftlichen Wachstums
und auch nicht der Automatismus der
zunehmenden Verschuldung, in den hinein die
Länder der Dritten Welt versklavt sind.

Es ist nicht zu leugnen:

«Es rettet uns kein höhres Wesen,
kein Gott, kein Kaiser, noch Tribun.
Uns aus dem Elend zu erlösen,
das müssen wir schon selber tun!»

Die Gestaltung der Wirtschaft liegt in der
Verantwortung von uns Menschen. Keine
Wirtschaftsordnung fällt vom Himmel und
keine kommt aus des Teufels Küche. Jede
wird von Menschen gemacht. So oder
anders.

Im Vaterunser beten wir: «Dein Reich
komme, dein Wille geschehe, wie im Himmel

so auf Erden.»
«So auf Erden» - darauf käme es an.

(Predigt in der katholischen Kirche Rüti-
hofaml.Mai 1989)

Willy Spieler

Fünf Thesen zu Kirche und Politik

Wenn Kirchenleitungen oder einzelne
kirchliche Amtsträgerinnen und Amtsträger
an Staat und Gesellschaft Kritik üben, werden

sie regelmässig gemahnt, bei ihren «Leisten»

zu bleiben. Die Mahnung ist nicht
neu. «Silete Theologi in munere alieno!»
(Theologen, schweigt in einer Sache, die
euch fremd ist!), sagte schon 1612 der
Oxforder Völkerrechtler Alberico Gentili.1
Er meinte, Recht und Politik sollten allein
auf weltliche Vernunft gegründet und damit
kirchlicher Einmischung entzogen werden.
Für das damalige «Vernunftnaturrecht»,
später auch für die bürgerliche und die
proletarische Revolution war dieser Ordnungsruf

durchaus berechtigt, ein Akt der
Emanzipation von kirchlicher Bevormundung.

Der heutige Ordnungsruf geht von den
konservativen Kräften der Gesellschaft aus.
Er will nicht mehr ein revolutionäres
Bürgertum aus kirchlicher Bevormundung
befreien, sondern umgekehrt die Bevormundung

der Kirche durch ein etabliertes
Bürgertum aufrechterhalten. Offenbar ist es die
Kirche, die sich heute emanzipiert und
emanzipieren muss, um ihre Botschaft nicht
länger an evangeliumsfremde Interessen zu
verraten.

Kirche kann und darf nicht unpolitisch
sein. Das ist die Grundthese hinter den
Einzelthesen dieses Referats. Dabei gehe ich
von einem weitgefassten Begriff des Politischen

aus. Er umfasst nicht nur staatliches
Verhalten nach innen und aussen, sondern
auch schon jedes Sprechen und Handeln
von einzelnen Menschen und gesellschaftlichen

Institutionen (Christen und Kirchen),
das sich an staatliche oder gesellschaftliche
Machtträger richtet beziehungsweise auf
Veränderung oder Erhaltung staatlicher
oder gesellschaftlicher Strukturen zielt.

1. These: Kirche ist in ihrem Sprechen
und Handeln immer politisch, auch wenn
sie glaubt, auf Politik verzichten zu können.

1.1. Eine unpolitische Kirche gibt es nicht.
Kirche, die zu politischen Missständen
schweigt, wird an ihnen mitschuldig. Wer
am Status quo nichts auszusetzen hat, trägt
zu seiner Erhaltung bei. Die Nichteinmischung

zugunsten des Bestehenden ist
Einmischung zugunsten derer, die davon
profitieren, und zulasten derer, die darunter
leiden.

199



Es besteht kein Zweifel: Auch in der
Schweiz sind die Kirchen und insbesondere
die Kirchenleitungen politisch bewusster
geworden. Dennoch verraten sie eine
seltsame Unsicherheit, wann der Kairos des
Redens gegeben, wann dagegen Schweigen
am Platz ist. Ob die Kirchen nun aber reden
oder schweigen, sie verhalten sich im einen
wie im andern Fall politisch.

Dass die Schweizer Kirchen politisch
bewusster geworden sind, geht aus zahlreichen

Erklärungen hervor, die sie seit den
siebziger Jahren zu sozialethischen Fragen
veröffentlichten. Ich erwähne drei
Beispiele:

- Vor der Abstimmung über die
gewerkschaftliche Mitbestimmungsinitiative
im März 1976 haben die Schweizer Bischöfe

in Übereinstimmung mit Konzil und
Synode 72 den sozialethischen «Vorrang» der
Arbeit vor dem Kapital hervorgehoben und
sich «für eine umfassende, möglichst
gleichgewichtige Mitbestimmung aller
Arbeitnehmer», auch auf «Unternehmensebene»,

eingesetzt.2 Die Stellungnahme war
eindeutig, jedenfalls eindeutig genug, um
den damaligen Chef der CVP-Fraktion des
Nationalrates, Arnold Koller, zur Bemerkung

zu veranlassen, dass «die Mehrheit
der CVP-Parlamentarier aufgrund der in der
Mitbestimmungsfrage gemachten Erfahrung

dazu neigt, das politische Mandat der
Kirche, wenn nicht ganz zu verneinen, so
doch möglichst einzuschränken»3.

- Gemeinsam haben der Vorstand des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes

(SEK) und die Schweizer
Bischofskonferenz für die «Zielsetzungen» der Mit-
enandinitiative geworben, «ohne damit eine
Abstimmungsparole zu verbinden». Doch
die Tendenz war klar. Das Saisonnierstatut,
gegen das sich die Initiative vor allem richtete,

wurde als «nicht haltbar» verurteilt.4
Als die Initiative mit dem traurigen Rekord
von 84 Prozent Nein-Stimmen verworfen
wurde, hielt der Chefredaktor der
«katholischen» Tageszeitung «Ostschweiz» (6.
April 1981) den Kirchen vor, dass sie «eine
Herde ohne Schafe - oder allenfalls nur
bockige - hüteten» und dass sie erst noch
auf der linken, also auf der «falschen Seite»
gekämpft hätten.

- Mutig stellten sich die drei Landeskirchen
in zwei Memoranden auf die «Seite der

200

Flüchtlinge». Im Memorandum I vom 9.
Mai 1985 lehnten sie die verschärfte
Asylpraxis und im Memorandum II vom 13.
Januar 1987 auch die zweite Asylrechtsrevision

ab. Den weiteren Schritt zum
Kirchenasyl vollzog der vom SEK herausgegebene

Bericht «Widerstand? Christen,
Kirchen und Asyl».5 Von den Bischöfen hat
sich Pierre Mamie für das «Recht» der Kirche

auf Asylgewährung ausgesprochen.
Nach seinem Votum vor der Caritas
Schweiz6 titelte die NZZ: «Bischof Mamie
für Kirchenasyl - Vorwurf des unklugen
Verhaltens» (24. April 1986). Unser Weltblatt

kommentierte: «Die mehrmals geäusserte

Vermutung, Pierre Mamie habe sich
deswegen so kategorisch für das Kirchenasyl

ausgesprochen, um ein Gegengewicht
zur klaren Absage von Frau Bundesrätin
Elisabeth Kopp anlässlich des FDP-Parteitages

in Montreux zu schaffen, kann nicht
von der Hand gewiesen werden. Auf jeden
Fall wäre seitens dieses Kirchenvertreters
etwas mehr Zurückhaltung am Platz gewesen,

zumal das Freiburgervolk in absehbarer

Zeit aufgerufen ist, über das neugeschaffene

Kirchengesetz, gegen das ein Referendum

zustande gekommen ist, an der Urne
zu befinden.»

Kirche ist aber nicht nur dann politisch,
wenn sie zu einer politischen Frage Stellung
nimmt. Politisch ist vielmehr auch der
Verzicht auf eine Stellungnahme. Kirchenleitungen,

die sich zu einer bestimmten politischen

Frage nicht äussern wollen, erwecken
damit in der Öffentlichkeit zumindest den
Anschein, dass diese Frage nicht die
sozialethische Relevanz enthalte, die eine kirchliche

Stellungnahme rechtfertigen würde. In
der Tat gibt es politische Ermessensfragen,
die zwar entschieden werden müssen, aber
unterschiedlich entschieden werden können.

Fatal ist der kirchliche Verzicht auf
eine Stellungnahme jedoch dann, wenn er
nicht sozialethischen, sondern opportunistischen

Überlegungen entspringt, wenn er
zum Beispiel in Rücksicht auf einflussreiche

Kreise oder auf das eigene
kleinbürgerlich-konservative «Milieu» erfolgt. Die
Kirchenleitungen haben es zum Beispiel
versäumt, zu den Abstimmungen über die
Energieinitiativen 1984 Stellung zu
nehmen. Handelte es sich dabei wirklich nur
um Fragen sozialethischer Beliebigkeit?



Vor den Abstimmungen über die
Zivildienstinitiative («Tatbeweisinitiative») und
die Bankeninitiative 1984, den UNO-Beitritt

der Schweiz 1986 und die Stadt-Land-
Initiative 1988 hat die Schweizer
Bischofskonferenz - anstelle einer eigenen Erklärung

- die Kommission Justitia et Pax
autorisiert, Denkschriften auszuarbeiten, die
(mehr oder weniger deutlich) für die Ja-
Parolen zu diesen Vorlagen eintraten.7
Auch das ist «Politik». Auf diese Weise
wird die sozialethische Bedeutung einer
Vorlage zwar nicht geleugnet, aber doch
heruntergespielt. «Man» braucht es mit
niemandem zu verderben: Die Linken lassen
sich mit diesen (gewiss vorzüglichen)
Papieren einer kirchlichen Kommission
zufriedenstellen, die Rechten mit der bischöflichen

Abstinenz trösten. Bei der GSoA-
Initiative kommt es gar zur seltsamen
«Arbeitsteilung», dass die sozialethischen
Kommissionen der Kirchen das Ja und das
Nein als gleichwertige christliche Optionen
beurteilen, während die Kirchenleitungen
für sich nur das Nein in Betracht ziehen.8

Ich will hier aber nicht die politischen
Stellungnahmen oder Enthaltungen der
Kirchen im einzelnen analysieren. Es geht mir
vielmehr um den Nachweis, dass Kirche
angesichts politischer Fragen nie unpolitisch

sein kann, gleichgültig ob sie zu politischen

Fragen redet oder schweigt. Das
muss jenen gesagt werden, die glauben,
Kirche könne sich auf eine Position politischer

Neutralität zurückziehen.

1.2. Kirche als bedeutender gesellschaftlicher
Faktor kann gegenüber staatlicher

und gesellschaftlicher Macht nicht neutral
sein. Zustimmung oder Ablehnung, Anpassung

oder Widerstand sind Alternativen,
denen keine Kirche entgeht.

Selbst wenn die Kirchenleitungen
grundsätzlich auf politische Stellungnahmen
verzichten würden, unterlägen sie gleichwohl
dem Zwang, sich zu politischer Macht
zustimmend oder ablehnend, also politisch zu
verhalten. Ich verdeutliche dies wiederum
an drei Beispielen:
- Auf Ende 1978 wurden der katholische
und der reformierte Feldprediger des
Waffenplatzes Bern, Kurt Mahnig und Markus
Liechti, «zur Disposition gestellt», weil sie

den unüberbrückbaren Gegensatz zwischen
Feldpredigt und Bergpredigt vor den
Soldaten nicht mehr länger verschweigen
wollten.9 Die Kirchenleitungen hätten dieser

Massnahme des Chefs der Adjutantur
im Eidgenössischen Militärdepartement
(EMD) Widerstand leisten können und
sollen. Sie haben leider das Gegenteil getan.
Auch das ist «Politik». Sie hat zur Konsequenz,

dass über die Auslegung des
Evangeliums in der Armee nicht mehr die Kirche,

sondern das EMD entscheidet. Das
Beispiel zeigt überdies die totale Fragwürdigkeit

einer Seelsorge, die der militärischen

Hierarchie integriert ist.

- Eine Körperschaft von der Grössenord-
nung unserer sogenannten Volkskirchen hat
eine Reihe von Repräsentationsaufgaben
wahrzunehmen, die alles andere als unpolitisch

sind. Als der bereits zitierte Bischof
Mamie 1973 eingeladen wurde, am offiziellen

Tag des Comptoir Suisse in Lausanne
teilzunehmen, lehnte er die Einladung ab,
weil das damals noch faschistische Portugal
ebenfalls als Ehrengast eingeladen war.
Darauf titelte die NZZ: «Bischof Mamie
als Stütze der Aufrührer» (10. September
1973). Hätte er sich anders verhalten, wäre
ihm der umgekehrte Vorwurf einer «Stütze
der Reaktion» sicher gewesen. Er hatte
jedenfalls nicht die Wahl, sich unpolitisch zu
verhalten.

- Ein anderer Titel der NZZ lautete: «Wut
Mrs. Thatchers nach dem Gedenkgottesdienst»

(28. Juli 1982). Was war geschehen?

Frau Thatcher hatte nach dem
Falkland-Krieg eine Siegesfeier in der Londoner
St. Pauls Kathedrale erwartet. Statt dessen
predigte der Erzbischof von Canterbury,
Robert Runcie, über den Krieg als «Ausdruck

menschlichen Versagens» und
gedachte der Toten auch auf seiten des Gegners.

Das war der britischen Regierungschefin

nicht «triumphal» genug. Runcie hat
sich so verhalten, wie es von einem Diener
des Wortes zu erwarten ist. Er hätte auch
den herrschenden Tories nach dem Mund
reden können. Aber die Wahl, unpolitisch
zu predigen, hatte er nicht.

Diese Beispiele Hessen sich beliebig
vermehren. Politisch wirksam, obschon sie
nach aussen weniger in Erscheinung treten,
sind insbesondere die kirchlichen Geldanlagen.

Ich verweise auf die spannende Do-

201



kumentation «Bankkredite für die Apartheid

und der Ökumenische Rat der
Kirchen».10 Kürzlich hat Justitia et Pax auch
nach der «Verantwortung der Kirche im
Wohnungswesen» gefragt. «Da die Kirche
in vielfältiger Weise als Eigentümerin und
Vermittlerin auf dem Boden- und
Wohnungsmarkt auftritt»,11 handelt es sich hier
in der Tat um eine Frage der politischen
Glaubwürdigkeit dieser Grossinstitution.

1.3. Kirche ist selbst dort politisch, wo sie
es am wenigsten sein will: in Gottesdiensten,

die sich unpolitisch geben.

In den sechziger Jahren wurden in Kanada
und in den USA sozialpsychologische
Studien veröffentlicht, die den Zusammenhang
zwischen Militarismus und «kirchlicher
Orthodoxie» untersuchten. Richard Friedli
fasst das Ergebnis zusammen: «,Orthodoxe'
Christen sind kriegsbereiter in ihren
Ansichten als Nichtchristen... Katholiken
wünschen Kernwaffen mehr als Protestanten,

und Protestanten mehr als Glaubenslose.

Unter allen Gruppen, die erfasst wurden,

zeigten die Kirchgänger eine stärkere
Tendenz, in der militärischen Macht ein
Mittel zur Konfliktlösung zu sehen als die
Nicht-Kirchgänger. » '2

Ich fürchte, dass sich ein solcher
Zusammenhang zwischen «Orthodoxie»
beziehungsweise häufigem Kirchenbesuch und
Militarismus auch in der Schweiz der
achtziger Jahre feststellen Hesse. Leider gibt es
kaum Untersuchungen zu dieser Frage. Die
einzige mir bekannte Erhebung stammt
vom kirchenpolitischen Gegner: Die Aktion
«Kirche wohin?» hat 1982 eine Studie des
Bemer Soziologen Hans Rüegg
veröffentlicht, die zum Ergebnis kommt, «dass

Religiosität mit Militärfreundlichkeit
signifikant korreliert». Denn: «Der religiöse
Bürger bejaht deutlich häufiger die
zentrale Rolle des Militärs, dessen Bedeutung

als notwendige Schule der
Männlichkeit, die Notwendigkeit, das Militär
ernst zu nehmen, als der Indifferente, und
dieser wiederum häufiger als der unreligiöse.»13

Ansgar Friemelt und Fritz Oser sind der
Frage nachgegangen, warum die Besucher
scheinbar unpolitischer Gottesdienste mehr
als «nichtpraktizierende» Christen oder gar

202

Atheisten zu Militarismus neigen. Die beiden

Autoren orten die Ursache in einer
kirchlichen Verkündigung, die zu unkritischem

Gehorsam gegenüber etablierten
Autoritäten anhält und das falsche Bewusstsein

verbreitet, dass «Sünde» und
«Unrecht» zu bestrafen seien.14 Wie dem auch
sei, unpolitisch ist diese Verkündigung
jedenfalls nicht.

2. These: Kirche muss politisch sein,
wenn sie die Gute Nachricht vom Reich
Gottes und seiner Gerechtigkeit verkündigen

will.

2.1. Das Reich Gottes ist zwar nicht «von
dieser Welt» (J 18, 36), aber es verhebst
dieser Welt Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung, ja Erneuerung der Schöpfung.

Im Zentrum der Guten Nachricht steht «das
Reich Gottes und seine Gerechtigkeit» (Mt
6, 33). Die Gute Nachricht vertröstet nicht
auf das Jenseits, sondern verheisst eine
«neue Erde, in der Gerechtigkeit wohnt» (2
P 3, 13). Christen beten darum nicht:
«Nimm uns auf in Dein Reich!», sondern:
«Dein Reich komme!»

Die Gerechtigkeit des Reiches Gottes
meint das Ende der imperialistischen
Weltreiche. Angesagt ist revolutionärer Widerspruch

gegen jede Herrschaft von
Menschen über Menschen: «Die Mächtigen
werden vom Thron gestürzt, die Ohnmächtigen

werden mächtig, die Hungrigen werden

satt, die Reichen haben nichts mehr zu
berichten» (Lk 1, 52-54). Angesagt ist vor
allem ein geschwisterliches Kontrastprogramm

zum Status quo: «Ihr wisst, dass
die Herrschenden (archontes) die Völker
knechten und die Mächtigen sie ihre Macht
spüren lassen. Nicht so soll es unter euch
sein. Wer unter euch gross sein will, sei
euer Diener, und wer unter euch der erste
sein will, sei euer Knecht...» (Mt 20, 26).
Diese herrschaftsfreie Gemeinschaft
vollendet sich im Liebeskommunismus, wie ihn
die Urgemeinde von Jerusalem kennt (Apg
4, 23ff.). Die sozialistische Utopie einer
Überwindung aller Herrschaftsverhältnisse
durch die Sozialisierung der wichtigsten
Produktionsmittel ist daher Geist vom Geist
der Schrift.

Die Frucht dieser Gerechtigkeit ist der



Friede, das Reich Gottes ein Friedensreich.
«Kein Volk wird sich mehr gegen das andere

erheben, und sie werden den Krieg nicht
mehr lernen» (Micha 4,3). Die Waffen dieses

Reichs sind spirituell, nicht militärisch,
schon gar nicht nuklear. «Glücklich sind
alle, die auf Gewalt verzichten und machtlos

sind» (Mt 5, 5). Christen müssen daher
nicht nur Sozialisten, sondern auch Pazifisten

sein (beides im weiten Sinn des
Begriffs, nicht als Parteistandpunkt gemeint).

Reich Gottes hat aber auch mit Bewahrung,

ja Erneuerung der Schöpfung zu tun.
Das «Harren der Schöpfung» (Rom 8,19 bis
25) meint: Gottes Welt ist noch nicht fertig,
sondern im Werden. Der Mensch hat darum
den doppelten Schöpfungsauftrag erhalten,
die Welt zu bewahren (1. Mose 2, 15) und
zu erneuem (1. Mose 1, 28). Die dialektische

Einheit beider Forderungen verlangt
sanfte Technologien, nicht aber verträgt sie
sich mit nuklearen oder anderen menschen-
und naturfeindlichen Grosstechnologien.

Diese Trias von «Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schöpfung» begründet
den politischen Auftrag der Kirche. Auch
wenn das Reich Gottes im Letzten die Tat
Gottes ist, sind die Kirchen und alle
Menschen dennoch berufen, Mitarbeiterinnen
und «Mitarbeiter Gottes» (1 Kor 3, 9) zu
werden.

2.2. Wer der Kirche das politische Mandat
bestreitet, hat regelmässig eine andere,
eine «jenseitshäretische» Vorstellung vom
Reich Gottes.

Kirche, die sich politisch äussert, bekommt
den Vorwurf zu hören, dass sie das «Eigentliche»

ihres Auftrags versäume. Das
«Eigentliche» heisst dann zwar auch «Reich
Gottes», aber gemeint als Reich nicht für
diese Erde, sondern als Verheissung für das
Leben nach dem Tod. «Jenseitshäresie»
nenne ich diese Auffassung, weil sie das

Evangelium spiritualisiert und den Auftrag
der Kirche auf die Sorge um das individuelle

Seelenheil reduziert. Nicht als ob das
Reich Gottes für das Leben nach dem Tod
bedeutungslos wäre, die «christliche»
Jenseitsreligion aber ist insofern «häretisch»
(im präzisen Sinn des Wortes), als sie diesen

Teil der Guten Nachricht «auswählt»,
um ihn auf Kosten der dialektischen Ge¬

samtheit aller Teile absolut zu setzen.
Polemisch formuliert: Die «Jenseitshäresie»
fischt im Drüben, damit im Hier und Heute
alles beim alten bleibt. Auch dafür sind
Beispiele leicht zu finden:

- Am 18. Juni 1983 veröffentlichte die NZZ
einen kritischen Leitartikel zum Hirtenwort
der US-Bbchöfe über «Krieg und Frieden».
Der Leitartikler zweifelte an der kirchlichen
«Kompetenz» zur «Beurteilung von
sicherheitspolitischen Fragen, die doch
unbestreitbar höchst weltlicher Natur» seien,
und liess die Klage folgen: «Aber das Wort
des Meisters, dass sein Reich nicht von dieser

Welt sei, gehört im selektiven Bibelgebrauch

derzeit ohnehin nicht gerade zu den
vielzitierten.» Nach dieser Auffassung hat
die biblische Botschaft nur für das Leben
nach dem Tod etwas zu sagen. Folglich darf
sich die Kirche nicht für den «weltlichen»
Frieden einsetzen. Sie soll sich gefälligst
um unser ewiges Seelenheil kümmern.
- In einer Kolumne für den «Brückenbauer»

hat auch der damalige Generalstabschef

Jörg Zumstein den Aufruf des ÖRK,
«ohne den Schutz von Waffen zu leben»,
als «reichlich akademisch» abqualifiziert.
Zumstein wusste es besser: «Solange
Menschen als unerlöste Wesen auf dieser Erde
leben und wirken, wird es immer wieder zu
Streit und Krieg kommen» (27. Juli 1983).
Ähnlich fatalistisch meinte etwa zur
gleichen Zeit Verteidigungsminister Chevallaz
in einem Interview mit der «Weltwoche»:
«Als Christ auf der Erde kann man nur
Pessimist sein. Die Hoffnung ist oben» (17.
März 1983). Gilt die Verheissung des
Gottesreichs nur für das Jenseits, so bleibt diese
Welt im «argen». Aus der «Jenseitshäresie»
folgt ein pessimistisches Menschenbild, das
sich nahtlos in das militaristische Denken
einfügt.
- Das weltflüchtige Argumentieren kann im
übrigen sehr weltlichen Motiven entspringen.

Das ist nicht nur in der Armeefrage so.
CDU-Generalsekretär Heiner Geissler
vermag mit seinem Blick ins Jenseits auch
noch das Restrisiko bei der Nutzung der
Kernenergie zu rechtfertigen. Im «Spiegel»
wird er wie folgt zitiert: «Wer der Auffassung

ist, mit dem Tod sei alles zu Ende, der
kann halt mit dem sogenannten Restrisiko
naturgemäss weniger gut leben, als derjenige,

der diese irdische Existenz als eine

203



vorläufige und gleichzeitig auf ein
ganzheitlich unendliches Ziel ausgerichtete
begreift» (13. Oktober 1986).

2.3. Die traditionelle Form kultischer
Verkündigung erweist sich als Nährboden dieser

«Jenseitshäresie».

Die durchschnittlichen Gottesdienste in
unseren Kirchen sind am bürgerlichen
Reichgottes-Verständnis nicht ganz
unschuldig. Vor allem in der katholischen Kirche

fällt auf, wie ganz anders das Reich
Gottes in den Konzilstexten im Unterschied
zu den traditionellen Gesang- und
Gebetbüchern verstanden wird:

Die Pastoralkonstitution «Gaudium et
Spes» spricht mit prophetischer Eindringlichkeit

von der (diesseitigen) «Ankunft des
Reiches Gottes und der Verwirklichung des
Heiles der ganzen Menschheit» (Nr. 45).
Der «irdische Fortschritt» habe eine «grosse
Bedeutung für das Reich Gottes, insofern er
zu einer besseren Ordnung der menschlichen

Gesellschaft beitragen» (Nr. 39)
könne. Auch nach «Lumen gentium», der
Dogmatischen Konstitution über die Kirche,

sollen die Christen in der «gottgemäs-
sen Regelung der zeitlichen Dinge das
Reich Gottes suchen» (Nr. 31) und ihre
«Hoffnung... nicht im Innern der Seele
verbergen», sondern «durch die Strukturen des
Weltlebens ausdrücken» (Nr. 35).

Anderes hat das «Katholische Gesang-
und Gebetbuch der Schweiz» im Sinn. Hier
wird nicht das Kommen des Gottesreichs
erwartet, sondern für ein Leben nach dem
Tod gebetet: «Nimm uns auf zu Dir und lass
unsere Seelen an Deinem Herzen Ruhe
finden» (Nr. 545), «... nimm uns auf in die
Gemeinschaft Deiner Heiligen im Himmel»
(Nr. 361), «Herr, dessen Reich einst unser
Himmel ist» (Nr. 443) usw. «Ankommen»
kann das Reich nur gerade in der privaten
Innerlichkeit des einzelnen. «Dein Reich ist
angekommen, ich darf darinnen sein»,
heisst es in einem Kommunionlied (Nr.
487). Was eine gesellschaftliche, auch
politische Verheissung sein müsste, wird privatisiert

und spiritualisiert: «Dein Reich soll
wachsen in unserer Seele. Wir tragen es
schon in uns: es ist das heilige Leben der
Gnade» (Nr. 551). Und was berufen wäre,
«neue Erde» zu werden, verkürzt sich in

einem der bekanntesten Marienlieder auf
ein «Tränental» (Nr. 842).

Wer diese kultische Verdrängung der
diesseitigen Vision und Verheissung des
Gottesreichs analysiert, versteht wohl besser,

woher die jenseitig orientierten und auf
die private Innerlichkeit reduzierten «Gläubigen»

kommen, die das politische Sprechen

und Handeln der Kirche als Verfremdung

der biblischen Botschaft empfinden
und die kirchlichen Amtsträger bitten, doch
ja wieder zu ihrer «eigentlichen» Aufgabe
zurückzukehren. Noch krankt die Kirche
selbst am Widerspruch, dass sie in ihren
Gottesdiensten zwischen Jenseits und Diesseits,

Heilsgeschichte und Profangeschichte,
Erlösung und Befreiung nicht hinreichend

zu vermitteln weiss. Daran wird sich
erst etwas ändern, wenn die Kirche bereit
und in der Lage ist, ihren gesellschaftlich
und sakramental zentralen Ort, den Gottesdienst,

als Weltdienst zu verstehen.

3. These: Kirche muss sich politisch
äussern, weil es nicht nur individuelle,
sondern auch soziale Sünde gibt.

Dass die Kirche sich «ratione peccati» (in
Anbetracht der Sünde) äussern muss, wird
gerade von konservativen Christen am
wenigsten bestritten. Neu für bürgerliche Ohren

aber ist, dass es nicht nur individuelle,
sondern auch soziale Sünde gibt. Durch die
lateinamerikanischen Bischofskonferenzen
von Medellin (1968) und Puebla (1979)
wurde vor allem der Begriff der strukturellen

Sünde in die Soziallehre der katholischen

Kirche eingeführt. In seiner neusten
Sozialenzyklika «Sollicitudo rei socialis»
übernimmt und vertieft Johannes Paul II.
diesen Begriff. Es sei «nicht verfehlt»,
schreibt der Papst, «von Strukturen der
Sünde' zu sprechen, die... in persönlicher
Sünde ihre Wurzeln haben» und sich so
sehr «verfestigen», dass sie «Quelle
weiterer Sünden werden, indem sie das Verhalten

der Menschen negativ beeinflussen»
(Nr. 36):
- Zu den sündigen Strukturen gehört nach
dieser Enzyklika jedes System der
Rassentrennung (vgl. Nr. 14). Es hat in der persönlichen

Geringschätzung einer anderen
Hautfarbe seine Wurzel, verfestigt sich zu
«überaus bösartigen» Diskriminierungen

204



durch Strukturen und Rechtsnormen, die
wiederum das Verhalten der Menschen
bestimmen, einerseits die Herrschenden
veranlassen, die Menschenrechte zu verletzen,
und anderseits die Unterdrückten zwingen,
sich gewaltsam zu verteidigen. Der
Reformierte Weltbund hat 1982 die südafrikanische

Rassentrennung sogar zum «Status
confessionis» erklärt und dadurch zum
Ausdruck gebracht, «dass Apartheid Sünde
ist, dass ihre moralische und theologische
Rechtfertigung eine Verkehrung des
Evangeliums ist und dass sie als beharrliche
Gehorsamsverweigerung gegen das Wort
Gottes eine theologische Häresie
darstellt»15.

- Sündig sind nach «Sollicitudo rei socialis»

auch die «wirtschaftlichen, finanziellen
und sozialen Mechanismen, die, obgleich
vom Willen des Menschen gelenkt, doch
fast automatisch wirken» und auf
internationaler Ebene «die Situation des Reichtums

der einen und der Armut der anderen
verfestigen» (Nr. 16). Als strukturelle
Sünde ist in diesem Zusammenhang das
schweizerische Bankgeheimnis anzusehen.
Es begünstigt die Kapitalflucht aus der Dritten

Welt und gehört insofern zu den
Mechanismen, welche die Armen ärmer und die
Reichen reicher machen. «Gier nach Profit»
(Nr. 37) ist an der Aufrechterhaltung dieser
Struktur interessiert, um sich unter ihrem
Schutz weiterhin auf Kosten der Armen
auszubreiten.

- Die «strukturelle Sünde des Sexismus» hat
neulich die Ökumenische Frauenbewegung
Zürich angeklagt und damit vor allem die
Höherbewertung der Männerarbeit gegenüber

der Frauenarbeit, die diskriminatori-
sche Organisation der Erwerbsarbeit
überhaupt, gemeint. Von der UNO wird bestätigt:

«Frauen stellen die Hälfte der
Weltbevölkerung dar, verrichten nahezu zwei
Drittel aller Arbeitsstunden, erhalten ein
Zehntel des Welteinkommens und besitzen
weniger als ein Hundertstel des Weltvermögens.»16

Eine zweite Kategorie sozialer Sünde
nennt «Sollicitudo rei socialis» (in Anlehnung

an die Befreiungstheologie) «Götzendienst»

(Nr. 37). Ihm begegnen wir, wo
immer ein relativer Wert absolut gesetzt
wird:
- Als «Götzendienst» hat Urs Eigenmann in

einem «Wort zum Sonntag» (26. März
1988) die letztjährige Kampagne der
Schweizerischen Elektrizitätswerke
angeprangert, die unter dem Motto stand:
«Strom ist das ganze Leben». Es ist also
nicht mehr Gott, der «mein Leben erhält»
(Ps 54, 6), sondern die Elektrolobby.
- Auch die Armee hat in der Schweiz alle
Züge einer Staatsreligion angenommen.
Ungeheuerlich sind jedenfalls «Bekenntnisse»

wie: «Der Grundsatz der schweizerischen

Landesverteidigung ist zeitlos und
absolut.»17

- In den USA versuchen Vertreter der
«moral majority», den Kapitalismus theologisch

zu rechtfertigen. Am weitesten geht
der Leiter der theologischen Abteilung
im American Enterprise Institute, Michael
Novak. Gegenüber linken Anfechtungen
verteidigt er «die moderne business
corporation» als «eine ausserordentlich verachtete

Inkarnation von Gottes Gegenwart in
dieser Welt».18 Hier erscheint die kapitalistische

Unternehmung als gekreuzigter
Christus und als Inkarnation Gottes
zugleich. Der Götzendienst wird auf seine
blasphemische Spitze getrieben, wenn der
Götze den Namen Gottes bekommt.

4. These: Kirchliches Reden legitimiert
sich nicht so sehr durch äussere als durch
innere Autorität, und das heisst: durch
seine Nähe zum Evangelium und durch
die Überzeugungskraft der Argumente.

Wer spricht in Namen der Kirche? Die
Frage betrifft das je verschiedene Amtsverständnis

in den einzelnen Konfessionen. In
der katholischen Kirche Schweiz ist es vor
allem die Bischofskonferenz, die politische
Stellungnahmen abgibt. Die Churer Synode
72 hat aber zu Recht die «Mitbestimmung
der Laien» gefordert, wo immer «die
Kirche... ihre Soziallehre entwickelt und
anwendet»19. Die Synode 72 war selbst ein
Modell solcher Mitbestimmung, wie die
vielen Synodenpapiere zu politischen Fragen

zeigen. Ein anderes Modell haben die
US-amerikanischen Bischöfe mit ihrem
«Wirtschaftshirtenbrief» 1986 erprobt.20
Der Text ist im Dialog mit Fachleuten und
mit einer weiteren Öffentlichkeit in Kirche
und Gesellschaft entstanden. Das hat ihm
die prophetische Schärfe da und dort ge-

205



nommen, dafür aber seine Akzeptanz
erhöht.

Besondere Beachtung verdient in diesem
Zusammenhang die politische Predigt
(wobei wiederum zu fragen wäre, ob die
«unpolitischen» Predigten politisch so
bedeutungslos sind, wie sie sich geben). Ich
erwähne als Beispiel die «roten Kapuziner»
von Romont, die 1974 nicht nur in der
Westschweiz zum Tagesgespräch wurden.
Einer von ihnen, Christian Grand, kam in
seiner sonntäglichen Predigt auf bäuerliche
Preisforderungen, zu sprechen, die
angesichts der damaligen Teuerung mehr als
berechtigt waren. Dies veranlasste den
Kirchgemeindepräsidenten, den Prediger zu
unterbrechen; denn die Kirche sei «nicht dazu
da, über revolutionäre Politik zu sprechen».
Ein Teil der Zuhörer applaudierte und
verliess den Gottesdienst.21

Die Churer Synode 72 hat in deutlicher
Anspielung auf den «Fall Romont»
geantwortet: «Aufgrund seiner Verantwortung
für das Wort hat der Seelsorger das Recht
und die Pflicht, eine Predigt zu halten, die
man als politisch bezeichnen kann. Und die
Gemeinde hat nicht das Recht, ihn im
Namen des Herrn zum Schweigen zu
bringen... Sie (die Predigt) kann politisch sein
und muss es mitunter sogar sein, wenn es
darum geht, den Aufruf des Evangeliums zu
aktiver Solidarität und zur Heilung in die
Wirklichkeit umzusetzen und konkrete
Bereiche für eine Aktion zu nennen.»22

Um die «Einwegkommunikation» bei der
politischen Predigt zu vermeiden, fährt die
Churer Synode 72 an der eben zitierten Stelle

fort: «Gut ist es, wenn eine Stellungnahme
(des Predigers) von der Gemeinde

diskutiert und weitergeführt wird.» Allerdings
frage ich mich, ob dieser Grundsatz nur für
politische Predigten gelten soll. Die
Einwegkommunikation ist ja gewiss nicht nur
das Problem der politischen Predigt,
sondern der traditionellen Wortverkündigung
überhaupt. Es sind nicht die «politischen»,
sondern oft gerade die «unpolitischen»
Predigten, über die ich in Zorn gerate.

Wer immer nun aber in der Kirche und
für die Kirche politisch redet, ob die Mehrheit,

das kirchliche Amt oder die unbequemen

Propheten und Prophetinnen, der letzte
Massstab für die Verbindlichkeit ihres
Redens kann nur das Evangelium selber sein.

206

Noch anders stellt sich die Frage dieser
Verbindlichkeit gegenüber Staat und
Gesellschaft: Hier wiegt kirchliche Autorität
nicht mehr als ihre Argumente. Das ist übrigens

auch die Meinung des Konzils. Die
Pastoralkonstitution «Gaudium et spes»
respektiert die «Autonomie der irdischen
Wirklichkeiten» (Nr. 36). Die Kirche kann
der Welt daher nicht mit der formalen Autorität

ihrer Amtsträger begegnen, sondern
nur auf der Basis des «gegenseitigen
Dialogs» (Nr. 40). Das schliesst einen «Neo-
konstantinismus», auch einen «von links»,
zum vornherein aus.

5. These: Es gibt nicht nur das Thema
«Kirche und Politik», sondern auch das
Problem «Politik und Kirche»: die
zunehmende Einmischung politischer
Parteien und selbst staatlicher Organe in die
kirchliche Verkündigung.

Obschon der moderne Rechtsstaat der
Neutralität beziehungsweise Nichtidentifikation
gegenüber Kirchen und andern religiösen
oder weltanschaulichen Gemeinschaften
verpflichtet ist, obschon daher auch die
politischen Parteien im Rechtsstaat auf
religiös oder weltanschaulich letzte Aussagen
verzichten (sollten), stellen wir heute die
umgekehrte Tendenz fest, dass bürgerlicher
Staat und bürgerliche Parteien der Kirche
eine bestimmte Auslegung der biblischen
Botschaft aufzwingen wollen und dadurch
die kirchliche Verkündigungsfreiheit in
Frage stellen, wenn nicht verletzen. Dazu
nochmals drei Beispiele:
- In ihrer Vernehmlassung zur kantonalzür-
cherischen Initiative für die Trennung von
Kirche und Staat schrieb 1976 die FDP:
«Der Weiterbestand der Kirchen als
Körperschaften des öffentlichen Rechts wird
sich auf die Dauer nur aufrechterhalten
lassen, wenn die Kirchen den Boden der
christlichen Heilslehre und Ethik nicht mit
dem der Politik vertauschen»(NZZ, 5./6.
Juni 1976). Ist diese «Unterscheidung der
Geister» aber nun wirklich Sache einer
politischen Partei? Und was versteht die FDP
unter «Politik» im Gegensatz zur «christlichen

Heilslehre und Ethik»? Auch dafür
gibt es ein Beispiel. Als Lukas Vischer «bei
der Unterdrückung der Schwarzen in
Südafrika die Glaubwürdigkeit des Evange-



Hums auf dem Spiel» sah, erwiderte der
Pressedienst der FDP Schweiz: «Was hier
von Professor Vischer vertreten wird, ist
eine christlich verbrämte politische
Ideologie, aber keine christliche Theologie»
(NZZ, 24./25. Januar 1987). So einfach ist
das, wenn die biblische Botschaft der
bürgerlichen (Geschäfts-)Welt ins Gehege
kommt.
- Wohin diese Tendenz letztlich führt, zeigt
das Grundsatzdokument des interamerikanischen

Sicherheitsausschusses von 1980 in
Santa Fé, worin festgehalten wird: «Die
US-Aussenpolitik muss beginnen, die
Befreiungstheologie zu bekämpfen...
Unglücklicherweise haben marxistisch-leninistische

Kräfte die Kirche als politische
Waffe gegen privates Eigentum und
kapitalistische Produktionsweise benutzt, indem
sie die Religionsgemeinschaften mit Ideen
infiltriert haben, die weniger christlich denn
kommunistisch sind.»23 Was christlich ist,
was also die Kirche in der Dritten Welt
verkündigen darf und was nicht, bestimmt die
US-Administration. Der Kapitalismus wird
zur Staatsreligion.
- Da mag auch ein faschistischer Staatschef
wie General Pinochet nicht zurückstehen.
Neulich mahnte er die chilenischen Bischöfe,

sie sollten weniger politische Erklärungen

abgeben und dafür «90 Prozent ihrer
Zeit auf das Beten verwenden» (TA, 9.
März 1987).

Das Problem ist nicht neu: Als 1231 Kaiser

Friedrich II. den «Irrglauben» zum
«öffentlichen Verbrechen» erklärte und den
Papst gar mahnte, in der Verteidigung des
Glaubens grösseren Eifer zu zeigen, da
erkannte Gregor IX. die Gefahr, die der Kirche

drohte. Um zu verhindern, dass der
Staat sich die Kompetenz anmasste, über
Wahrheit und Irrtum in Glaubensfragen zu
entscheiden, schuf der Papst die Inquisition,
die fortan für die Beurteilung von
«Glaubensdelikten» zuständig sein sollte. Die
Kirchen müssten sich heute gewiss mit ganz
anderen Methoden, aber nicht weniger
entschieden gegen die Einmischung der Politik
in ihre Verkündigungsfreiheit zur Wehr
setzen.

1 Zit. nach: Hans Welzel, Naturrecht und materiale
Gerechtigkeit, Göttingen 1962, S. 110.
2 Die Schweizer Bischöfe zur Mitbestimmung, in:

Schweizerische Kirchenzeitung (SKZ), 19. Februar
1976, S. 127.
3 Nach dem Manuskript, das am «Gespräch zwischen
Kirchenamt und politischer Partei» vom 11./12.
September 1976 in Bad Schönbrunn vorgetragen und den
Teilnehmenden abgegeben wurde. Unter «Partei» war
die CVP gemeint. Als damaliges Mitglied der
Kommission Justitia et Pax sass ich auf der Seite des
«Kirchenamtes».

4 Dokumentiert in: epd. vom 26. Februar 1981.
5 Besprochen in: NW 1988, S. 344.
6 Dokumentiert in: SKZ, 8. Mai 1986.
7 Vgl. die von Justitia et Pax herausgegebenen
Publikationen: Militärdienst - Militärdienstverweigerung -
Zivildienst (1981), Die Bankeninitiative (1981),
Menschenrechte und katholische Soziallehre -
Sozialethische Überlegungen zur Totalrevision der
Bundesverfassung sowie zum Beitritt der Schweiz zur
Europäischen Sozialcharta und zur UNO (1985). Hinzu
gekommen ist die mit dem Institut für Sozialethik des
SEK herausgegebene Broschüre: Welches Bodenrecht
ist für Mensch und Boden recht? (1987) Diese
Veröffentlichungen sind erhältlich über folgende
Bestelladresse: Justitia et Pax, Effingerstrasse 11, Postfach
1669, 3001 Bern.
8 Vgl. Justitia et Pax/Kommission für soziale Fragen
des SEK, Sozialethische Überlegungen zur Diskussion

über die Abschaffung der Schweizer Armee,
Bern, Mai 1989. Von seiten der Kirchenleitungen liegt
bis jetzt erst die Stellungnahme des SEK-Vorstandes
vor, dokumentiert in: NZZ, 1. Juni 1989.
9 Vgl. Kurt Mahnig/Markus Liechti, Bergpredigt oder
Feldpredigt?, in: NW 1979, S. 30ff.
10 Texte zum Kirchlichen Entwicklungsdienst, Nr.
15, hg. von Dienste in Übersee, Frankfurt am Main
1978.
11 Justitia et Pax (Hg.), Die Verantwortung der Kirche

im Wohnungswesen, Freiburg 1985, S. 6.
12 Richard Friedli, Frieden wagen, Freiburg 1981, S.
181.
13 Walter Rüegg, Glaube als Basis der Armeefreundlichkeit

- Über die Einstellung verschieden religiöser
Schweizer zum Militär, in: Zürichsee-Zeitung, 19.
November 1982.
14 Ansgar Friemelt/Fritz Oser, Den Frieden lernen,
Olten 1973, S. 172ff.
15Dokumentiertin:Orientierung, 31.Mai 1984.S. 118.
16 Feministisch-theologische Thesen zu Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung, in: NW
1988, S. 292.
17 Hans-Rudolf Kurz, Tages-Anzeiger-Magazin, 20.
Januar 1973.
18 Zit. nach: Franz J. Hinkelammert, Die Politik des
totalen Marktes, ihre Theologisierung und unsere
Antwort, in: NW 1984, S. 307.
19 Kirche im Verständnis des Menschen von heute,
Ziff. 2.2.2.
20 Vgl. Friedhelm Hengsbach, Ein neuer Typ katholischer

Soziallehre, in: Katholische Sozialakademie
Österreichs und Publik-Forum (Hg.), Wirtschaftliche
Gerechtigkeit für alle - Hirtenbrief der katholischen
Bischofskonferenz der USA, Frankfurt 1987, S. 6ff.
21 Vgl. Walter Ludin, Predigt über den Milchpreis?,
in: Vaterland, 25. Januar 1974.
22 Beziehung zwischen Kirche und politischen
Gemeinschaften, Ziff. 1.5.4.11.
23 Zit. nach: Hinkelammert, a.a.O., S. 307.

207


	Fünf Thesen zu Kirche und Politik

