Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Funf Thesen zu Kirche und Politik
Autor: Spieler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143481

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dass nichts in der Welt absolut gesetzt wer-
den darf: nicht die Herrschaft des Kapitals,
nicht die an der Rendite der Investitionen
orientierte wirtschaftliche Entscheidungs-
logik, nicht der selbstidndig gewordene Me-
chanismus des wirtschaftlichen Wachstums
und auch nicht der Automatismus der zu-
nehmenden Verschuldung, in den hinein die
Lander der Dritten Welt versklavt sind.
Es ist nicht zu leugnen:

«Es rettet uns kein hohres Wesen,
kein Gott, kein Kaiser, noch Tribun.
Uns aus dem Elend zu erl6sen,

das miissen wir schon selber tun!»

Die Gestaltung der Wirtschaft liegt in der
Verantwortung von uns Menschen. Keine
Wirtschaftsordnung fillt vom Himmel und
keine kommt aus des Teufels Kiiche. Jede
wird von Menschen gemacht. So oder an-
ders.

Im Vaterunser beten wir: «Dein Reich
komme, dein Wille geschehe, wie im Him-
mel so auf Erden.»

«So auf Erden» — darauf kime es an.

(Predigt in der katholischen Kirche Riiti-
hof am 1. Mai 1989)

Willy Spieler

Fiunf Thesen zu Kirche und Politik

Wenn Kirchenleitungen oder einzelne
kirchliche Amtstrigerinnen und Amtstriager
an Staat und Gesellschaft Kritik tiben, wer-
den sie regelmissig gemahnt, bei ihren «Lei-
sten» zu bleiben. Die Mahnung ist nicht
neu. «Silete Theologi in munere alieno!»
(Theologen, schweigt in einer Sache, die
euch fremd ist!), sagte schon 1612 der
Oxforder Volkerrechtler Alberico Gentili.!
Er meinte, Recht und Politik sollten allein
auf weltliche Vernunft gegriindet und damit
kirchlicher Einmischung entzogen werden.
Fiir das damalige «Vernunftnaturrecht»,
spéter auch fiir die biirgerliche und die pro-
letarische Revolution war dieser Ordnungs-
ruf durchaus berechtigt, ein Akt der Eman-
zipation von kirchlicher Bevormundung.

Der heutige Ordnungsruf geht von den
konservativen Kriften der Gesellschaft aus.
Er will nicht mehr ein revolutionires Biir-
gertum aus kirchlicher Bevormundung be-
freien, sondern umgekehrt die Bevormun-
dung der Kirche durch ein etabliertes Biir-
gertum aufrechterhalten. Offenbar ist es die
Kirche, die sich heute emanzipiert und
emanzipieren muss, um ihre Botschaft nicht
linger an evangeliumsfremde Interessen zu
verraten.

Kirche kann und darf nicht unpolitisch
sein. Das ist die Grundthese hinter den Ein-
zelthesen dieses Referats. Dabei gehe ich
von einem weitgefassten Begriff des Politi-
schen aus. Er umfasst nicht nur staatliches
Verhalten nach innen und aussen, sondern
auch schon jedes Sprechen und Handeln
von einzelnen Menschen und gesellschaftli-
chen Institutionen (Christen und Kirchen),
das sich an staatliche oder gesellschaftliche
Machttriger richtet beziehungsweise auf
Verdnderung oder Erhaltung staatlicher
oder gesellschaftlicher Strukturen zielt.

1. These: Kirche ist in ihrem Sprechen
und Handeln immer politisch, auch wenn
sie glaubt, auf Politik verzichten zu kon-
nen.

1.1. Eine unpolitische Kirche gibt es nicht.
Kirche, die zu politischen Missstdnden
schweigt, wird an ihnen mitschuldig. Wer
am Status quo nichts auszusetzen hat, tragt
zu seiner Erhaltung bei. Die Nichteinmi-
schung zugunsten des Bestehenden ist Ein-
mischung zugunsten derer, die davon profi-
tieren, und zulasten derer, die darunter lei-
den.

199



Es besteht kein Zweifel: Auch in der
Schweiz sind die Kirchen und insbesondere
die Kirchenleitungen politisch bewusster
geworden. Dennoch verraten sie eine selt-
same Unsicherheit, wann der Kairos des
Redens gegeben, wann dagegen Schweigen
am Platz ist. Ob die Kirchen nun aber reden
oder schweigen, sie verhalten sich im einen
wie im andern Fall politisch.

Dass die Schweizer Kirchen politisch be-
wusster geworden sind, geht aus zahlrei-
chen Erkldrungen hervor, die sie seit den
siebziger Jahren zu sozialethischen Fragen
veroffentlichten. Ich erwidhne drei Bei-
spiele:

— Vor der Abstimmung iiber die ge-
werkschaftliche Mitbestimmungsinitiative
im Mirz 1976 haben die Schweizer Bischo-
fe in Ubereinstimmung mit Konzil und Sy-
node 72 den sozialethischen «Vorrang» der
Arbeit vor dem Kapital hervorgehoben und
sich «fiir eine umfassende, moglichst
gleichgewichtige Mitbestimmung aller Ar-
beitnehmer», auch auf «Unternehmensebe-
ne», eingesetzt.? Die Stellungnahme war
eindeutig, jedenfalls eindeutig genug, um
den damaligen Chef der CVP-Fraktion des
Nationalrates, Arnold Koller, zur Bemer-
kung zu veranlassen, dass «die Mehrheit
der CVP-Parlamentarier aufgrund der in der
Mitbestimmungsfrage gemachten Erfah-
rung dazu neigt, das politische Mandat der
Kirche, wenn nicht ganz zu verneinen, so
doch méoglichst einzuschrianken»?.

— Gemeinsam haben der Vorstand des
Schweizerischen Evangelischen Kirchen-
bundes (SEK) und die Schweizer Bischofs-
konferenz fiir die «Zielsetzungen» der Mit-
enandinitiative geworben, «ohne damit eine
Abstimmungsparole zu verbinden». Doch
die Tendenz war klar. Das Saisonnierstatut,
gegen das sich die Initiative vor allem rich-
tete, wurde als «nicht haltbar» verurteilt.*
Als die Initiative mit dem traurigen Rekord
von 84 Prozent Nein-Stimmen verworfen
wurde, hielt der Chefredaktor der «katho-
lischen» Tageszeitung «Ostschweiz» (6.
April 1981) den Kirchen vor, dass sie «eine
Herde ohne Schafe — oder allenfalls nur
bockige — hiiteten» und dass sie erst noch
auf der linken, also auf der «falschen Seite»
gekdmpft hatten.

— Mutig stellten sich die drei Landeskirchen
in zwei Memoranden auf die «Seite der

200

Fliichtlinge». Im Memorandum I vom 9.
Mai 1985 lehnten sie die verschérfte Asyl-
praxis und im Memorandum II vom 13.
Januar 1987 auch die zweite Asylrechtsre-
vision ab. Den weiteren Schritt zum Kir-
chenasyl vollzog der vom SEK herausgege-
bene Bericht «Widerstand? Christen, Kir-
chen und Asyl».> Von den Bischofen hat
sich Pierre Mamie fiir das «Recht» der Kir-
che auf Asylgewidhrung ausgesprochen.
Nach seinem Votum vor der Caritas
Schweiz?® titelte die NZZ: «Bischof Mamie
fiir Kirchenasyl — Vorwurf des unklugen
Verhaltens» (24. April 1986). Unser Welt-
blatt kommentierte: «Die mehrmals gedus-
serte Vermutung, Pierre Mamie habe sich
deswegen so kategorisch fiir das Kirchen-
asyl ausgesprochen, um ein Gegengewicht
zur klaren Absage von Frau Bundesritin
Elisabeth Kopp anlédsslich des FDP-Partei-
tages in Montreux zu schaffen, kann nicht
von der Hand gewiesen werden. Auf jeden
Fall wire seitens dieses Kirchenvertreters
etwas mehr Zuriickhaltung am Platz gewe-
sen, zumal das Freiburgervolk in absehba-
rer Zeit aufgerufen ist, iiber das neugeschaf-
fene Kirchengesetz, gegen das ein Referen-
dum zustande gekommen ist, an der Urne
zu befinden.»

Kirche ist aber nicht nur dann politisch,
wenn sie zu einer politischen Frage Stellung
nimmt. Politisch ist vielmehr auch der Ver-
zicht auf eine Stellungnahme. Kirchenlei-
tungen, die sich zu einer bestimmten politi-
schen Frage nicht dussern wollen, erwecken
damit in der Offentlichkeit zumindest den
Anschein, dass diese Frage nicht die sozial-
ethische Relevanz enthalte, die eine kirchli-
che Stellungnahme rechtfertigen wiirde. In
der Tat gibt es politische Ermessensfragen,
die zwar entschieden werden miissen, aber
unterschiedlich entschieden werden kon-
nen. Fatal ist der kirchliche Verzicht auf
eine Stellungnahme jedoch dann, wenn er
nicht sozialethischen, sondern opportunisti-
schen Uberlegungen entspringt, wenn er
zum Beispiel in Riicksicht auf einflussrei-
che Kreise oder auf das eigene kleinbiirger-
lich-konservative «Milieu» erfolgt. Die Kir-
chenleitungen haben es zum Beispiel ver-
sdumt, zu den Abstimmungen iiber die
Energieinitiativen 1984 Stellung zu neh-
men. Handelte es sich dabei wirklich nur
um Fragen sozialethischer Beliebigkeit?



Vor den Abstimmungen iiber die Zivil-
dienstinitiative («Tatbeweisinitiative») und
die Bankeninitiative 1984, den UNO-Bei-
tritt der Schweiz 1986 und die Stadt-Land-
Initiative 1988 hat die Schweizer Bischofs-
konferenz — anstelle einer eigenen Erkla-
rung — die Kommission Justitia et Pax auto-
risiert, Denkschriften auszuarbeiten, die
(mehr oder weniger deutlich) fiir die Ja-
Parolen zu diesen Vorlagen eintraten.’
Auch das ist «Politik». Auf diese Weise
wird die sozialethische Bedeutung einer
Vorlage zwar nicht geleugnet, aber doch
heruntergespielt. «Man» braucht es mit nie-
mandem zu verderben: Die Linken lassen
sich mit diesen (gewiss vorziiglichen) Pa-
pieren einer kirchlichen Kommission zu-
friedenstellen, die Rechten mit der bischof-
lichen Abstinenz trosten. Bei der GSoA-
Initiative kommt es gar zur seltsamen «Ar-
beitsteilung», dass die sozialethischen
Kommissionen der Kirchen das Ja und das
Nein als gleichwertige christliche Optionen
beurteilen, wihrend die Kirchenleitungen
fiir sich nur das Nein in Betracht ziehen.®

Ich will hier aber nicht die politischen
Stellungnahmen oder Enthaltungen der Kir-
chen im einzelnen analysieren. Es geht mir
vielmehr um den Nachweis, dass Kirche
angesichts politischer Fragen nie unpoli-
tisch sein kann, gleichgiiltig ob sie zu politi-
schen Fragen redet oder schweigt. Das
muss jenen gesagt werden, die glauben,
Kirche konne sich auf eine Position politi-
scher Neutralitét zuriickziehen.

1.2. Kirche als bedeutender gesellschaftli-
cher Faktor kann gegeniiber staatlicher
und gesellschaftlicher Macht nicht neutral
sein. Zustimmung oder Ablehnung, Anpas-
sung oder Widerstand sind Alternativen,
denen keine Kirche entgeht.

Selbst wenn die Kirchenleitungen grund-
sétzlich auf politische Stellungnahmen ver-
zichten wiirden, unterligen sie gleichwohl
dem Zwang, sich zu politischer Macht zu-
stimmend oder ablehnend, also politisch zu
verhalten. Ich verdeutliche dies wiederum
an drei Beispielen:

— Auf Ende 1978 wurden der katholische
und der reformierte Feldprediger des Waf-
fenplatzes Bern, Kurt Mahnig und Markus
Liechti, «zur Disposition gestellt», weil sie

den uniiberbriickbaren Gegensatz zwischen
Feldpredigt und Bergpredigt vor den Sol-
daten nicht mehr lidnger verschweigen
wollten.® Die Kirchenleitungen hiitten die-
ser Massnahme des Chefs der Adjutantur
im Eidgenossischen Militdrdepartement
(EMD) Widerstand leisten konnen und sol-
len. Sie haben leider das Gegenteil getan.
Auch das ist «Politik». Sie hat zur Konse-
quenz, dass iiber die Auslegung des Evan-
geliums in der Armee nicht mehr die Kir-
che, sondern das EMD entscheidet. Das
Beispiel zeigt iiberdies die totale Fragwiir-
digkeit einer Seelsorge, die der militéri-
schen Hierarchie integriert ist.

— Eine Korperschaft von der Grossenord-
nung unserer sogenannten Volkskirchen hat
eine Reihe von Reprdsentationsaufgaben
wahrzunehmen, die alles andere als unpoli-
tisch sind. Als der bereits zitierte Bischof
Mamie 1973 eingeladen wurde, am offiziel-
len Tag des Comptoir Suisse in Lausanne
teilzunehmen, lehnte er die Einladung ab,
weil das damals noch faschistische Portugal
ebenfalls als Ehrengast eingeladen war.
Darauf titelte die NZZ: «Bischof Mamie
als Stiitze der Aufriihrer» (10. September
1973). Hitte er sich anders verhalten, wire
ihm der umgekehrte Vorwurf einer «Stiitze
der Reaktion» sicher gewesen. Er hatte je-
denfalls nicht die Wahl, sich unpolitisch zu
verhalten.

— Ein anderer Titel der NZZ lautete: «Wut
Mrs. Thatchers nach dem Gedenkgottes-
dienst» (28. Juli 1982). Was war gesche-
hen? Frau Thatcher hatte nach dem Falk-
land-Krieg eine Siegesfeier in der Londoner
St. Pauls Kathedrale erwartet. Statt dessen
predigte der Erzbischof von Canterbury,
Robert Runcie, tliber den Krieg als «Aus-
druck menschlichen Versagens» und ge-
dachte der Toten auch auf seiten des Geg-
ners. Das war der britischen Regierungs-
chefin nicht «triumphal» genug. Runcie hat
sich so verhalten, wie es von einem Diener
des Wortes zu erwarten ist. Er hitte auch
den herrschenden Tories nach dem Mund
reden konnen. Aber die Wahl, unpolitisch
zu predigen, hatte er nicht.

Diese Beispiele liessen sich beliebig ver-
mehren. Politisch wirksam, obschon sie
nach aussen weniger in Erscheinung treten,
sind insbesondere die kirchlichen Geldan-
lagen. Ich verweise auf die spannende Do-

201



kumentation «Bankkredite fiir die Apart-
heid und der Okumenische Rat der Kir-
chen».!® Kiirzlich hat Justitia et Pax auch
nach der «Verantwortung der Kirche im
Wohnungswesen» gefragt. «Da die Kirche
in vielfdltiger Weise als Eigentiimerin und
Vermittlerin auf dem Boden- und Woh-
nungsmarkt auftritt»,'" handelt es sich hier
in der Tat um eine Frage der politischen
Glaubwiirdigkeit dieser Grossinstitution.

1.3. Kirche ist selbst dort politisch, wo sie
es am wenigsten sein will: in Gottesdien-
sten, die sich unpolitisch geben.

In den sechziger Jahren wurden in Kanada
und in den USA sozialpsychologische Stu-
dien veroffentlicht, die den Zusammenhang
zwischen Militarismus und «kirchlicher
Orthodoxie» untersuchten. Richard Friedli
fasst das Ergebnis zusammen: «,Orthodoxe’
Christen sind kriegsbereiter in ihren An-
sichten als Nichtchristen... Katholiken
wiinschen Kernwaffen mehr als Protestan-
ten, und Protestanten mehr als Glaubens-
lose. Unter allen Gruppen, die erfasst wur-
den, zeigten die Kirchgdnger eine stirkere
Tendenz, in der militdrischen Macht ein
Mittel zur Konfliktlosung zu sehen als die
Nicht-Kirchginger.»!?

Ich fiirchte, dass sich ein solcher Zusam-
menhang zwischen «Orthodoxie» bezie-
hungsweise hédufigem Kirchenbesuch und
Militarismus auch in der Schweiz der acht-
ziger Jahre feststellen liesse. Leider gibt es
kaum Untersuchungen zu dieser Frage. Die
einzige mir bekannte Erhebung stammt
vom kirchenpolitischen Gegner: Die Aktion
«Kirche wohin?» hat 1982 eine Studie des
Berner Soziologen Hans Riiegg ver-
offentlicht, die zum Ergebnis kommt, «dass
Religiositit mit Militdrfreundlichkeit si-
gnifikant korreliert». Denn: «Der religiose
Biirger bejaht deutlich hiufiger die zen-
trale Rolle des Militdrs, dessen Bedeu-
tung als notwendige Schule der Minn-
lichkeit, die Notwendigkeit, das Militér
ernst zu nehmen, als der Indifferente, und
diesgr wiederum héufiger als der unreligit-
SE.»

Ansgar Friemelt und Fritz Oser sind der
Frage nachgegangen, warum die Besucher
scheinbar unpolitischer Gottesdienste mehr
als «nichtpraktizierende» Christen oder gar

202

Atheisten zu Militarismus neigen. Die bei-
den Autoren orten die Ursache in einer
kirchlichen Verkiindigung, die zu unkriti-
schem Gehorsam gegeniiber etablierten
Autoritdten anhilt und das falsche Bewusst-
sein verbreitet, dass «Siinde» und «Un-
recht» zu bestrafen seien.!* Wie dem auch
sei, unpolitisch ist diese Verkiindigung je-
denfalls nicht.

2. These: Kirche muss politisch sein,
wenn sie die Gute Nachricht vom Reich
Gottes und seiner Gerechtigkeit verkiin-
digen will.

2.1. Das Reich Gottes ist zwar nicht «von
dieser Welt» (J 18, 36), aber es verheisst
dieser Welt Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung, ja Erneuerung der Schopfung.

Im Zentrum der Guten Nachricht steht «das
Reich Gottes und seine Gerechtigkeit» (Mt
6, 33). Die Gute Nachricht vertrostet nicht
auf das Jenseits, sondern verheisst eine
«neue Erde, in der Gerechtigkeit wohnt» (2
P 3, 13). Christen beten darum nicht:
«Nimm uns auf in Dein Reich!», sondern:
«Dein Reich komme!»

Die Gerechtigkeit des Reiches Gottes
meint das Ende der imperialistischen Welt-
reiche. Angesagt ist revolutiondrer Wider-
spruch gegen jede Herrschaft von Men-
schen iiber Menschen: «Die Michtigen
werden vom Thron gestiirzt, die Ohnmaéch-
tigen werden méachtig, die Hungrigen wer-
den satt, die Reichen haben nichts mehr zu
berichten» (Lk 1, 52-54). Angesagt ist vor
allem ein geschwisterliches Kontrastpro-
gramm zum Status quo: «Ihr wisst, dass
die Herrschenden (archontes) die Volker
knechten und die Méchtigen sie ihre Macht
spiiren lassen. Nicht so soll es unter euch
sein. Wer unter euch gross sein will, sei
euer Diener, und wer unter euch der erste
sein will, sei euer Knecht...» (Mt 20, 26).
Diese herrschaftsfreie Gemeinschaft voll-
endet sich im Liebeskommunismus, wie ihn
die Urgemeinde von Jerusalem kennt (Apg
4, 23ff.). Die sozialistische Utopie einer
Uberwindung aller Herrschaftsverhiltnisse
durch die Sozialisierung der wichtigsten
Produktionsmittel ist daher Geist vom Geist
der Schrift.

Die Frucht dieser Gerechtigkeit ist der



Friede, das Reich Gottes ein Friedensreich.
«Kein Volk wird sich mehr gegen das ande-
re erheben, und sie werden den Krieg nicht
mehr lernen» (Micha 4, 3). Die Waffen die-
ses Reichs sind spirituell, nicht militédrisch,
schon gar nicht nuklear. «Gliicklich sind
alle, die auf Gewalt verzichten und macht-
los sind» (Mt 5, 5). Christen miissen daher
nicht nur Sozialisten, sondern auch Pazifi-
sten sein (beides im weiten Sinn des Be-
griffs, nicht als Parteistandpunkt gemeint).

Reich Gottes hat aber auch mit Bewah-
rung, ja Erneuerung der Schépfung zu tun.
Das «Harren der Schépfung» (R6m 8, 19 bis
25) meint: Gottes Welt ist noch nicht fertig,
sondern im Werden. Der Mensch hat darum
den doppelten Schopfungsauftrag erhalten,
die Welt zu bewahren (1. Mose 2, 15) und
zu erneuern (1. Mose 1, 28). Die dialekti-
sche Einheit beider Forderungen verlangt
sanfte Technologien, nicht aber vertrigt sie
sich mit nuklearen oder anderen menschen-
und naturfeindlichen Grosstechnologien.

Diese Trias von «Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schopfung» begriindet
den politischen Auftrag der Kirche. Auch
wenn das Reich Gottes im Letzten die Tat
Gottes ist, sind die Kirchen und alle Men-
schen dennoch berufen, Mitarbeiterinnen
und «Mitarbeiter Gottes» (1 Kor 3, 9) zu
werden.

2.2. Wer der Kirche das politische Mandat
bestreitet, hat regelmdssig eine andere,
eine «jenseitshdretische» Vorstellung vom
Reich Gottes.

Kirche, die sich politisch dussert, bekommt
den Vorwurf zu horen, dass sie das «Eigent-
liche» ihres Auftrags versdaume. Das «Ei-
gentliche» heisst dann zwar auch «Reich
Gottes», aber gemeint als Reich nicht fiir
diese Erde, sondern als Verheissung fiir das
Leben nach dem Tod. «Jenseitshdresie»
nenne ich diese Auffassung, weil sie das
Evangelium spiritualisiert und den Auftrag
der Kirche auf die Sorge um das individuel-
le Seelenheil reduziert. Nicht als ob das
Reich Gottes fiir das Leben nach dem Tod
bedeutungslos wire, die «christliche» Jen-
seitsreligion aber ist insofern «hiretisch»
(im prizisen Sinn des Wortes), als sie die-
sen Teil der Guten Nachricht «auswihlt»,
um ihn auf Kosten der dialektischen Ge-

samtheit aller Teile absolut zu setzen. Pole-
misch formuliert: Die «Jenseitshiresie»
fischt im Driiben, damit im Hier und Heute
alles beim alten bleibt. Auch dafiir sind Bei-
spiele leicht zu finden:

— Am 18. Juni 1983 veroffentlichte die NZZ
einen kritischen Leitartikel zum Hirtenwort
der US-Bischdfe iiber «Krieg und Frieden».
Der Leitartikler zweifelte an der kirchlichen
«Kompetenz» zur «Beurteilung von sicher-
heitspolitischen Fragen, die doch unbe-
streitbar hochst weltlicher Natur» seien,
und liess die Klage folgen: «Aber das Wort
des Meisters, dass sein Reich nicht von die-
ser Welt sei, gehort im selektiven Bibelge-
brauch derzeit ohnehin nicht gerade zu den
vielzitierten.» Nach dieser Auffassung hat
die biblische Botschaft nur fiir das Leben
nach dem Tod etwas zu sagen. Folglich darf
sich die Kirche nicht fiir den «weltlichen»
Frieden einsetzen. Sie soll sich gefilligst
um unser ewiges Seelenheil kiimmern.

— In einer Kolumne fiir den «Briicken-
bauer» hat auch der damalige Generalstabs-
chef Jorg Zumstein den Aufruf des ORK,
«ohne den Schutz von Waffen zu leben»,
als «reichlich akademisch» abqualifiziert.
Zumstein wusste es besser: «Solange Men-
schen als unerldste Wesen auf dieser Erde
leben und wirken, wird es immer wieder zu
Streit und Krieg kommen» (27. Juli 1983).
Ahnlich fatalistisch meinte etwa zur glei-
chen Zeit Verteidigungsminister Chevallaz
in einem Interview mit der «Weltwoche»:
«Als Christ auf der Erde kann man nur Pes-
simist sein. Die Hoffnung ist oben» (17.
Mirz 1983). Gilt die Verheissung des Got-
tesreichs nur fiir das Jenseits, so bleibt diese
Welt im «argen». Aus der «Jenseitshéresie»
folgt ein pessimistisches Menschenbild, das
sich nahtlos in das militaristische Denken
einfiigt.

— Das weltfliichtige Argumentieren kann im
iibrigen sehr weltlichen Motiven entsprin-
gen. Das ist nicht nur in der Armeefrage so.
CDU-Generalsekretdr Heiner Geissler ver-
mag mit seinem Blick ins Jenseits auch
noch das Restrisiko bei der Nutzung der
Kernenergie zu rechtfertigen. Im «Spiegel»
wird er wie folgt zitiert: «Wer der Auffas-
sung ist, mit dem Tod sei alles zu Ende, der
kann halt mit dem sogenannten Restrisiko
naturgeméiss weniger gut leben, als derje-
nige, der diese irdische Existenz als eine

203



vorldufige und gleichzeitig auf ein ganz-
heitlich unendliches Ziel ausgerichtete be-
greift» (13. Oktober 1986).

2.3. Die traditionelle Form kultischer Ver-
kiindigung erweist sich als Ndhrboden die-
ser «Jenseitshdresie».

Die durchschnittlichen Gottesdienste in
unseren Kirchen sind am biirgerlichen
Reichgottes-Verstindnis nicht ganz un-
schuldig. Vor allem in der katholischen Kir-
che fillt auf, wie ganz anders das Reich
Gottes in den Konzilstexten im Unterschied
zu den traditionellen Gesang- und Gebet-
biichern verstanden wird:

Die Pastoralkonstitution «Gaudium et
Spes» spricht mit prophetischer Eindring-
lichkeit von der (diesseitigen) «Ankunft des
Reiches Gottes und der Verwirklichung des
Heiles der ganzen Menschheit» (Nr. 45).
Der «irdische Fortschritt» habe eine «grosse
Bedeutung fiir das Reich Gottes, insofern er
zu einer besseren Ordnung der mensch-
lichen Gesellschaft beitragen» (Nr. 39)
konne. Auch nach «Lumen gentium», der
Dogmatischen Konstitution iiber die Kir-
che, sollen die Christen in der «gottgemés-
sen Regelung der =zeitlichen Dinge das
Reich Gottes suchen» (Nr. 31) und ihre
«Hoffnung... nicht im Innern der Seele ver-
bergen», sondern «durch die Strukturen des
Weltlebens ausdriicken» (Nr. 35).

Anderes hat das «Katholische Gesang-
und Gebetbuch der Schweiz» im Sinn. Hier
wird nicht das Kommen des Gottesreichs
erwartet, sondern fiir ein Leben nach dem
Tod gebetet: «Nimm uns auf zu Dir und lass
unsere Seelen an Deinem Herzen Ruhe fin-
den» (Nr. 545), «... nimm uns auf in die
Gemeinschaft Deiner Heiligen im Himmel»
(Nr. 361), «Herr, dessen Reich einst unser
Himmel ist» (Nr. 443) usw. «Ankommen»
kann das Reich nur gerade in der privaten
Innerlichkeit des einzelnen. «Dein Reich ist
angekommen, ich darf darinnen sein»,
heisst es in einem Kommunionlied (Nr.
487). Was eine gesellschaftliche, auch poli-
tische Verheissung sein miisste, wird priva-
tisiert und spiritualisiert: «Dein Reich soll
wachsen in unserer Seele. Wir tragen es
schon in uns: es ist das heilige Leben der
Gnade» (Nr. 551). Und was berufen wire,
«neue Erde» zu werden, verkiirzt sich in

204

einem der bekanntesten Marienlieder auf
ein «Tranental» (Nr. 842).

Wer diese kultische Verdrangung der
diesseitigen Vision und Verheissung des
Gottesreichs analysiert, versteht wohl bes-
ser, woher die jenseitig orientierten und auf
die private Innerlichkeit reduzierten «Glau-
bigen» kommen, die das politische Spre-
chen und Handeln der Kirche als Verfrem-
dung der biblischen Botschaft empfinden
und die kirchlichen Amtstrager bitten, doch
ja wieder zu ihrer «eigentlichen» Aufgabe
zuriickzukehren. Noch krankt die Kirche
selbst am Widerspruch, dass sie in ihren
Gottesdiensten zwischen Jenseits und Dies-
seits, Heilsgeschichte und Profangeschich-
te, Erlosung und Befreiung nicht hinrei-
chend zu vermitteln weiss. Daran wird sich
erst etwas dndern, wenn die Kirche bereit
und in der Lage ist, ihren gesellschaftlich
und sakramental zentralen Ort, den Gottes-
dienst, als Weltdienst zu verstehen.

3. These: Kirche muss sich politisch dus-
sern, weil es nicht nur individuelle, son-
dern auch soziale Siinde gibt.

Dass die Kirche sich «ratione peccati» (in
Anbetracht der Siinde) dussern muss, wird
gerade von konservativen Christen am we-
nigsten bestritten. Neu fiir biirgerliche Oh-
ren aber ist, dass es nicht nur individuelle,
sondern auch soziale Siinde gibt. Durch die
lateinamerikanischen Bischofskonferenzen
von Medellin (1968) und Puebla (1979)
wurde vor allem der Begriff der strukturel-
len Siinde in die Soziallehre der katholi-
schen Kirche eingefiihrt. In seiner neusten
Sozialenzyklika «Sollicitudo rei socialis»
tibernimmt und vertieft Johannes Paul II
diesen Begriff. Es sei «nicht verfehlt»,
schreibt der Papst, «von ,Strukturen der
Siinde’ zu sprechen, die... in personlicher
Siinde ihre Wurzeln haben» und sich so
sehr «verfestigen», dass sie «Quelle wei-
terer Siinden werden, indem sie das Verhal-
ten der Menschen negativ beeinflussen»
(Nr. 36):

— Zu den siindigen Strukturen gehort nach
dieser Enzyklika jedes System der Rassen-
trennung (vgl. Nr. 14). Es hat in der person-
lichen Geringschitzung einer anderen
Hautfarbe seine Wurzel, verfestigt sich zu
«iiberaus bosartigen» Diskriminierungen



durch Strukturen und Rechtsnormen, die
wiederum das Verhalten der Menschen be-
stimmen, einerseits die Herrschenden ver-
anlassen, die Menschenrechte zu verletzen,
und anderseits die Unterdriickten zwingen,
sich gewaltsam zu verteidigen. Der Refor-
mierte Weltbund hat 1982 die siidafrikani-
sche Rassentrennung sogar zum «Status
confessionis» erklart und dadurch zum
Ausdruck gebracht, «dass Apartheid Siinde
ist, dass ihre moralische und theologische
Rechtfertigung eine Verkehrung des Evan-
geliums ist und dass sie als beharrliche
Gehorsamsverweigerung gegen das Wort
Gottes eine theologische Hiresie dar-
stellt»'>.
— Siindig sind nach «Sollicitudo rei socia-
lis» auch die «wirtschaftlichen, finanziellen
und sozialen Mechanismen, die, obgleich
vom Willen des Menschen gelenkt, doch
fast automatisch wirken» und auf interna-
tionaler Ebene «die Situation des Reich-
tums der einen und der Armut der anderen
verfestigen» (Nr. 16). Als strukturelle
Siinde ist in diesem Zusammenhang das
schweizerische Bankgeheimnis anzusehen.
Es begiinstigt die Kapitalflucht aus der Drit-
ten Welt und gehort insofern zu den Mecha-
nismen, welche die Armen drmer und die
Reichen reicher machen. «Gier nach Profit»
(Nr. 37) ist an der Aufrechterhaltung dieser
Struktur interessiert, um sich unter ihrem
Schutz weiterhin auf Kosten der Armen
auszubreiten.
— Die «strukturelle Stinde des Sexismus» hat
neulich die Okumenische Frauenbewegung
Ziirich angeklagt und damit vor allem die
Hoherbewertung der Minnerarbeit gegen-
iiber der Frauenarbeit, die diskriminatori-
sche Organisation der Erwerbsarbeit iiber-
haupt, gemeint. Von der UNO wird besti-
tigt: «Frauen stellen die Hilfte der Welt-
bevolkerung dar, verrichten nahezu zwei
Drittel aller Arbeitsstunden, erhalten ein
Zehntel des Welteinkommens und besitzen
weniger als ein Hundertstel des Weltvermo-
gens.»!®

Eine zweite Kategorie sozialer Siinde
nennt «Sollicitudo rei socialis» (in Anleh-
nung an die Befreiungstheologie) «Gdtzen-
dienst» (Nr. 37). Ihm begegnen wir, wo
immer ein relativer Wert absolut gesetzt
wird:
— Als «Gotzendienst» hat Urs Eigenmann in

einem «Wort zum Sonntag» (26. Mirz
1988) die letztjahrige Kampagne der
Schweizerischen Elektrizititswerke ange-
prangert, die unter dem Motto stand:
«Strom 1ist das ganze Leben». Es ist also
nicht mehr Gott, der «mein Leben erhilt»
(Ps 54, 6), sondern die Elektrolobby.

— Auch die Armee hat in der Schweiz alle
Ziige einer Staatsreligion angenommen.
Ungeheuerlich sind jedenfalls «Bekennt-
nisse» wie: «Der Grundsatz der schweizeri-
schen Landesverteidigung ist zeitlos und
absolut.»!’

— In den USA versuchen Vertreter der
«moral majority», den Kapitalismus theolo-
gisch zu rechtfertigen. Am weitesten geht
der Leiter der theologischen Abteilung (!)
im American Enterprise Institute, Michael
Novak. Gegeniiber linken Anfechtungen
verteidigt er «die moderne business corpo-
ration» als «eine ausserordentlich verach-
tete Inkarnation von Gottes Gegenwart in
dieser Welt».!® Hier erscheint die kapitali-
stische Unternehmung als gekreuzigter
Christus und als Inkarnation Gottes zu-
gleich. Der Goétzendienst wird auf seine
blasphemische Spitze getrieben, wenn der
Gotze den Namen Gottes bekommt.

4. These: Kirchliches Reden legitimiert
sich nicht so sehr durch dussere als durch
innere Autoritit, und das heisst: durch
seine Nihe zum Evangelium und durch
die Uberzeugungskraft der Argumente.

Wer spricht in Namen der Kirche? Die
Frage betrifft das je verschiedene Amtsver-
stindnis in den einzelnen Konfessionen. In
der katholischen Kirche Schweiz ist es vor
allem die Bischofskonferenz, die politische
Stellungnahmen abgibt. Die Churer Synode
72 hat aber zu Recht die «Mitbestimmung
der Laien» gefordert, wo immer «die Kir-
che... ihre Soziallehre entwickelt und an-
wendet»’. Die Synode 72 war selbst ein
Modell solcher Mitbestimmung, wie die
vielen Synodenpapiere zu politischen Fra-
gen zeigen. Ein anderes Modell haben die
US-amerikanischen Bischofe mit ihrem
«Wirtschaftshirtenbrief» 1986 erprobt.?°
Der Text ist im Dialog mit Fachleuten und
mit einer weiteren Offentlichkeit in Kirche
und Gesellschaft entstanden. Das hat ihm
die prophetische Schérfe da und dort ge-

205



nommen, dafiir aber seine Akzeptanz er-
hoht.

Besondere Beachtung verdient in diesem
Zusammenhang die politische Predigt
(wobei wiederum zu fragen wire, ob die
«unpolitischen» Predigten politisch so be-
deutungslos sind, wie sie sich geben). Ich
erwihne als Beispiel die «roten Kapuziner»
von Romont, die 1974 nicht nur in der
Westschweiz zum Tagesgesprdach wurden.
Einer von ihnen, Christian Grand, kam in
seiner sonntéiglichen Predigt auf bauerliche
Preisforderungen, zu sprechen, die ange-
sichts der damaligen Teuerung mehr als be-
rechtigt waren. Dies veranlasste den Kirch-
gemeindeprisidenten, den Prediger zu un-
terbrechen; denn die Kirche sei «nicht dazu
da, iiber revolutiondre Politik zu sprechen».
Ein Teil der Zuhorer applaudierte und ver-
liess den Gottesdienst.?!

Die Churer Synode 72 hat in deutlicher
Anspielung auf den «Fall Romont» geant-
wortet: «Aufgrund seiner Verantwortung
fiir das Wort hat der Seelsorger das Recht
und die Pflicht, eine Predigt zu halten, die
man als politisch bezeichnen kann. Und die
Gemeinde hat nicht das Recht, ihn im Na-
men des Herrn zum Schweigen zu brin-
gen... Sie (die Predigt) kann politisch sein
und muss es mitunter sogar sein, wenn €s
darum geht, den Aufruf des Evangeliums zu
aktiver Solidaritdt und zur Heilung in die
Wirklichkeit umzusetzen und konkrete Be-
reiche fiir eine Aktion zu nennen.»*

Um die «Einwegkommunikation» bei der
politischen Predigt zu vermeiden, fdhrt die
Churer Synode 72 an der eben zitierten Stel-
le fort: «Gut ist es, wenn eine Stellungnah-
me (des Predigers) von der Gemeinde dis-
kutiert und weitergefiihrt wird.» Allerdings
frage ich mich, ob dieser Grundsatz nur fiir
politische Predigten gelten soll. Die Ein-
wegkommunikation ist ja gewiss nicht nur
das Problem der politischen Predigt, son-
dern der traditionellen Wortverkiindigung
iberhaupt. Es sind nicht die «politischen»,
sondern oft gerade die «unpolitischen» Pre-
digten, iiber die ich in Zorn gerate.

Wer immer nun aber in der Kirche und
fiir die Kirche politisch redet, ob die Mehr-
heit, das kirchliche Amt oder die unbeque-
men Propheten und Prophetinnen, der letzte
Massstab fiir die Verbindlichkeit ihres Re-
dens kann nur das Evangelium selber sein.

206

Noch anders stellt sich die Frage dieser
Verbindlichkeit gegeniiber Staat und Ge-
sellschaft. Hier wiegt kirchliche Autoritit
nicht mehr als ihre Argumente. Das ist iibri-
gens auch die Meinung des Konzils. Die
Pastoralkonstitution «Gaudium et spes» re-
spektiert die «Autonomie der irdischen
Wirklichkeiten» (Nr. 36). Die Kirche kann
der Welt daher nicht mit der formalen Auto-
ritdt ihrer Amtstriger begegnen, sondern
nur auf der Basis des «gegenseitigen Dia-
logs» (Nr. 40). Das schliesst einen «Neo-
konstantinismus», auch einen «von links»,
zum vornherein aus.

5. These: Es gibt nicht nur das Thema
«Kirche und Politik», sondern auch das
Problem «Politik und Kirche»: die zu-
nehmende Einmischung politischer Par-
teien und selbst staatlicher Organe in die
kirchliche Verkiindigung.

Obschon der moderne Rechtsstaat der Neu-
tralitidt beziehungsweise Nichtidentifikation
gegeniiber Kirchen und andern religiésen
oder weltanschaulichen Gemeinschaften
verpflichtet ist, obschon daher auch die po-
litischen Parteien im Rechtsstaat auf reli-
gios oder weltanschaulich letzte Aussagen
verzichten (sollten), stellen wir heute die
umgekehrte Tendenz fest, dass biirgerlicher
Staat und biirgerliche Parteien der Kirche
eine bestimmte Auslegung der biblischen
Botschaft aufzwingen wollen und dadurch
die kirchliche Verkiindigungsfreiheit in
Frage stellen, wenn nicht verletzen. Dazu
nochmals drei Beispiele:

— In ihrer Vernehmlassung zur kantonalziir-
cherischen Initiative fiir die Trennung von
Kirche und Staat schrieb 1976 die FDP:
«Der Weiterbestand der Kirchen als Kor-
perschaften des oOffentlichen Rechts wird
sich auf die Dauer nur aufrechterhalten las-
sen, wenn die Kirchen den Boden der
christlichen Heilslehre und Ethik nicht mit
dem der Politik vertauschen»(NZZ, 5./6.
Juni 1976). Ist diese «Unterscheidung der
Geister» aber nun wirklich Sache einer poli-
tischen Partei? Und was versteht die FDP
unter «Politik» im Gegensatz zur «christli-
chen Heilslehre und Ethik»? Auch dafiir
gibt es ein Beispiel. Als Lukas Vischer «bei
der Unterdriickung der Schwarzen in Siid-
afrika die Glaubwiirdigkeit des Evange-



liums auf dem Spiel» sah, erwiderte der
Pressedienst der FDP Schweiz: «Was hier
von Professor Vischer vertreten wird, ist
eine christlich verbrimte politische Ideo-
logie, aber keine christliche Theologie»
(NZZ, 24./25. Januar 1987). So einfach ist
das, wenn die biblische Botschaft der biir-
gerlichen (Geschifts-)Welt ins Gehege
kommt.

— Wohin diese Tendenz letztlich fiihrt, zeigt
das Grundsatzdokument des interamerika-
nischen Sicherheitsausschusses von 1980 in
Santa Fé, worin festgehalten wird: «Die
US-Aussenpolitik muss beginnen, die Be-
freiungstheologie zu bekidmpfen... Un-
gliicklicherweise haben marxistisch-lenini-
stische Krifte die Kirche als politische
Waffe gegen privates Eigentum und kapi-
talistische Produktionsweise benutzt, indem
sie die Religionsgemeinschaften mit Ideen
infiltriert haben, die weniger christlich denn
kommunistisch sind.»** Was christlich ist,
was also die Kirche in der Dritten Welt ver-
kiindigen darf und was nicht, bestimmt die
US-Administration. Der Kapitalismus wird
zur Staatsreligion.

— Da mag auch ein faschistischer Staatschef
wie General Pinochet nicht zuriickstehen.
Neulich mahnte er die chilenischen Bischo-
fe, sie sollten weniger politische Erklidrun-
gen abgeben und dafiir «<90 Prozent ihrer
Zeit auf das Beten verwenden» (TA, 9.
Mirz 1987).

Das Problem ist nicht neu: Als 1231 Kai-
ser Friedrich II. den «Irrglauben» zum «of-
fentlichen Verbrechen» erkldrte und den
Papst gar mahnte, in der Verteidigung des
Glaubens grosseren Eifer zu zeigen, da er-
kannte Gregor IX. die Gefahr, die der Kir-
che drohte. Um zu verhindern, dass der
Staat sich die Kompetenz anmasste, liber
Wabhrheit und Irrtum in Glaubensfragen zu
entscheiden, schuf der Papst die Inquisition,
die fortan fiir die Beurteilung von «Glau-
bensdelikten» zustdndig sein sollte. Die
Kirchen miissten sich heute gewiss mit ganz
anderen Methoden, aber nicht weniger ent-
schieden gegen die Einmischung der Politik
in ihre Verkiindigungsfreiheit zur Wehr set-
zen.

1 Zit. nach: Hans Welzel, Naturrecht und materiale
Gerechtigkeit, Gottingen 1962, S. 110.
2 Die Schweizer Bischofe zur Mitbestimmung, in:

Schweizerische Kirchenzeitung (SKZ), 19. Februar
1976, S. 127.

3 Nach dem Manuskript, das am «Gespriach zwischen
Kirchenamt und politischer Partei» vom 11./12. Sep-
tember 1976 in Bad Schonbrunn vorgetragen und den
Teilnehmenden abgegeben wurde. Unter «Partei» war
die CVP gemeint. Als damaliges Mitglied der Kom-
mission Justitia et Pax sass ich auf der Seite des «Kir-
chenamtes».

4 Dokumentiert in: epd. vom 26. Februar 1981.

5 Besprochen in: NW 1988, S. 344.

6 Dokumentiert in: SKZ, 8. Mai 1986.

7 Vgl. die von Justitia et Pax herausgegebenen Publi-
kationen: Militdrdienst — Militdrdienstverweigerung —
Zivildienst (1981), Die Bankeninitiative (1981),
Menschenrechte und katholische Soziallehre — Sozial-
ethische Uberlegungen zur Totalrevision der Bundes-
verfassung sowie zum Beitritt der Schweiz zur Euro-
péischen Sozialcharta und zur UNO (1985). Hinzu ge-
kommen ist die mit dem Institut fiir Sozialethik des
SEK herausgegebene Broschiire: Welches Bodenrecht
ist fiir Mensch und Boden recht? (1987) Diese Verof-
fentlichungen sind erhiltlich iiber folgende Bestell-
adresse: Justitia et Pax, Effingerstrasse 11, Postfach
1669, 3001 Bern.

8 Vgl. Justitia et Pax/Kommission fiir soziale Fragen
des SEK, Sozialethische Uberlegungen zur Diskus-
sion iiber die Abschaffung der Schweizer Armee,
Bern, Mai 1989. Von seiten der Kirchenleitungen liegt
bis jetzt erst die Stellungnahme des SEK-Vorstandes
vor, dokumentiert in: NZZ, 1. Juni 1989.

9 Vgl. Kurt Mahnig/Markus Liechti, Bergpredigt oder
Feldpredigt?, in: NW 1979, S. 30ff.

10 Texte zum Kirchlichen Entwicklungsdienst, Nr.
15, hg. von Dienste in Ubersee, Frankfurt am Main
1978.

11 Justitia et Pax (Hg.), Die Verantwortung der Kir-
che im Wohnungswesen, Freiburg 1985, S. 6.

12 Richard Friedli, Frieden wagen, Freiburg 1981, S.
181.

13 Walter Riiegg, Glaube als Basis der Armeefreund-
lichkeit — Uber die Einstellung verschieden religiser
Schweizer zum Militér, in: Ziirichsee-Zeitung, 19,
November 1982.

14 Ansgar Friemelt/Fritz Oser, Den Frieden lernen,
Olten 1973, S. 172ff,

15 Dokumentiertin: Orientierung, 31.Mai 1984,S. 118.
16 Feministisch-theologische Thesen zu Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der Schopfung, in: NW
1988, S. 292.

17 Hans-Rudolf Kurz, Tages-Anzeiger-Magazin, 20.
Januar 1973.

18 Zit. nach: Franz J. Hinkelammert, Die Politik des
totalen Marktes, ihre Theologisierung und unsere Ant-
wort, in: NW 1984, S. 307.

19 Kirche im Verstdandnis des Menschen von heute,
Ziff. 2.2.2.

20 Vgl. Friedhelm Hengsbach, Ein neuer Typ katholi-
scher Soziallehre, in: Katholische Sozialakademie
Osterreichs und Publik-Forum (Hg.), Wirtschaftliche
Gerechtigkeit fiir alle — Hirtenbrief der katholischen
Bischofskonferenz der USA, Frankfurt 1987, S. 6ff.
21 Vgl. Walter Ludin, Predigt iiber den Milchpreis?,
in: Vaterland, 25. Januar 1974.

22 Beziehung zwischen Kirche und politischen Ge-
meinschaften, Ziff. 1.5.4.11.

23 Zit. nach: Hinkelammert, a.a.0., S. 307.

207



	Fünf Thesen zu Kirche und Politik

