
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Josef der Arbeiter : eine 1.-Mai-Predigt

Autor: Eigenmann, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Eigenmann

Josef der Arbeiter
Eine l.-Mai-Predigt

Heute vor hundert Jahren hat der Internationale

Arbeiterkongress in Paris den 1. Mai
als Tag der Arbeit ausgerufen. Am 1. Mai
feiert aber auch die katholische Kirche seit
1956 das Fest Josefs des Arbeiters.

An diesem Tag wäre zunächst an die
gesellschaftliche Herkunft Josefs zu erinnern.
Als Zimmermann war er ein Kleingewerb-
ler und gehörte damit einer abhängigen
Schicht an. Er war abhängig von den
Grosshändlern und den Angehörigen der
Tempelaristokratie.

Zu erinnern wäre an diesem Tag daran,
dass Jesus in die Fussstapfen seines Vaters
trat. Denn von ihm heisst es im Evangelium:

«Ist er nicht der Sohn des
Zimmermanns?»

Zu erinnern wäre, dass Josef und seine
Familie die Herkunft aus einer abhängigen
Gesellschaftsschicht nicht verleugnet
haben.

Ja, mehr noch, Jesus wandte sich im Laufe
seines Lebens den Deklassierten seines

Volkes zu, den Tagelöhnern und Sklaven.
Jesus, auf den wir getauft sind, nach dem
wir uns benennen und auf den wir uns berufen,

dieser Jesus hat sich für die Menschen
unten und am Rande der Gesellschaft
entschieden. Und das eigentlich Skandalöse,
das ihn denn auch ans Kreuz brachte, war
sein Anspruch, mit seiner Option für die
Deklassierten den Willen Gottes zu erfüllen.

Er, Jesus, der Sohn des Zimmermanns
Josef, entzog damit den damals Herrschenden

die göttliche Legitimation ihrer privilegierten

Stellung.
An die Herkunft Jesu aus ärmlichen

Verhältnissen und an seine Option für die
Menschen unten in der Gesellschaft wäre am
heutigen Tag zu erinnern. Und es wäre
zudem ernsthaft darüber nachzudenken, was
es denn heisst, in diesem Jesus unten in der
Gesellschaft habe sich Gott geoffenbart -
und eben nicht in einem aus der Ober¬

schicht. Geschieht da nicht von Gott her
Umkehrung aller Werte, Umkehrung der
Bewertung von Oben und Unten, so wie wir
sie landläufig für plausibel halten?

Heute müsste nicht nur an die
gesellschaftliche Herkunft Josefs und seiner
Familie erinnert werden, sondern auch an die
gesellschaftliche Stellung des Christentums
und die politische Option der Christen im
Laufe der Geschichte.

Waren die ersten christlichen Gemeinden
innerhalb des römischen Reiches zunächst
eine von Staates wegen verfolgte Sondergruppe,

so änderte sich dies grundlegend,
als der christliche Glaube im Jahre 380 zur
Staatsreligion erklärt wurde. Aus den
Verfolgten sind Verbündete der Mächtigen und
Stützen des römischen Reiches geworden.
Über weite Strecken machte das Christentum

im Laufe der Geschichte jeweils
gemeinsame Sache mit den Reichen und
Mächtigen. Jene, die eine andere Option
getroffen hatten, wurden ausgegrenzt oder
physisch liquidiert. Auch daran müsste am
heutigen Tag erinnert werden.

Als die im Zuge der industriellen Revolution

entstandene Arbeiterklasse um die
elementarsten Rechte und Sicherheiten
kämpfte, standen die Christen und die
christlichen Kirchen, von wenigen Ausnahmen

abgesehen, abseits. Die Kirche war zur
Kirche der Bourgeoisie geworden und hatte
keine Sensibilität für die Not und das Elend
der Arbeiter, deren Frauen und Kinder.

Nicht von ungefähr haben die Arbeiterinnen
und Arbeiter in ihrem Kampflied, der

Internationale, gesungen:

«Es rettet uns kein höhres Wesen,
kein Gott, kein Kaiser, noch Tribun.
Uns aus dem Elend zu erlösen,
das müssen wir schon selber tun!»

Diese durchaus religionskritisch gemeinten
Zeilen sind nicht des Atheismus zu be-

197



zichtigen, sondern müssen als Ausdruck
historischer Erfahrung ernst genommen
werden.

In der Tat haben sich die Arbeiter und
Arbeiterinnen alle Rechte, alle Humanisierung

der Arbeit und alle sozialen Sicherungen

selbst erkämpfen müssen. Nichts wurde
ihnen geschenkt. Keine einzige Stunde
Arbeitszeitverkürzung. Kein Rappen
Lohnerhöhung. Das ist eine historische Tatsache.

Und es ist ebenso eine historische Tatsache,

dass die christlichen Kirchen über weite

Strecken Schuld auf sich geladen haben,
als sie die Arbeiterklasse in ihrem Kampf
nicht unterstützten.

Am Fest des heiligen Josef, des Patrons
der Arbeiter, müsste daran erinnert werden,
dass bis auf den heutigen Tag in der bei uns
bestimmenden Wirtschaftsweise der Profit
mehr zählt als das Leben von Arbeitern und
Arbeiterinnen. Es müsste daran erinnert
werden, dass die Arbeiter auch heute noch
die Folgen von Fehlentscheidungen des

Managements zu tragen haben, obwohl sie
auf diese Entscheidungen keinen Einfluss
nehmen können.

Aber nicht nur an die eher dunkle Seite
der Kirche in ihrem Verhältnis zur Arbeiterschaft

und zur sozialen Frage wäre heute zu
erinnern. Es wäre auch hinzuweisen auf
neue Ansätze in der Kirche, in der katholischen

Soziallehre und in der Theologie der
Befreiung. Da hat zum Beispiel das Zweite
Vatikanische Konzil in der Pastoralkonstitution

über die Kirche in der Welt von heute
erklärt: «...ist doch der Mensch Ursprung,
Mittelpunkt und Ziel aller Wirtschaft.»

Wir müssten heute über die Konsequenzen
nachdenken, die eine solche Zuordnung

von Mensch und Wirtschaft für die konkrete
Ausgestaltung der Wirtschaftsordnung

hätte. Ohne Wenn und Aber müsste die
Wirtschaft im Dienst der Menschen und der
Befriedigung ihrer Bedürfnisse stehen. Und
nicht umgekehrt die Menschen im Dienste
der Wirtschaft mit dem letzten Ziel der
Rendite des investierten Kapitals.

«Ist doch der Mensch Ursprung, Mittelpunkt

und Ziel aller Wirtschaft.» Die
Anwendung dieses Prinzips auf unsere
Wirtschaft hätte die radikale Umkehrung
von deren innerster Logik zur Folge. Es
wäre darüber nachzudenken und zu fragen,
wozu eigentlich solche Texte geschrieben

198

und kirchenoffiziell veröffentlicht werden,
wenn nicht zu deren Realisierung.

Neben diesem fundamentalen Grundsatz
des Zweiten Vatikanischen Konzils dürfte
am heutigen Fest des Patrons der Arbeiter
auch an die von Papst Johannes Paul II.
vertretene Soziallehre erinnert werden. In
seiner Enzyklika «Laborem exercens» vertritt

er den Vorrang der Arbeit vor dem
Kapital. Er hat die katholische Soziallehre
um ein bedeutsames Mass weiterentwickelt,
wenn er in seiner Enzyklika schreibt: «Die
Verwirklichung der Rechte des Arbeitnehmers

darf aber nicht dazu verurteilt sein, nur
einen Ableger von Wirtschaftssystemen
darzustellen, die mehr oder weniger
ausschliesslich vom Gesichtspunkt des
grösstmöglichen Profits geleitet würden. Ganz im
Gegenteil, gerade die Rücksicht auf die
objektiven Rechte des Arbeitenden ist es,
die einen angemessenen und grundlegenden
Massstab für den Aufbau der gesamten
Wirtschaft bilden muss...» Der Papst
fordert also, dass jede Gesellschaft, jeder Staat
und jede Wirtschaftspolitik der Welt diesem
Massstab der objektiven Rechte des
Arbeitenden unterworfen werden müssen.

Heute, am 1. Mai, am Tag der Arbeit,
feiern wir das Fest des heiligen Josef, des
Patrons der Arbeiter. Feiern verpflichtet,
entsprechend den Erinnerungen, die mit
diesem Fest verbunden sind:

Es ist die Erinnerung an die Herkunft
Josefs und seiner Familie, in der Jesus
aufgewachsen ist.

Es ist die Erinnerung an die Geschichte
des Christentums und der Kirche, die über
weite Strecken die parteiische Solidarität
Jesu mit den gesellschaftlich Deklassierten
vielleicht noch verbal verkündet, nicht aber
in der gesellschaftlichen Praxis konkret
bezeugt haben.

Es ist aber auch die Erinnerung an neue
Aufbrüche und Ansätze in der Kirche, die
soziale Verantwortung deutlicher
wahrzunehmen. Denn die Erkenntnis beginnt sich
durchzusetzen, dass da, wo es um das
Leben von Menschen geht, soziale Fragen zu
zentralen Fragen des Glaubens werden.

Es wäre die Aufgabe von uns Christen,
jenem Aberglauben an Sachzwänge
abzuschwören, der im biblischen Sinne als
Götzendienst zu bezeichnen ist. Als Christen
müssten wir immer wieder daran erinnern,



dass nichts in der Welt absolut gesetzt werden

darf: nicht die Herrschaft des Kapitals,
nicht die an der Rendite der Investitionen
orientierte wirtschaftliche Entscheidungslogik,

nicht der selbständig gewordene
Mechanismus des wirtschaftlichen Wachstums
und auch nicht der Automatismus der
zunehmenden Verschuldung, in den hinein die
Länder der Dritten Welt versklavt sind.

Es ist nicht zu leugnen:

«Es rettet uns kein höhres Wesen,
kein Gott, kein Kaiser, noch Tribun.
Uns aus dem Elend zu erlösen,
das müssen wir schon selber tun!»

Die Gestaltung der Wirtschaft liegt in der
Verantwortung von uns Menschen. Keine
Wirtschaftsordnung fällt vom Himmel und
keine kommt aus des Teufels Küche. Jede
wird von Menschen gemacht. So oder
anders.

Im Vaterunser beten wir: «Dein Reich
komme, dein Wille geschehe, wie im Himmel

so auf Erden.»
«So auf Erden» - darauf käme es an.

(Predigt in der katholischen Kirche Rüti-
hofaml.Mai 1989)

Willy Spieler

Fünf Thesen zu Kirche und Politik

Wenn Kirchenleitungen oder einzelne
kirchliche Amtsträgerinnen und Amtsträger
an Staat und Gesellschaft Kritik üben, werden

sie regelmässig gemahnt, bei ihren «Leisten»

zu bleiben. Die Mahnung ist nicht
neu. «Silete Theologi in munere alieno!»
(Theologen, schweigt in einer Sache, die
euch fremd ist!), sagte schon 1612 der
Oxforder Völkerrechtler Alberico Gentili.1
Er meinte, Recht und Politik sollten allein
auf weltliche Vernunft gegründet und damit
kirchlicher Einmischung entzogen werden.
Für das damalige «Vernunftnaturrecht»,
später auch für die bürgerliche und die
proletarische Revolution war dieser Ordnungsruf

durchaus berechtigt, ein Akt der
Emanzipation von kirchlicher Bevormundung.

Der heutige Ordnungsruf geht von den
konservativen Kräften der Gesellschaft aus.
Er will nicht mehr ein revolutionäres
Bürgertum aus kirchlicher Bevormundung
befreien, sondern umgekehrt die Bevormundung

der Kirche durch ein etabliertes
Bürgertum aufrechterhalten. Offenbar ist es die
Kirche, die sich heute emanzipiert und
emanzipieren muss, um ihre Botschaft nicht
länger an evangeliumsfremde Interessen zu
verraten.

Kirche kann und darf nicht unpolitisch
sein. Das ist die Grundthese hinter den
Einzelthesen dieses Referats. Dabei gehe ich
von einem weitgefassten Begriff des Politischen

aus. Er umfasst nicht nur staatliches
Verhalten nach innen und aussen, sondern
auch schon jedes Sprechen und Handeln
von einzelnen Menschen und gesellschaftlichen

Institutionen (Christen und Kirchen),
das sich an staatliche oder gesellschaftliche
Machtträger richtet beziehungsweise auf
Veränderung oder Erhaltung staatlicher
oder gesellschaftlicher Strukturen zielt.

1. These: Kirche ist in ihrem Sprechen
und Handeln immer politisch, auch wenn
sie glaubt, auf Politik verzichten zu können.

1.1. Eine unpolitische Kirche gibt es nicht.
Kirche, die zu politischen Missständen
schweigt, wird an ihnen mitschuldig. Wer
am Status quo nichts auszusetzen hat, trägt
zu seiner Erhaltung bei. Die Nichteinmischung

zugunsten des Bestehenden ist
Einmischung zugunsten derer, die davon
profitieren, und zulasten derer, die darunter
leiden.

199


	Josef der Arbeiter : eine 1.-Mai-Predigt

