
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 6

Buchbesprechung: Hinweise auf Bücher : afrikanische Theologie zwischen schwarzer
Solidarität und afrikanischer Tradition

Autor: Imfeld, Al

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abrüstung» aussprach, fügte er hinzu, in
Ermangelung einer «internationalen
Vereinbarung» bliebe «nur übrig, dass ein
Staat, sei er nun klein oder gross, damit
vorangeht, aus eigenem freiem Entschluss
seinen Militärapparat auflöst und so der
Vernunft und der Menschlichkeit die Gasse
öffnet, durch welche die anderen nachfolgen

und den Krieg endgültig töten können»
(1955, S. 126f).

Schon 1957 kritisierte Kramer unsere
Rüstungspolitik mit Worten, die (leider)
über den Tag hinaus gültig sind: «In der Tat
beweist die ganze Art der schweizerischen
Kriegsrüstung - eingeschlossen der famose
,Zivilschutz' -, dass wir uns in Wirklichkeit
doch auf einen ,grossen', einen Atomkrieg
einrichten und uns nur nicht einzugestehen
wagen, dass beim Eintritt einer solchen
Katastrophe unser ganzer Rüstungsapparat
hoffnungslos versagen müsste. Ja, man
sucht sogar - in recht eigentlich verantwortungsloser

Weise - dem Volk einzureden,
,eine mit ihrem gebirgigen Gelände verbundene

Infanterie' wie die schweizerische
vermöge, ,falls ihre Moral aushält noch zu
kämpfen, wenn der apokalyptische Apparat
des Nuklearzeitalters an Selbstzerstörung
zusammengebrochen ist'» (1957, S. 88).
Kramer zitierte hier eine rüstungsparanoid
gewordene NZZ in ihrer damaligen «Oster-
ausgabe».

Unser Kommentator wusste, wie sehr die
«schweizerischen Kriegsrüstungen» auf der
Ideologie des Antikommunismus beruhten.
«Wie wird das aber werden», fragte er,
«wenn man endlich merkt, dass der Russenschreck

nur Erfindung ist...? Die Stunde
der Wahrheit wird auch einmal für unsere
Prediger des Kalten Krieges schlagen - und
vielleicht schon viel früher, als diese es sich
träumen lassen» (1966, S. 156).

Was Theo Pinkus in seinem Nachruf
schrieb, sei hier abschliessend als Bitte an
unsere Historikerinnen und Historiker
wiederholt: «Das beispielhafte Leben des
Sozialisten Hugo Kramer bedürfte einer
Biographie, die jungen Lesern Leitbild ihrer
Lebensentscheidungen sein könnte. Es
bedürfte einer Monographie seiner journalistischen

Leistungen, hat er doch bis in die
letzten Wochen vor seinem Tode das
geschriebene Wort als Waffe im Befreiungskampf

des arbeitenden Menschen und als
Leuchtfeuer zu den Ufem einer neuen
sozialistischen Gesellschaft gehandhabt.»
1 Die Jahres- und Seitenzahlen beziehen sich auf
Kramers «Weltrundschau» in den «Neuen Wegen».
2 Der Welthunger und die Christen, NW 1955, S. 520.
3 A.a.O., S. 531,529.
4 Zit. nach Karl Dellberg, Genosse Hugo Kramer, in:
NW 1969, S. 203f.
5 In der «Weltrundschau», die als Beilage zum
November-Dezemberheft 1956 erschienen ist, S. 1.

6 Sozialist und Krieg (Separatdruck), St. Gallen 1931,
S. 40ff.

HNWEISE AUF BUCHER

Afrikanische Theologie zwischen schwarzer Solidarität
und afrikanischer Tradition
James H. Cone: Zeugnis und Rechenschaft. Christlicher Glaube in schwarzer Kirche. Edition Exodus,
Freiburg (neu: Brig) 1988. 188 Seiten, Fr. 25.-.
James H. Cone: Für mein Volk. Schwarze Theologie und schwarze Kirche. Exodus, 1987. 271 Seiten,
Fr. 34.80.
Mercy Amba Oduyoye: Wir selber haben ihn gehört. Theologische Reflexionen zum Christentum in
Afrika. Exodus, 1988. 228 Seiten, Fr. 25.-.
Gabriel M. Setiloane: Der Gott meiner Väter und mein Gott. Afrikanische Theologie im Kontext der
Apartheid. Mit einem Geleitwort von Jürgen Moltmann. Peter Hammer Verlag, Wuppertal 1988. 122
Seiten, Fr. 15.70.

Kein südafrikanischer Theologe kommt heute
um James Cone herum. Er wird «der Vater der
schwarzen Theologie» genannt. Er hat 1976 in
Dar es Salam EATWOT, die ökumenische
Vereinigung der Dritte-Welt-Theologen mitbegrün¬

det. Die Befreiungstheologie wäre ohne seine
Person, sein Werk und seinen missionarischen
Einsatz um die «Rückseite» ärmer. Selbst
Lateinamerika - vor allem eine dort langsam entstehende

Mestizen-Theologie - verdankt ihm viel.

195



Im südlichen Afrika hat jeder ohne die Lektüre

Cones Theologen wie Desmond Tutu, Allan
Boesak, Ben Khumalo, Gabriel Setiloane oder
Gwinyai Muzorewa bloss einseitig begriffen.

Warum Jim Cone diese prophetische Kraft
besitzt, vermag sein Memorial «Zeugnis und
Rechenschaft», eine glänzende Mischung von
Biografie, Geschichte und Theologie, von erlebtem
Leid, durchgemachter Verachtung und deren
Sinn-Deutung einsichtig zu machen. Das Buch
ist dazu noch eine spannende Seiten-Geschichte
der Bürgerrechtsbewegung und der Ausstrahlung

von Martin Luther King. Ein Europäer und
Weisser wird erst einmal glauben, das sei masslose

Übertreibung - diese absolute Dominanz,
Penetranz und Arroganz von weiss, westlich-
weiss, christlich und wissenschaftlich-männlich.
Cone studierte während der Protestmärsche
Ende der fünfziger und anfangs der sechziger
Jahre Barth und Brunner. Einem Schwarzen
wird mehr als das Doppelte an Wissen und
Arbeit abverlangt. Aber ob all des Büffeins bleibt
er in der Studierstube und ruhig. Ist das der Sinn
dieses Theologiestudiums? Er bricht mit dieser
Tradition theologischer Ausbildung. Er wird nun
selbst des Rassismus angeklagt. Cone führt uns
den Weg entlang, wie er zu einer «schwarzen
Theologie» kommen müsste und was sie meint.
Uns im Westen muss das erklärt werden; für den
Afrikaner zündet es sofort: Hier ist einer, der
durch das Gleiche hindurchging und der
dennoch Christ sein will. «Die meinem Volk angetane

Brutalität ist so extrem gewesen, dass ich bei
meinem Eintreten für die Befreiung der Schwarzen

kaum übertreiben konnte.» Cone ringt um
die Relevanz der Theologie überhaupt, denn im
nordamerikanischen Kontext war diese stets eine
Nachfolge europäischer Theologen und setzte
sich nie mit Sklaverei, Rassismus, Kapitalismus
und Armut auseinander. Jim Cone und Paul
Tillich führten erst eine Wende herbei.

All das bildet die Grundlage von Cones Theo-
logisieren. Wie er konkret und hautnah vorgeht,
zeigt «Für mein Volk» eindrücklich. Reflexion
und Engagement für Befreiung und Rechte oder
Anerkennung gehen ineinander über. «Schwarz»
ist eher ein Programm, eine Provokation, eine
Akzentsetzung, aber auch die Suche nach dem
Geheimnis von diesem Schwarz-Sein. Cone
vergisst andere Minderheiten nicht. Viele besitzen
etwas von diesem Stigma «schwarz» - auch die
Frauen. So ist sein Ansatz selbst ein Impuls zu
einer feministischen Theologie. Sein Zeugnis
ruft andere auf, für sich dasselbe zu tun und es
nicht den «Weissen» (sag Papst und Kaiser, Gott
und Engeln, westlichen Theologen und
Wissenschaftlern, den starken Männern) zu überlassen.

Die «schwarze Theologie im südlichen
Afrika» ist nicht so sehr afrikanisch, als vielmehr
eine Sinn-Frage des Leidens, Verachtetseins, des

196

Rassismus und der Unterdrückung. Hier geht es
noch um einen eindeutigen Kampf gegen einen
klaren Feind. Was aber kommt nach der
«Unabhängigkeit»? Gabriel Setiloane, aus
Südafrika, längere Zeit im Ausland, auch in der
Bildungsarbeit in der Schweiz, Methodist, etwas in
Distanz in Botswana und Swaziland, spürt
afrikanischen Begriffen nach: Badimo die Vorfahren;

Botho Menschlichkeit; Modimo Gott;
Lôôwe Gottes Bote; und vor allem der mythischen

Vorstellung vom «Loch, das niemals voll
wird» und «dem Loch im Grund», aus dem Kinder,

Männer, Frauen und Tiere hervorkamen und
nun miteinander leben. Bei Setiloane spürt jeder
sofort die Bedeutung des Worts und der Oralität,
der Mythen und Traditionen in Schwarzafrika.
Ein erster Einblick für uns Aussenstehende in
dieses LOCH.

Schwarz und Frau ist Mercy Amba Oduyoye,
aus Ghana, zur Zeit in Genf beim OeRK als
Direktorin der Frauenabteilung, Methodistin,
zuvor Dozentin in Ibadan, Nigeria, und am
Union Theological Seminary in New York, wo
Cone lehrt. Das Christentum hat in Afrika die
Frau nur als Kind und Dienerin einbezogen, hat
sie gar aus wichtigen traditionell theologischen
Positionen verdrängt und insgesamt an den Rand
gedrückt. Es gibt heute wenige Frauen-Theologinnen.

Es ist für Oduyoye (wie auch für Cone
u.a.) wesentlich, zuerst der Geschichte nachzugehen,

sie aufzuarbeiten und von dort her sich
die ersten theologischen Knacknüsse geben zu
lassen. Ihr Buch wird so auch zu einem der wenigen

Bücher afrikanischer Kirchengeschichte
(seit dem Frühchristentum, über die Missionsperiode

bis heute). Dann wendet sie sich Themen,
die in Zukunft zu den typisch afrikanischen
gehören werden, zu: Exodus (das Alte hinter sich
lassen), das Wort, Gott als Schöpfer und Eigentümer

der Erde, Jesus als Befreier, Bund und
Gemeinschaft. Ein Bijou eigener Art schenkt uns
Oduyoye in ihrem Aufsatz «Feminismus - eine
unverzichtbare Voraussetzung für eine christliche

Anthropologie». Will eine Religion/Theologie
in Afrika relevant sein, dann wird sie zwei

Geheimnisse oder zwei Skandale sinndeuten
müssen: Warum gibt es. Schwarz, und warum ist
die Frau dem Schwarzen gleich behandelt
worden?

Alle plädieren für eine sehr konkrete, kontextuelle,

interkulturelle, relevante, vielgestaltige,
buntscheckige, offene, ins Herz des Lochs und
des Leidens führende Theologie (die Begriffe
sind alle den Autoren entnommen). Alle rufen
nach Menschlichkeit, Mitmenschlichkeit,
Gerechtigkeit, Gemeinschaft, dem Ab-Bild Gottes
sowohl im Ghetto von Harlem als auch in
Schwarzafrika, im Armen und Leidenden.

AI Imfeld


	Hinweise auf Bücher : afrikanische Theologie zwischen schwarzer Solidarität und afrikanischer Tradition

