Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 83 (1989)

Heft: 6

Buchbesprechung: Hinweise auf Bicher : afrikanische Theologie zwischen schwarzer
Solidaritat und afrikanischer Tradition

Autor: Imfeld, Al

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abriistung» aussprach, fiigte er hinzu, in
Ermangelung einer «internationalen Ver-
einbarung» bliebe «nur iibrig, dass ein
Staat, sei er nun klein oder gross, damit
vorangeht, aus eigenem freiem Entschluss
seinen Militdrapparat auflost und so der
Vernunft und der Menschlichkeit die Gasse
offnet, durch welche die anderen nachfol-
gen und den Krieg endgiiltig toten konnen»
(1955, S. 126f.).

Schon 1957 kritisierte Kramer unsere
Riistungspolitik mit Worten, die (leider)
iiber den Tag hinaus giiltig sind: «In der Tat
beweist die ganze Art der schweizerischen
Kriegsriistung — eingeschlossen der famose
,Zivilschutz’ —, dass wir uns in Wirklichkeit
doch auf einen ,grossen’, einen Atomkrieg
einrichten und uns nur nicht einzugestehen
wagen, dass beim Eintritt einer solchen Ka-
tastrophe unser ganzer Riistungsapparat
hoffnungslos versagen miisste. Ja, man
sucht sogar — in recht eigentlich verantwor-
tungsloser Weise — dem Volk einzureden,
,eine mit ihrem gebirgigen Geldnde verbun-
dene Infanterie’ wie die schweizerische ver-
moge, ,falls ihre Moral aushilt (!), noch zu
kdmpfen, wenn der apokalyptische Apparat
des Nuklearzeitalters an Selbstzerstorung
zusammengebrochen ist’» (1957, S. 88).
Kramer zitierte hier eine riistungsparanoid
gewordene NZZ in ihrer damaligen «Oster-
ausgabe».

HINWEISE AUF BUCHER!

Unser Kommentator wusste, wie sehr die
«schweizerischen Kriegsriistungen» auf der
Ideologie des Antikommunismus beruhten.
«Wie wird das aber werden», fragte er,
«wenn man endlich merkt, dass der Russen-
schreck nur Erfindung ist...? Die Stunde
der Wahrheit wird auch einmal fiir unsere
Prediger des Kalten Krieges schlagen — und
vielleicht schon viel friiher, als diese es sich
traumen lassen» (1966, S. 156).

Was Theo Pinkus in' seinem Nachruf
schrieb, sei hier abschliessend als Bitte an
unsere Historikerinnen und Historiker wie-
derholt: «Das beispielhafte Leben des So-
zialisten Hugo Kramer bediirfte einer Bio-
graphie, die jungen Lesern Leitbild ihrer
Lebensentscheidungen sein konnte. Es be-
diirfte einer Monographie seiner journalisti-
schen Leistungen, hat er doch bis in die
letzten Wochen vor seinem Tode das ge-
schriebene Wort als Waffe im Befreiungs-
kampf des arbeitenden Menschen und als
Leuchtfeuer zu den Ufern einer neuen so-
zialistischen Gesellschaft gehandhabt.»

1 Die Jahres- und Seitenzahlen beziehen sich auf Kra-
mers «Weltrundschau» in den «Neuen Wegen».

2 Der Welthunger und die Christen, NW 1955, S. 520.
3 Aa0,S. 531, 529.

4 Zit. nach Karl Dellberg, Genosse Hugo Kramer, in:
NW 1969, S. 203f.

5 In der «Weltrundschau», die als Beilage zum No-
vember-Dezemberheft 1956 erschienen ist, S. 1.

6 Sozialist und Krieg (Separatdruck), St. Gallen 1931,
S. 40ff.

Afrikanische Theologie zwischen schwarzer Solidaritat

und afrikanischer Tradition

James H. Cone: Zeugnis und Rechenschaft. Christlicher Glaube in schwarzer Kirche. Edition Exodus,

Freiburg (neu: Brig) 1988. 188 Seiten, Fr. 25.—.

James H. Cone: Fiir mein Volk. Schwarze Theologie und schwarze Kirche. Exodus, 1987. 271 Seiten,

Fr. 34.80.

Mercy Amba Oduyoye: Wir selber haben ihn gehért. Theologische Reflexionen zum Christentum in

Afrika. Exodus, 1988. 228 Seiten, Fr. 25.—.

Gabriel M. Setiloane: Der Gott meiner Viter und mein Gott. Afrikanische Theologie im Kontext der
Apartheid. Mit einem Geleitwort von Jiirgen Moltmann. Peter Hammer Verlag, Wuppertal 1988. 122

Seiten, Fr. 15.70.

Kein siidafrikanischer Theologe kommt heute
um James Cone herum. Er wird «der Vater der
schwarzen Theologie» genannt. Er hat 1976 in
Dar es Salam EATWOT, die 6kumenische Ver-
einigung der Dritte-Welt-Theologen mitbegriin-

det. Die Befreiungstheologie wire ohne seine
Person, sein Werk und seinen missionarischen
Einsatz um die «Riickseite» drmer. Selbst Latein-
amerika — vor allem eine dort langsam entste-
hende Mestizen-Theologie — verdankt ihm viel.

195



Im siidlichen Afrika hat jeder ohne die Lek-
tiire Cones Theologen wie Desmond Tutu, Allan
Boesak, Ben Khumalo, Gabriel Setiloane oder
Gwinyai Muzorewa bloss einseitig begriffen.

Warum Jim Cone diese prophetische Kraft
besitzt, vermag sein Memorial «Zeugnis und Re-
chenschaft», eine glinzende Mischung von Bio-
grafie, Geschichte und Theologie, von erlebtem
Leid, durchgemachter Verachtung und deren

Sinn-Deutung einsichtig zu machen. Das Buch .

ist dazu noch eine spannende Seiten-Geschichte
der Biirgerrechtsbewegung und der Ausstrah-
lung von Martin Luther King. Ein Europier und
Weisser wird erst einmal glauben, das sei mass-
lose Ubertreibung — diese absolute Dominanz,
Penetranz und Arroganz von weiss, westlich-
weiss, christlich und wissenschaftlich-ménnlich.
Cone studierte wihrend der Protestmirsche
Ende der fiinfziger und anfangs der sechziger
Jahre Barth und Brunner. Einem Schwarzen
wird mehr als das Doppelte an Wissen und Ar-
beit abverlangt. Aber ob all des Biiffelns bleibt
er in der Studierstube und ruhig. Ist das der Sinn
dieses Theologiestudiums? Er bricht mit dieser
Tradition theologischer Ausbildung. Er wird nun
selbst des Rassismus angeklagt. Cone fiihrt uns
den Weg entlang, wie er zu einer «schwarzen
Theologie» kommen musste und was sie meint.
Uns im Westen muss das erklirt werden; fiir den
Afrikaner ziindet es sofort: Hier ist einer, der
durch das Gleiche hindurchging und der den-
noch Christ sein will. «Die meinem Volk angeta-
ne Brutalitit ist so extrem gewesen, dass ich bei
meinem Eintreten fiir die Befreiung der Schwar-
zen kaum iibertreiben konnte.» Cone ringt um
die Relevanz der Theologie {iberhaupt, denn im
nordamerikanischen Kontext war diese stets eine
Nachfolge europdischer Theologen und setzte
sich nie mit Sklaverei, Rassismus, Kapitalismus
und Armut auseinander. Jim Cone und Paul Til-
lich fiihrten erst eine Wende herbei.

All das bildet die Grundlage von Cones Theo-
logisieren. Wie er konkret und hautnah vorgeht,
zeigt «Fiir mein Volk» eindriicklich. Reflexion
und Engagement fiir Befreiung und Rechte oder
Anerkennung gehen ineinander iiber. «Schwarz»
ist eher ein Programm, eine Provokation, eine
Akzentsetzung, aber auch die Suche nach dem
Geheimnis von diesem Schwarz-Sein. Cone ver-
gisst andere Minderheiten nicht. Viele besitzen
etwas von diesem Stigma «schwarz» — auch die
Frauen. So ist sein Ansatz selbst ein Impuls zu
einer feministischen Theologie. Sein Zeugnis
ruft andere auf, fiir sich dasselbe zu tun und es
nicht den «Weissen» (sag Papst und Kaiser, Gott
und Engeln, westlichen Theologen und Wissen-
schaftlern, den starken Minnern) zu iiberlassen.

Die «schwarze Theologie im siidlichen
Afrika» ist nicht so sehr afrikanisch, als vielmehr
eine Sinn-Frage des Leidens, Verachtetseins, des

196

Rassismus und der Unterdriickung. Hier geht es
noch um einen eindeutigen Kampf gegen einen
klaren Feind. Was aber kommt nach der
«Unabhiangigkeit»? Gabriel Setiloane, aus Siid-
afrika, lingere Zeit im Ausland, auch in der Bil-
dungsarbeit in der Schweiz, Methodist, etwas in
Distanz in Botswana und Swaziland, spiirt afri-
kanischen Begriffen nach: Badimo = die Vorfah-
ren; Botho = Menschlichkeit; Modimo = Gott;
Lo66we = Gottes Bote; und vor allem der mythi-
schen Vorstellung vom «Loch, das niemals voll
wird» und «dem Loch im Grund», aus dem Kin-
der, Minner, Frauen und Tiere hervorkamen und
nun miteinander leben. Bei Setiloane spiirt jeder
sofort die Bedeutung des Worts und der Oralitit,
der Mythen und Traditionen in Schwarzafrika.
Ein erster Einblick fiir uns Aussenstehende in
dieses LOCH.

Schwarz und Frau ist Mercy Amba Oduyoye,
aus Ghana, zur Zeit in Genf beim OeRK als
Direktorin der Frauenabteilung, Methodistin,
zuvor Dozentin in Ibadan, Nigeria, und am
Union Theological Seminary in New York, wo
Cone lehrt. Das Christentum hat in Afrika die
Frau nur als Kind und Dienerin einbezogen, hat
sie gar aus wichtigen traditionell theologischen
Positionen verdringt und insgesamt an den Rand
gedriickt. Es gibt heute wenige Frauen-Theolo-
ginnen. Es ist fiir Oduyoye (wie auch fiir Cone
u.a.) wesentlich, zuerst der Geschichte nachzu-
gehen, sie aufzuarbeiten und von dort her sich
die ersten theologischen Knackniisse geben zu
lassen. Ihr Buch wird so auch zu einem der weni-
gen Biicher afrikanischer Kirchengeschichte
(seit dem Friihchristentum, iiber die Missionspe-
riode bis heute). Dann wendet sie sich Themen,
die in Zukunft zu den typisch afrikanischen ge-
horen werden, zu: Exodus (das Alte hinter sich
lassen), das Wort, Gott als Schopfer und Eigen-
tiimer der Erde, Jesus als Befreier, Bund und Ge-
meinschaft. Ein Bijou eigener Art schenkt uns
Oduyoye in ihrem Aufsatz «Feminismus — eine
unverzichtbare Voraussetzung fiir eine christli-
che Anthropologie». Will eine Religion/Theolo-
gie in Afrika relevant sein, dann wird sie zwel
Geheimnisse oder zwei Skandale sinndeuten
miissen: Warum gibt es Schwarz, und warum ist
die Frau dem Schwarzen gleich behandelt wor-
den?

Alle pladieren fiir eine sehr konkrete, kontex-
tuelle, interkulturelle, relevante, vielgestaltige,
buntscheckige, offene, ins Herz des Lochs und
des Leidens fithrende Theologie (die Begriffe
sind alle den Autoren entnommen). Alle rufen
nach Menschlichkeit, Mitmenschlichkeit, Ge-
rechtigkeit, Gemeinschaft, dem Ab-Bild Gottes
sowohl im Ghetto von Harlem als auch in
Schwarzafrika, im Armen und Leidenden.

Al Imfeld



	Hinweise auf Bücher : afrikanische Theologie zwischen schwarzer Solidarität und afrikanischer Tradition

