
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 6

Artikel: Black Theology - Theologie der Befreiung im südlichen Afrika

Autor: Khumalo, Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ben Khumalo

Black Theology -
Theologie der Befreiung im südlichen Afrika

Ende der sechziger Jahre begannen
schwarzsüdafrikanische Christen über die Aussagekraft

des Evangeliums angesichts der
Entrechtung der schwarzen Bevölkerungsmehrheit

durch das weisse Apartheidsystem
in ihrem Lande nachzudenken und das

Wort Gottes so zu lesen und auszulegen,
dass die schmerzhafte Lebenswirklichkeit
des «Schwarzseins im noch von weissen
Rassisten beherrschten Südafrika» in den
Mittelpunkt des gottesdienstlichen Geschehens

und des alltäglichen Tuns rückte. Sie
riefen damit eine Bewegung ins Leben, die
sich nicht (im Sinne einer «kontextuel-
len Theologie») mit der Infragestellung
des Universalitätsanspruchs abendländisch-
nordatlantischer Theologien begnügt,
sondern nach evangeliumsgemässen Beiträgen
zur Abschaffung des Übels der weissen
Vorherrschaft und zur Herbeiführung eines
auf Dauer friedlichen Miteinanderlebens
aller Bevölkerungsgruppen ihres Landes
sucht.

«Gott ist schwarz»

Ein eindeutiges Bekenntnis gegen Lehre
und Praxis des Rassismus im südlichen
Afrika wurde erstmals öffentlich vernehmbar,

als sich schwarz-südafrikanische und
-namibische Hörer und Täter des Wortes
Gottes entschlossen, ihre Glaubenspraxis
hinfort so zu gestalten, dass die Proselyten-
macherei (damit ist gemeint, dass Schwarze,

statt ihre Eigenständigkeit zu finden,
sich dazu erziehen lassen, so werden zu
wollen wie die Weissen), die Vertröstung
auf das Jenseits und das unreflektierte Mit-
läufertum nicht mehr kritiklos hingenommen,

sondern in Frage gestellt und eindeutig

abgelehnt wurden. Die südafrikanische
Black Theology war geboren.

Zwar stammt der Begriff «Black Theology»

aus den USA, wo eine vergleichbare

176

theologische Bewegung schon früher
aufkam, «die Sache aber ist so alt wie die
Versuche weisser Christen, Schwarzen das

Evangelium zu bringen» (Allan Boesak).
Scheinbar verständnislos fragte mancher

gar wohlmeinende Theologe: «Wenn Gott
über Rassen und Hautfarben steht, wie kann
er dann Black Theology billigen?»

«Ich habe damals natürlich nicht verstanden,

dass Gott selbst geredet hat», erklärt
der (weisse) methodistische Pfarrer Cedric
Mayson, «ich müsste aus den Ketten befreit
werden, die mich, meine Kirche, meine
Freunde, meine Beziehungen, mein Denken
gefesselt hielten» - und fügt hinzu: «Die
Black Theology war das Werkzeug zu meiner

Befreiung.»
«Gäbe es» im südlichen Afrika «nicht

diese Überbewertung der Hautfarbe» - diese

brutal rücksichtslose Durchsetzung
ungerechtfertigter Macht- und Vorherrschaftsansprüche

einer Bevölkerungsminderheit
auf Kosten einer entmündigten und entrechteten

Bevölkerungsmehrheit -, «wäre nie
von Black Theology die Rede gewesen»
(Manas Buthelezi).

Die Entscheidungsphase jener kon-
fessionsübergreifenden Bekenntnisgemeinschaft

schwarzer Christen im südlichen
Afrika, die sich in einer Vielzahl von
Predigten, Referaten und Erklärungen
niedergeschlagen hat, ist in zusammenhängender
Gleichzeitigkeit und gegenseitiger Befruchtung

mit dem Prozess der Selbstwiederentdeckung

und Selbstbejahung, der black
consciousness, verlaufen, der von der
Erkenntnis ausgeht: «Das schlimmste Verbrechen,

das der weisse Mann begangen hat.
ist, dass er uns gelehrt hat, uns selbst zu
hassen.» Und: «Die Fesseln der eigenen
inneren Sklaverei abzustreifen..., (ist) die un-
erlässliche Voraussetzung für das Abschütteln

der äusseren Sklaverei» (James Cone).
Auf der Tagesordnung stehen Fragen



hinsichtlich der Auswirkungen «weisser»
Missions- und Glaubenspraxis auf den
Menschen schwarzer Hautfarbe im heutigen

südlichen Afrika:
- die «Kolonisierung des menschlichen
Selbst» (Manas Buthelezi)
- die «anthropologische Vernichtung» des
Menschen schwarzer Hautfarbe (Mveng)
- Dehumanisierung und Entwürdigung
(Black Consciousness Movement)
- Die «Negierung unseres Menschseins»
(Khumalo)
- Versöhnung ist unteilbar (Desmond Tutu)
- «Weisse Antworten reichen nicht mehr
aus!» (A. Boesak)

Der Unterdrückungsalltag, die black
experience, bietet somit den Kontext, in dem
das bewusste und prophetisch-kritische Hören

und Tun des Wortes Gottes verstärkt
und ernsthafter als zuvor stattfindet. In
Gottesdiensten, auf Gemeindeversammlungen,
Trauerfeiern und bei sonstigen Anlässen
erheben sich Stimmen, die neue Perspektiven

des Lebens und Glaubens aufzeigen.
Sinngemäss erklären sie: «Wo Ungerechtigkeit,

Ausbeutung und Unterdrückung ist,
da wirken die Bibel und der Gott der Bibel
unstürzlerisch. Unser Gott... ist kein Gott,
der den Status quo sanktioniert. Er ist ein
Gott der Überraschungen, der die Mächtigen

und die Ungerechten niederwirft, um
sein Reich aufzurichten» (Desmond Tutu).

Die bisherige Geschichte des betrogenen
Glaubens soll ihr Ende erfahren und von
einer ernsthaften Suche nach evangeliums-
gemässem Zeugnis gegen Unrecht und
Blasphemie ersetzt werden.

In fast poetischer Verdichtung wird
versucht, diese Entschlossenheit zum
Ausdruck zu bringen - sowohl als Ausdruck der
eigenen Betroffenheit als auch als Mitteilung

für andere: Wir wollen uns nicht mehr
dazu verleiten lassen, an einen farblosen
Gott zu glauben, denn wir haben erkannt,
wie «weiss» das Christentum geworden ist.
Da wir uns auch niemals dazu berufen fühlen

können, den Universalitätsanspruch dieses

«weiss» gewordenen Christentums
mitzutragen, schliessen wir uns zusammen auf
der Suche nach einem bibelgemässen
Christsein. Unser christliches Selbstverständnis

und das unseren Alltag bestimmende

Übel des Entrechtetseins fordern uns
dazu heraus, unsere Selbstwiederentdek-

kung vor dem Hintergrund der Feststellung
geschehen zu lassen: «Gott ist schwarz!»

«Gott ist schwarz» ist nicht metaphy-
sisch-ontologisch und nicht rassistisch zu
verstehen, sondern in dem Sinne, dass der
Entrechtete im heutigen Südafrika, der
ausnahmslos schwarz ist, sich mit Gott identifizieren

kann. Hunger und Unterernährung,
Analphabetentum und Mangel an
Ausbildungsmöglichkeiten, dürftige Gesundheitsfürsorge,

ständig steigende Kopfsteuersätze,
Zwangsumsiedlung und Ausbürgerung

in die lebensunfähigen «homelands» - diese

und andere alltägliche Erfahrungen eines
«Nicht-Weissen» im heutigen Südafrika
fordern Gott heraus. Er kann angesichts dieser

Zustände nicht weiss bleiben!
James Cone sagt, Gottes Liebe zum

Menschen offenbare sich in seiner Bereitschaft,

schwarz zu werden. «Er ist schwarz,
weil er uns liebt, und er liebt uns, weil wir
schwarz sind... Es ist nicht Liebe, Weisssein

zu akzeptieren,... Liebe ist, sich gegen
Weisse zu entscheiden.»

Und Allan Boesak: «Wenn Weisse an
Gottes Befreiungswerk in der Welt teilhaben

wollen, müssen sie sich zuerst fragen:
Wie können wir schwarz werden?»

Oder die niederländische feministische
Theologin Catharina J.M.Halkes: «Schwarzsein

erhält eine Bedeutung, die über den
wörtlichen Sinn hinausgeht: jeder Weisse
sollte schwarz werden, das heisst die Erfahrung

der Unterdrückung, Bewusstwerdung
und Befreiung durchmachen, um dadurch
ganzheitlicher zu werden und zu einer echten

Brüderlichkeit mit den Schwarzen zu
kommen.»

Ethik der Veränderung
als neue Glaubenspraxis

Mitten im rassistischen Alltag formiert sich
eine Glaubenspraxis, die keine blosse
Sonntagsbeschäftigung mehr sein, sondern sich
«mit den brennenden Fragen der schwarzen
Existenz» (Tutu) befassen will. Es entfaltet
sich hierdurch eine Ethik der Veränderung,
die die biblischen Momente der Umkehr,
der Erlösung, des Glaubens, der Vergebung,

der Erneuerung enthält und mit Inhalt
füllt. Die Überzeugung «Wir sind nicht für
die Weissen da; wir sind da!» bekommt als
zusätzliche Dimension, dass Christsein

177



nicht mehr Entfremdung und Unterjochung
mit sich bringen muss, sondern die
Selbstwiederentdeckung anleitet und
fördert.

Die Tagesordnung dieser Glaubenspraxis
«wird von denen festgelegt, die schwarz

sind und in Leidenssituationen leben, in
denen sie nicht mehr Mensch sein können,
in denen sie unterdrückt und entmannt
sind». Diese Träger der Suche nach
rassismusfreiem Miteinanderleben «zweifeln
nicht an der Existenz Gottes, sie zweifeln
nicht an seiner Güte und Liebe. Nein, man
kann von ihnen sagen, dass sie ihren
Gottesglauben schon mit der Muttermilch eingesogen

haben» (Desmond Tutu).
Die Inhalte ihres Zeugnisses in der Nachfolge

Christi können und sollen sich daher
im Alltag entfalten - und nicht mehr lediglich

in abstrakter Innerlichkeit; denn was
bei ihnen auf dem Spiel steht, «ist nicht so
sehr ein Hunger, mehr über Gott und Gottes
Sein zu hören, sondern was Gott zu ihrem
Leiden und ihrer Unterdrückung zu sagen
hat» (Simon Maimela).

Nicht so sehr die allenthalben erhobene
Forderung nach einer «Theologie mit
afrikanischer Farbe» (so der francophone
Afrikaner Tharcisse Tshibangu) oder nach
«Afrikanisierung des Evangeliums» steht
im Vordergrund, sondern eher die Suche
nach der Befreiung der christlichen Wahrheit

von Entstellungen und Missbräuchen,
damit die «zentrale Botschaft der Bibel:
Gott hat dich, sündiger Mensch, dazu
erschaffen, wozu Christus dich wiederhergestellt

hat» (Manas Buthelezi), auch bei
Hörern weisser Hautfarbe nicht mehr auf taube
Ohren stossen muss und zu rassismusfreiem
Miteinanderleben anleitet.

Die Grundlage dieser Glaubenspraxis
ergibt sich aus der eindeutigen Stellung der
Bibel gegen den Rassismus:

Alle Menschen sind nach Gottes Ebenbild

geschaffen (1. Mose 1,27); Christus ist
für alle Menschen zur Rechtfertigung und
zum Leben gestorben (Rom 5,18); die Kirche

Jesu Christi darf sich nicht nach Rassen
zerteilen lassen (Gal 3,28); wir sind als Leib
Christi aufgerufen, die Ungerechtigkeiten
nicht mitzumachen, sondern unser Leben
und unsere Glieder als Waffen der Gerechtigkeit

zur Verfügung zu stellen (Rom 6,13).
Die südafrikanische Black Theology ist

178

somit einerseits Anrufung Gottes hinsichtlich

der erkannten Blasphemie weisser
Glaubenspraxis und andererseits Bekenntnis

gegen die Entmenschlichung des
menschlichen Geschöpfs, die immer dort
stattfindet, wo die weisse Vorherrschaft
- den Menschen schwarzer Hautfarbe
entwürdigt, ihm seine Gottesebenbildlichkeit
raubt und ihn somit zum Dasein eines
«Nicht-Menschen» degradiert;
- den Menschen weisser Hautfarbe zum
Übermenschen werden lässt, der dem
Schöpfer gegenüber und im Verhältnis zu
seinem Mitmenschen schwarzer Hautfarbe
zum Unmenschen wird, da er diesen
entmenschlicht.

Der Wille des Schöpfers, der weder
einen Übermenschen noch einen Untermenschen,

sondern einen Menschen geschaffen
hat, wird im Rassismus durch bewusstes
Handeln verneint und verletzt. Die tägliche
Bitte «Dein Wille geschehe» will die
südafrikanische Black Theology daher nicht
mehr zum inhaltsleeren Repertoire introvertierter

Frömmigkeit verkommen lassen. Das
Gehörte (und Geglaubte) wollen die Hörer
auch zur Tat - zur Glaubenspraxis - werden
lassen. Der Wille des Schöpfers soll beachtet

und nicht zurückgewiesen werden.
Wird die biblische Wahrheit künftig

nicht mehr als religiöse Theorie zur Bemäntelung

von Herrschaftsstrukturen dienen, so
wird der schwarz-südafrikanische und
-namibische Hörer des Wortes anfangen, die
tägliche Verneinung seines Menschseins
und die damit zusammengehende Verletzung

seiner ihm vom Schöpfer verliehenen
Würde nicht mehr lediglich zu beweinen
und zu beklagen, sondern sie durch
selbstbejahendes Handeln immer aufs neue zu
suchen und wiederzuerlangen.

Die Glaubenspraxis, die sich hier entfaltet,

lässt das Christentum nicht mehr länger
eine irrelevante nachmissionarische
Religiosität bleiben, die sich eher für
Beschwichtigung, Besänftigung und Vertröstung

aufs Jenseits einsetzen lässt; so ernst
nehmen die Hörer das verkündete Wort und
seine Menschwerdung in Jesus, dass sie die
Ganzheit ihres Lebens und Alltags von ihm
durchdrungen sehen wollen. Ein Alltag, in
dem der Mensch entzweit, verunstaltet und
ausgebeutet wird, kann nicht unangefochten
fortbestehen, sobald das aus dem gehörten



Wort Gottes erfolgende Handeln von der
Zielsetzung geleitet wird: «Wir wollen wieder

Menschen werden!»
Die «schwarze Theologie», dieser Modus

der Selbstwiederentdeckung und der
eigenständigen Artikulierung bisher
Entmündigter, nimmt in ihrer Infragestellung
und Ablehnung des Rassismus das Gebot
der Nächstenliebe wahr, indem sie nicht
lediglich das Zerrbild des weissen Mannes,
das dieser von Schwarzen entwirft,
zurückzuweisen und zu überwinden versucht,
sondern auch den zum Unmenschen
gewordenen Mitmenschen weisser Hautfarbe
zur Umkehr - zur Wiedererlangung seiner
Menschlichkeit - auffordert.

Black Theology hält es für abwegig,
wenn Schwarze gegenüber Weissen erklären:

«Wir sind auch Menschen», denn der
zum Unmenschen gewordene Mensch
weisser Hautfarbe kann keineswegs Massstab

des Menschseins sein. Diese Theologie
fordert den Schwarzen dazu auf, die Grundlage

der Suche nach sich selbst im Willen
des Schöpfers allen Lebens und nicht in der
Niedertracht des rassismusbesessenen
Zeitgenossen zu suchen.

Die afrikanische Denkstruktur der
Ganzheit/Einheit des Lebens sowie die
althergebrachte Weisheit «Usuntu ngusuntu
ngabantu» («Ich bin, weil wir sind; weil
wir sind, darum bin ich») begleitet den
schwarz-südafrikanischen und -namibischen

Hörer und Täter des Wortes in
seinem Bestreben, rassismusfreies Miteinanderleben

aller Kinder Gottes auch im südlichen

Afrika Wirklichkeit werden zu lassen.

Befreiendes Leiden

Die Ablehnung des Rassismus umfasst
zwar den beträchtlichsten Teil der bisherigen

Bemühungen schwarzer Christen im
südlichen Afrika, stellt aber lediglich eine
Station auf dem Weg dar, dessen weitere
Strecken zwar bereits erkundschaftet, aber
leider immer noch nicht oder lediglich
tastend betreten werden.

Neuerdings nimmt die Zahl derer zu, die
befürchten, auch Black Theology laufe
Gefahr, zu einem konsequenzlosen Pfaffengezänk

zu verkümmern, und sollte daher noch
konkreter werden. Den Abschied von der
«Im-Himmel-wird-es-euch-besser-gehen-

Theorie» hat der südafrikanische Theologe
ganz gewiss noch nicht vollzogen, solange
er nur über das Entrechtetsein nachdenkt
und für die Entrechteten betet, statt einer
der ihren zu sein, mit ihnen zu leiden und
unter ihnen zu widerstehen. Befreiungstheologie

kann nie nur zuschauen, sie muss
Mitkämpferin werden.

Nach der Grundüberzeugung der
Mitgliedskirchen des Südafrikanischen
Kirchenrates, die in ihrer Mehrzahl Träger dieser

Glaubenspraxis sind, genügt es nach wie
vor nicht, die Sünde der Apartheid nur verbal

zu verurteilen, vielmehr haben Christen
auf der Basis des Glaubens und um der Einheit

der Kirche willen den Rassismus
öffentlich und unzweideutig zu bekämpfen.

Nicht Apologetin des Status quo,
sondern Trägerin der Hoffnung, Wegweiserin

in eine Zukunft in Frieden und Gerechtigkeit

will die südafrikanische Black Theology

sein. Die prophetische Theologie des
KAIROS-Dokuments zeigt diese Perspektive

besonders deutlich.
Der Menschgewordene, der im

gotteslästerlichen Alltag der Apartheidgesellschaft
verleugnet und gekreuzigt wird, verkündet
eine bald hereinbrechende Zukunft in tätiger

Liebe, zu der die ihm Nachfolgenden
berufen sind. Diese Botschaft soll gehört
und getan werden. Die Vorwegnahme der
hereinbrechenden Zukunft jenseits rassistischer

Entzweiung der Menschheit nimmt
die Gestalt von bewusster Übertretung der
Apartheidgesetze an, im vollen Bewusstsein,

dass ein Preis dafür zu bezahlen ist,
eingedenk der Ermahnung: «Hört das Wort
nicht nur an, sondern handelt danach; sonst
betrügt ihr euch selbst» (Jak 1,22).

Christen unternehmen den weiteren
Schritt zum Ziel der Befreiung, wenn sie
auch so handeln, wie sie bekennen, und den
Beitrag zur Überwindung des Unrechts und
zur Herstellung gleichberechtigten
Miteinanderlebens als die Tat erkennen, die dem
Hören folgen soll und muss. Nicht die
allgemeine Theodizee-Frage «Warum gibt es
Leiden in der Welt eines so gütigen und
liebenden Gottes?», sondern ihre situations-
bezogene Präzisierung steht hier auf der
Tagesordnung: «Warum leiden wir so
viel?» (Desmond Tutu)

Der Kreuzestod Christi führt uns vor
Augen, welche Dimensionen die christliche

179



Liebe kennt. Die Inkaufnahme des Leidens
um der Liebe willen lenkt unser Augenmerk
auf den Zweck und das Ziel der Leidensbereitschaft

Jesu: «Es ist nicht die
Gewalttätigkeit des Kreuzes, die uns gerettet hat,
sondern die Liebe Gottes, die sie ertrug»
(Manas Buthelezi). Der Entschluss, die
Bekämpfung des Rassismus auch in organisierter

Gemeinsamkeit mit denen aus unseren

Reihen fortzusetzen, die den Griff zur
Waffe nicht mehr ausschliessen, soll daher
nicht Rache, sondern Nächsten- und
Feindesliebe zur Grundlage haben, die aus dem
Chaos Gemeinschaft stiften will.

Hat der Entrechtete nun gelernt, den
anerzogenen Selbsthass zu überwinden, hat er
ferner gelernt, sich als gewolltes Geschöpf
Gottes zu bejahen und zu lieben, ist er
bemüht, dem ihn entmenschlichenden
Mitmenschen weisser Hautfarbe trotzdem
(oder sollen wir sagen «daher»?) mit Liebe
entgegenzutreten, und versteht er sich nach
wie vor als Hörer und Täter des Wortes, so
erkennt er auch, dass er zum Mitleiden um
der Erlösung willen ge- und berufen ist,
denn «(auch) am Kreuze wandelte Gott das
unverschuldete Leiden in ein Mittel zur
Erlösung um», wie Manas Buthelezi sich
ausdrückt.

Nicht hinnehmendes und verzweifelndes,

sondern erlösendes und stellvertretendes
Leiden ist hier gemeint:

«Sich um die Probleme anderer zusätzlich

zu den eigenen zu kümmern, kann in
der Tat eine schwere Bürde sein. Sich
ausschliesslich um sich selbst und seine eigenen

Probleme zu kümmern, kann das Leben
sehr einfach machen. Aber sobald du dich
mit den Problemen anderer befasst und sie
dich belasten, leidest du mit. Das ist
erlösendes Leiden. Wenn du eigenes Leiden
zum Fenster machst, durch das du Zugang
zum Leiden anderer gewinnst, so ist das
stellvertretendes Leiden.»

An anderer Stelle fährt Buthelezi fort:
«...Es ist ein Leiden, welches sein Ziel

nicht in sich selbst hat, sondern es wird auf
sich genommen im Kampf um die Befreiung

anderer. Dieses Leiden basiert auf der
Liebe zum Nächsten. Es bedeutet, Macht
über sich selbst zu haben, so leiden zu können,

dass andere dadurch frei werden. Die
Macht, Leiden in diesem Sinne zu ertragen,
resultiert aus der tiefen Entschlossenheit,

180

das Ziel zu verwirklichen, das jenseits des
Leidens liegt. Die erlösende Kraft solchen
Leidens versetzt in die Lage, eigene Interessen

hintanzustellen, um den Interessen und
der Sicherheit anderer zu dienen. Die
Artikulation eigenen Leidens und fremden
Leidens ist der Beginn der erlösenden Leidensphase.

Persönliches Leiden in einer solchen
Phase ist wie ein Fenster, durch das man in
einer existenziellen Weise des Leidens
anderer gewahr wird.»

Kampf und Schuld

Eine Theologie der Befreiung im Kontext
des heutigen südlichen Afrika wird die
Mitverantwortung für die Wiedergeburt eines
durch den Rassismus zunichtegemachten
Menschengeschlechts nur unter bewusster
Inkaufnahme der unumgänglichen Zuspitzung

der Gegensätze zwischen Verfechtern
und Opfern des Rassismus wahrnehmen
(können).

Diese Theologie bleibt daher im
Nachdenken über Befreiung nicht auf einer
konsequenzenlosen, abstrakt-reflektieren-
den Ebene stehen, sondern untersucht den
derzeitigen Alltag daraufhin, ob und inwieweit

der Unterdrücker noch fähig ist,

- seine Verstrickung in die Sünde des
Rassismus als Zustand, der Umkehr fordert, zu
erkennen

- und die mahnende Stimme seines von
ihm entwürdigten schwarzen Mitmenschen
überhaupt zu hören.

Ständig bemüht, den zum Unmenschen
verwandelten Mitmenschen weisser Hautfarbe

zur Wiedererlangung seiner ihm dabei
verlorengegangenen Gottesebenbildlichkeit
herauszufordern, muss die schwarze Theologie

immer wieder die enttäuschende
Erfahrung machen, dass sich der weisse Rassist

der Frohen Botschaft der Erlösung -
dem Ruf aus der Sünde heraus - verstockten

Herzens verschliesst.
Da jegliche Anstrengung, zur schrittweisen

gewaltfreien Umwälzung beizutragen,
erschwert und immer wieder mit staatlicher
Gewalt brutal zerschlagen wird, macht sich
die schwarze Theologie keine Illusionen
mehr, dass Asania - das angestrebte gerechte,

demokratische und dauerhaft-friedliche
neue Südafrika - noch diesseits einer heftigen

und noch blutigeren Auseinanderset-



zung zwischen den derzeitigen Machthabern

und den Opfern des Rassismus möglich

ist. Die Gewaltanwendung verabscheuend,

belässt es diese Theologie nicht lediglich

bei der verbalen Verurteilung derselben,

sondern erklärt, dass es Pflicht eines
jeden Christen sei, sich für die Beseitigung
der sündhaften Zustände institutionalisierter

Gewalt einzusetzen.
James Cone beruft sich auf die Überzeugung,

dass «der Inhalt des christlichen
Evangeliums Befreiung ist, sodass jedes
Reden über Gott, das die in der Befreiung
der Schwachen und Zertretenen geoffenbarte

Gerechtigkeit Gottes nicht ernst
nimmt, keine christliche Rede ist». Darum
wird der schwarz-südafrikanische und
-namibische Hörer und Täter des Wortes von
dem «Im-Himmel-wird-es-euch-besser-Ge-
hen» Abschied nehmen und gar exorzistisch

zur endgültigen Überwindung des
Dämons der Unmenschlichkeit jetzt und
hier übergehen.

«Der Schwarze sollte dem Weissen
gegenüber evangelistisch sein - nicht im Sinne

erwecklicher Bearbeitung, sondern in
dem Sinne, dass ihm das Vorrecht gegeben
ist, mit seinem ganzen Sein die Botschaft
unbegrenzter Vergebung zu verkörpern.
Das bedeutet nicht, gleichgültig oder
unterwürfig zu sein; denn Vergebung, die wirklich

Heilung bringen soll, konfrontiert die
Sünde mit ihrer ganzen Sündhaftigkeit. Der
Schwarze kann dies nur tun, wenn er trotz
aller Versuche, ihn zu entmenschlichen,
sein Menschsein voll akzeptiert und bejaht.
Er darf diesem teuflischen Prozess nicht
dadurch Vorschub leisten, dass er bitter
wird und sich mit Hass verzehrt. Denn es ist
nicht seine Sache, auf diese Weise
zurückzuschlagen. ,Die Rache ist mein', spricht
der Herr... Weh mir, wenn ich nicht das
Evangelium verkündige! Und dieses
Evangelium ist unwiderruflich die Botschaft der
Versöhnung. Aber Versöhnung ist nicht
leicht... Damit Versöhnung stattfinden
kann, muss es vielleicht zu einer Konfrontation

zwischen Schwarz und Weiss kommen.
Versöhnung kann nur zwischen Gleichen
stattfinden, und solange der Weisse den
Schwarzen als seinen Unterlegenen ansieht,
ist es unwahrscheinlich, dass es zu einer
Versöhnung kommen wird. Der schwarze
Mensch muss wissen, dass er zu einem In¬

strument des Friedens bestimmt ist»
(Desmond Tutu).

Gilt es den Tyrannen zu entwaffnen,
damit er im Verhältnis zu seinem Mitmenschen

dem Willen des Schöpfers (wieder)
zu entsprechen lernt, so hat der schwarze
Hörer und Täter des Wortes im südlichen
Afrika endlich zu erkennen, dass die Zeit
«des vergeblichen Anklopfens, des geduldigen

und bescheidenen Wartens vor einer
verschlossenen und verriegelten Tür» (Albert

Luthuli) für immer vorbei ist.
Die Entfesselung auch gewalttätiger

Gegenmassnahmen seitens der Entrechteten
nimmt bewusst eine kriegerische
Auseinandersetzung in Kauf. Aber wir bleiben uns
dessen bewusst, dass wir dadurch Schuld
auf uns laden. Denn auch unter dem Vorzeichen

der Befreiung vermögen wir nicht, die
bewusste Vernichtung menschlichen
Lebens gutzuheissen oder gar theologisch zu
rechtfertigen - und sei der betreffende
Mensch sogar der uns täglich kreuzigende
Tyrann selber. Diese Schuldübernahme
macht den hier gewissenhaft und konsequent

handelnden Hörer und Täter
vergebungsdürftig.

Ob die Schuldfrage an dieser Stelle aber
nicht einseitig gestellt ist: Wird die Frage
der Schuldübernahme erst dann aktuell,
wenn sich die Opfer zu wehren anfangen,
oder nicht schon, wenn die Täter bewusst
Schuld begehen? Sind nicht schon jetzt
sowohl die Täter als auch die Opfer des
Rassismus deswegen schuldig, weil sie diese

Sünde haben zum Dauerzustand werden
lassen?

Die Umkehr, die hier erfolgen soll, wird
von denen in Gang gesetzt, die nicht mehr
länger im Sünder-Sein verweilen wollen:
den Entrechteten. Das Nein zur Apartheid
ist ein Nein zur Sünde. Die Überwindung
der Apartheid ist ein Akt der Umkehr und
ein Bekenntnisakt, ist der Gehorsam gegenüber

dem, der durch seine Menschwerdung
und seinen Kreuzestod aus der Lieblosigkeit

zur versöhnten Menschlichkeit einlädt.
Schuldig ist, wer sich der Apartheid

gegenüber tatenlos verhält und sein Nichtstun
gar noch als Vergebung ausgibt! Sowohl
die Täter als auch die Opfer im heutigen
südlichen Afrika verweilen im Sünder-Sein,
solange die Apartheid nicht für immer
beseitigt ist.

181



Es ist demnach absurd, die Schuldfrage
erst dann zu thematisieren, wenn die Opfer
anfangen, sich zu wehren. Es grenzt geradezu

an Heuchelei, wenn eine Tat, die sich
gegen begangene Schuld richtet, Schuld-
Übernahme bedeuten soll.

Legt nicht die Verwirklichung des
Bekenntnisses gegen die Irrlehre und die Praxis

des Rassismus die Anerkennung einer
gerechten Revolution nahe? Wir stünden
damit auf dem sicheren Boden protestantischer

Ethik: «Gegen den Missbrauch
staatlicher Gewalt kennt die ethische Überlieferung

auch christlicher Traditionen ein
Widerstandsrecht... Ein Staat, der die
Menschenrechte nicht nur in Verfassungs- und
Gesetzestexten, sondern auch in der
Wirklichkeit seiner Politik achtet und pflegt,
kann nicht Objekt von Gewaltausübung
durch seine Bürger sein, wohl aber ein
Staat, der die Menschenrechte andauernd
und schwer verletzt» (Kammer für öffentliche

Verantwortung der EKD).
Angesichts eines solchen Status confessionis,

das heisst einer Situation, die Bekennen

fordert, erscheint es nunmehr als geboten,

auch bewaffnete Anstrengungen zur
Überwindung des Rassismus nicht auszu-
schliessen, sondern sie unter gleichzeitiger
Intensivierung bisheriger gewaltfreier Ge-
genmassnahmen verstärkt zu unternehmen.
Es darf nicht mehr nur widerstanden,
sondern es soll auch gekämpft werden!

Freiheit als Gemeinschaft

Wie Jürgen Moltmann schreibt, ist die
Befreiung der Entrechteten «eine moralische
Pflicht und in vielen Situationen selbstevident,

jedenfalls für die Unterdrückten. Die
Befreiung der Unterdrücker ist jedoch in
den meisten Fällen nicht selbstevident.
Jedenfalls nicht für die Unterdrücker, die
Gewinn daraus ziehen. Sie sind blind: Sie
sehen die Leiden ihrer Opfer nicht, die sie
verursachen. Sie sind verblendet: Sie rechtfertigen

ihre Niedertracht mit vielen Gründen.
Die Befreiung der Unterdrücker ist darum eine

jeden guten Willen übersteigende Erfahrung:

Der Herr muss sterben, damit der Bruder

(die Schwester) geboren werden kann.»
Die Befreiung hat Freiheit zum Ziel.

Welche Freiheit ist aber hier gemeint?
«In der bisherigen Geschichte wurde

182

Freiheit immer als Herrschaft verstanden,
und ich fürchte, dass wir uns, ob
Unterdrücker oder Unterdrückte, von diesem
Missverständnis nur schwer befreien können.

Die Sprachgeschichte beweist, dass der
,Freie' sich immer gegen den Sklaven definiert

hat. Frei ist in der Sklavengesellschaft
nur der Herr... Wer aber Freiheit (so)
versteht, kann nur auf Kosten anderer frei sein.
Auch wenn wir sagen: Frei ist einer, der tun
und lassen kann, was er will, verstehen wir
Freiheit als Herrschaft und richten sie am
Ideal der Herren aus. Auch wenn wir sagen,
frei ist einer, der nicht mehr von anderen
bestimmt wird, sondern sich selbst
bestimmt, verstehen wir Freiheit als
Herrschaft: Jeder soll sein eigener Herr sein,
...die Frau auch.»

«Die Wahrheit der Freiheit», so macht
sich die südafrikanische Black Theology
die Schlussfolgerung Jürgen Moltmanns zu
eigen, «(aber ist) in der unbehinderten
Gemeinschaft, denn die Wahrheit der
menschlichen Freiheit ist Liebe. Ich bin
frei, wenn ich von anderen anerkannt,
angenommen und geliebt werde. Der andere ist
frei, wenn ich ihn anerkenne und mein
Leben für ihn öffne, es mit ihm teile. In der
gegenseitigen Teilnahme am Leben wird
einer über die Grenzen seiner Individualität
hinaus frei.

Ist Freiheit nicht Herrschaft, sondern
Gemeinschaft, dann ist Unfreiheit behinderte,

entfremdete und zerstörte Gemeinschaft.
Befreiung führt dann zu einer unbehinderten

und offenen Gemeinschaft ohne Angst,
wenn sie Befreiung zur Freiheit und nicht
nur zur Herrschaft ist... Verstehen wir
Freiheit als Herrschaft, dann ist der
Unterdrücker frei, der Unterdrückte dagegen
unfrei. Verstehen wir aber Freiheit als
Gemeinschaft, dann ist der Unterdrücker
unfrei, weil er sich aus der Gemeinschaft löst
und sie zerstört.

Die unfreiwillig Unterdrückten zeigen in
ihrer Gemeinschaft untereinander mehr
Freiheit als ihre Herren. Zur Freiheit als
Gemeinschaft ist der Weg der Unterdrücker
länger als der Weg der Unterdrückten. Die
Unterdrücker werden sich auf den .langen
Marsch' in ihre Freiheit begeben, wenn sie
begreifen, in welches Gefängnis und in
welches Unglück ihre Perversion der Freiheit in
Herrschaft sie geführt hat.»


	Black Theology - Theologie der Befreiung im südlichen Afrika

