Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 6

Artikel: Black Theology - Theologie der Befreiung im sudlichen Afrika
Autor: Khumalo, Ben

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143477

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ben Khumalo

Black Theology -

Theologie der Befreiung im siidlichen Afrika

Ende der sechziger Jahre begannen schwarz-
stidafrikanische Christen iiber die Aussage-
kraft des Evangeliums angesichts der Ent-
rechtung der schwarzen Bevdlkerungs-
mehrheit durch das weisse Apartheidsy-
stem in ihrem Lande nachzudenken und das
Wort Gottes so zu lesen und auszulegen,
dass die schmerzhafte Lebenswirklichkeit
des «Schwarzseins im noch von weissen
Rassisten beherrschten Siidafrika» in den
Mittelpunkt des gottesdienstlichen Gesche-
hens und des alltdglichen Tuns riickte. Sie
riefen damit eine Bewegung ins Leben, die
sich nicht (im Sinne einer «kontextuel-
len Theologie») mit der Infragestellung
des Universalitidtsanspruchs abendléndisch-
nordatlantischer Theologien begniigt, son-
dern nach evangeliumsgemissen Beitridgen
zur Abschaffung des Ubels der weissen
Vorherrschaft und zur Herbeifiihrung eines
auf Dauer friedlichen Miteinanderlebens
aller Bevolkerungsgruppen ihres Landes
sucht.

«Gott ist schwarz»

Ein eindeutiges Bekenntnis gegen Lehre
und Praxis des Rassismus im sudlichen
Afrika wurde erstmals O6ffentlich vernehm-
bar, als sich schwarz-siidafrikanische und
-namibische Horer und Téter des Wortes
Gottes entschlossen, ihre Glaubenspraxis
hinfort so zu gestalten, dass die Proselyten-
macherei (damit ist gemeint, dass Schwar-
ze, statt ihre Eigenstdndigkeit zu finden,
sich dazu erziehen lassen, so werden zu
wollen wie die Weissen), die Vertrostung
auf das Jenseits und das unreflektierte Mit-
laufertum nicht mehr kritiklos hingenom-
men, sondern in Frage gestellt und eindeu-
tig abgelehnt wurden. Die siidafrikanische
Black Theology war geboren.

Zwar stammt der Begriff «Black Theo-
logy» aus den USA, wo eine vergleichbare

176

theologische Bewegung schon frither auf-
kam, «die Sache aber ist so alt wie die Ver-
suche weisser Christen, Schwarzen das
Evangelium zu bringen» (Allan Boesak).

Scheinbar verstdndnislos fragte mancher
gar wohlmeinende Theologe: «Wenn Gott
iiber Rassen und Hautfarben steht, wie kann
er dann Black Theology billigen?»

«Ich habe damals natiirlich nicht verstan-
den, dass Gott selbst geredet hat», erklért
der (weisse) methodistische Pfarrer Cedric
Mayson, «ich musste aus den Ketten befreit
werden, die mich, meine Kirche, meine
Freunde, meine Beziehungen, mein Denken
gefesselt hielten» — und fiigt hinzu: «Die
Black Theology war das Werkzeug zu mei-
ner Befreiung.»

«Gibe es» im siidlichen Afrika «nicht
diese Uberbewertung der Hautfarbe» — die-
se brutal riicksichtslose Durchsetzung un-
gerechtfertigter Macht- und Vorherrschafts-
anspriiche einer Bevdlkerungsminderheit
auf Kosten einer entmiindigten und entrech-
teten Bevolkerungsmehrheit —, «wire nie
von Black Theology die Rede gewesen»
(Manas Buthelezi).

Die Entscheidungsphase jener kon-
fessionsiibergreifenden Bekenntnisgemein-
schaft schwarzer Christen im siidlichen
Afrika, die sich in einer Vielzahl von Pre-
digten, Referaten und Erkldarungen nieder-
geschlagen hat, ist in zusammenhéngender
Gleichzeitigkeit und gegenseitiger Befruch-
tung mit dem Prozess der Selbstwiederent-
deckung und Selbstbejahung, der black
consciousness, verlaufen, der von der Er-
kenntnis ausgeht: «Das schlimmste Verbre-
chen, das der weisse Mann begangen hat...,
ist, dass er uns gelehrt hat, uns selbst zu
hassen.» Und: «Die Fesseln der eigenen in-
neren Sklaverei abzustreifen..., (ist) die un-
erldssliche Voraussetzung fiir das Abschiit-
teln der dusseren Sklaverei» (James Cone).

Auf der Tagesordnung stehen Fragen



hinsichtlich der Auswirkungen «weisser»
Missions- und Glaubenspraxis auf den
Menschen schwarzer Hautfarbe im heuti-
gen siidlichen Afrika:

— die «Kolonisierung des menschlichen
Selbst» (Manas Buthelezi)

— die «anthropologische Vernichtung» des
Menschen schwarzer Hautfarbe (Mveng)

— Dehumanisierung und Entwiirdigung
(Black Consciousness Movement)

— Die «Negierung unseres Menschseins»
(Khumalo)

— Versohnung ist unteilbar (Desmond Tutu)
— «Weisse Antworten reichen nicht mehr
aus!» (A. Boesak)

Der Unterdriickungsalltag, die black ex-
perience, bietet somit den Kontext, in dem
das bewusste und prophetisch-kritische Ho-
ren und Tun des Wortes Gottes verstirkt
und ernsthafter als zuvor stattfindet. In Got-
tesdiensten, auf Gemeindeversammlungen,
Trauerfeiern und bei sonstigen Anlédssen
erheben sich Stimmen, die neue Perspekti-
ven des Lebens und Glaubens aufzeigen.
Sinngemiss erklidren sie: «Wo Ungerech-
tigkeit, Ausbeutung und Unterdriickung ist,
da wirken die Bibel und der Gott der Bibel
unstiirzlerisch. Unser Gott... ist kein Gott,
der den Status quo sanktioniert. Er ist ein
Gott der Uberraschungen, der die Michti-
gen und die Ungerechten niederwirft, um
sein Reich aufzurichten» (Desmond Tutu).

Die bisherige Geschichte des betrogenen
Glaubens soll ihr Ende erfahren und von
einer ernsthaften Suche nach evangeliums-
gemissem Zeugnis gegen Unrecht und
Blasphemie ersetzt werden.

In fast poetischer Verdichtung wird ver-
sucht, diese Entschlossenheit zum Aus-
druck zu bringen — sowohl als Ausdruck der
eigenen Betroffenheit als auch als Mittei-
lung fiir andere: Wir wollen uns nicht mehr
dazu verleiten lassen, an einen farblosen
Gott zu glauben, denn wir haben erkannt,
wie «weiss» das Christentum geworden ist.
Da wir uns auch niemals dazu berufen fiih-
len konnen, den Universalitdtsanspruch die-
ses «weiss» gewordenen Christentums mit-
zutragen, schliessen wir uns zusammen auf
der Suche nach einem bibelgemissen
Christsein. Unser christliches Selbstver-
stindnis und das unseren Alltag bestim-
mende Ubel des Entrechtetseins fordern uns
dazu heraus, unsere Selbstwiederentdek-

kung vor dem Hintergrund der Feststellung
geschehen zu lassen: «Gott ist schwarz!»

«Gott ist schwarz» ist nicht metaphy-
sisch-ontologisch und nicht rassistisch zu
verstehen, sondern in dem Sinne, dass der
Entrechtete im heutigen Siidafrika, der aus-
nahmslos schwarz ist, sich mit Gott identifi-
zieren kann. Hunger und Untererndhrung,
Analphabetentum und Mangel an Ausbil-
dungsmoglichkeiten, diirftige Gesundheits-
fiirsorge, stindig steigende Kopfsteuersit-
ze, Zwangsumsiedlung und Ausbiirgerung
in die lebensunfahigen «homelands» — die-
se und andere alltdgliche Erfahrungen eines
«Nicht-Weissen» im heutigen Siidafrika
fordern Gott heraus. Er kann angesichts die-
ser Zustdnde nicht weiss bleiben!

James Cone sagt, Gottes Liebe zum
Menschen offenbare sich in seiner Bereit-
schaft, schwarz zu werden. «Er ist schwarz,
weil er uns liebt, und er liebt uns, weil wir
schwarz sind... Es ist nicht Liebe, Weiss-
sein zu akzeptieren,... Liebe ist, sich gegen
Weisse zu entscheiden.»

Und Allan Boesak: «Wenn Weisse an
Gottes Befreiungswerk in der Welt teilha-
ben wollen, miissen sie sich zuerst fragen:
Wie kénnen wir schwarz werden?»

Oder die niederliandische feministische
Theologin Catharina J.M.Halkes: «Schwarz-
sein erhdlt eine Bedeutung, die iiber den
wortlichen Sinn hinausgeht: jeder Weisse
sollte schwarz werden, das heisst die Erfah-
rung der Unterdriickung, Bewusstwerdung
und Befreiung durchmachen, um dadurch
ganzheitlicher zu werden und zu einer ech-
ten Briiderlichkeit mit den Schwarzen zu
kommen.»

Ethik der Verinderung
als neue Glaubenspraxis

Mitten im rassistischen Alltag formiert sich
eine Glaubenspraxis, die keine blosse Sonn-
tagsbeschiftigung mehr sein, sondern sich
«mit den brennenden Fragen der schwarzen
Existenz» (Tutu) befassen will. Es entfaltet
sich hierdurch eine Ethik der Veridnderung,
die die biblischen Momente der Umkehr,
der Erlosung, des Glaubens, der Verge-
bung, der Erneuerung enthélt und mit Inhalt
fiillt. Die Uberzeugung «Wir sind nicht fiir
die Weissen da; wir sind da!» bekommt als
zusitzliche Dimension, dass Christsein

177



nicht mehr Entfremdung und Unterjochung
mit sich bringen muss, sondern die
Selbstwiederentdeckung anleitet und for-
dert.

Die Tagesordnung dieser Glaubenspra-
xis «wird von denen festgelegt, die schwarz
sind und in Leidenssituationen leben, in
denen sie nicht mehr Mensch sein konnen,
in denen sie unterdriickt und entmannt
sind». Diese Trager der Suche nach rassis-
musfreiem Miteinanderleben «zweifeln
nicht an der Existenz Gottes, sie zweifeln
nicht an seiner Giite und Liebe. Nein, man
kann von ihnen sagen, dass sie ihren Gottes-
glauben schon mit der Muttermilch einge-
sogen haben» (Desmond Tutu).

Die Inhalte ihres Zeugnisses in der Nach-
folge Christi konnen und sollen sich daher
im Alltag entfalten — und nicht mehr ledig-
lich in abstrakter Innerlichkeit; denn was
bei ihnen auf dem Spiel steht, «ist nicht so
sehr ein Hunger, mehr iiber Gott und Gottes
Sein zu horen, sondern was Gott zu ithrem
Leiden und ihrer Unterdriickung zu sagen
hat» (Simon Maimela).

Nicht so sehr die allenthalben erhobene
Forderung nach eciner «Theologie mit
afrikanischer Farbe» (so der francophone
Afrikaner Tharcisse Tshibangu) oder nach
«Afrikanisierung des Evangeliums» steht
im Vordergrund, sondern eher die Suche
nach der Befreiung der christlichen Wahr-
heit von Entstellungen und Missbrduchen,
damit die «zentrale Botschaft der Bibel:
Gott hat dich, siindiger Mensch, dazu er-
schaffen, wozu Christus dich wiederherge-
stellt hat» (Manas Buthelezi), auch bei Ho-
rern weisser Hautfarbe nicht mehr auf taube
Ohren stossen muss und zu rassismusfreiem
Miteinanderleben anleitet.

Die Grundlage dieser Glaubenspraxis
ergibt sich aus der eindeutigen Stellung der
Bibel gegen den Rassismus:

Alle Menschen sind nach Gottes Eben-
bild geschaffen (1. Mose 1,27); Christus ist
fiir alle Menschen zur Rechtfertigung und
zum Leben gestorben (R6m 5,18); die Kir-
che Jesu Christi darf sich nicht nach Rassen
zerteilen lassen (Gal 3,28); wir sind als Leib
Christi aufgerufen, die Ungerechtigkeiten
nicht mitzumachen, sondern unser Leben
und unsere Glieder als Waffen der Gerech-
tigkeit zur Verfiigung zu stellen (R6m 6,13).

Die siidafrikanische Black Theology ist

178

somit einerseits Anrufung Gottes hinsicht-
lich der erkannten Blasphemie weisser
Glaubenspraxis und andererseits Bekennt-
nis gegen die Entmenschlichung des
menschlichen Geschopfs, die immer dort
stattfindet, wo die weisse Vorherrschaft

— den Menschen schwarzer Hautfarbe ent-
wiirdigt, ihm seine Gottesebenbildlichkeit
raubt und ihn somit zum Dasein eines
«Nicht-Menschen» degradiert;

— den Menschen weisser Hautfarbe zum
Ubermenschen werden lidsst, der dem
Schopfer gegeniiber und im Verhiltnis zu
seinem Mitmenschen schwarzer Hautfarbe
zum Unmenschen wird, da er diesen ent-
menschlicht,

Der Wille des Schopfers, der weder ei-
nen Ubermenschen noch einen Untermen-
schen, sondern einen Menschen geschaffen
hat, wird im Rassismus durch bewusstes
Handeln verneint und verletzt. Die tdgliche
Bitte «Dein Wille geschehe» will die siid-
afrikanische Black Theology daher nicht
mehr zum inhaltsleeren Repertoire introver-
tierter Frommigkeit verkommen lassen. Das
Gehorte (und Geglaubte) wollen die Horer
auch zur Tat — zur Glaubenspraxis — werden
lassen. Der Wille des Schopfers soll beach-
tet und nicht zuriickgewiesen werden.

Wird die biblische Wahrheit kiinftig
nicht mehr als religiose Theorie zur Bemén-
telung von Herrschaftsstrukturen dienen, so
wird der schwarz-siidafrikanische und -na-
mibische Horer des Wortes anfangen, die
tigliche Verneinung seines Menschseins
und die damit zusammengehende Verlet-
zung seiner ihm vom Schopfer verliechenen
Wiirde nicht mehr lediglich zu beweinen
und zu beklagen, sondern sie durch selbst-
bejahendes Handeln immer aufs neue zu
suchen und wiederzuerlangen.

Die Glaubenspraxis, die sich hier entfal-
tet, 1dsst das Christentum nicht mehr ldnger
eine irrelevante nachmissionarische Reli-
giositidt bleiben, die sich eher fiir Be-
schwichtigung, Besédnftigung und Vertro-
stung aufs Jenseits einsetzen ldsst; so ernst
nehmen die Horer das verkiindete Wort und
seine Menschwerdung in Jesus, dass sie die
Ganzheit ihres Lebens und Alltags von ihm
durchdrungen sehen wollen. Ein Alltag, in
dem der Mensch entzweit, verunstaltet und
ausgebeutet wird, kann nicht unangefochten
fortbestehen, sobald das aus dem gehérten



Wort Gottes erfolgende Handeln von der
Zielsetzung geleitet wird: «Wir wollen wie-
der Menschen werden!»

Die «schwarze Theologie», dieser Mo-
dus der Selbstwiederentdeckung und der
eigenstindigen Artikulierung bisher Ent-
miindigter, nimmt in ihrer Infragestellung
und Ablehnung des Rassismus das Gebot
der Nichstenliebe wahr, indem sie nicht
lediglich das Zerrbild des weissen Mannes,
das dieser von Schwarzen entwirft, zuriick-
zuweisen und zu liberwinden versucht, son-
dern auch den zum Unmenschen ge-
wordenen Mitmenschen weisser Hautfarbe
zur Umkehr — zur Wiedererlangung seiner
Menschlichkeit — auffordert. '

Black Theology hilt es fiir abwegig,
wenn Schwarze gegeniiber Weissen erkla-
ren: «Wir sind auch Menschen», denn der
zum Unmenschen gewordene Mensch
weisser Hautfarbe kann keineswegs Mass-
stab des Menschseins sein. Diese Theologie
fordert den Schwarzen dazu auf, die Grund-
lage der Suche nach sich selbst im Willen
des Schopfers allen Lebens und nicht in der
Niedertracht des rassismusbesessenen Zeit-
genossen zu suchen.

Die afrikanische Denkstruktur der Ganz-
heit/Einheit des Lebens sowie die alt-
hergebrachte Weisheit «Usuntu ngusuntu
ngabantu» («Ich bin, weil wir sind; weil
wir sind, darum bin ich») begleitet den
schwarz-siidafrikanischen und -namibi-
schen Horer und Téter des Wortes in sei-
nem Bestreben, rassismusfreies Miteinan-
derleben aller Kinder Gottes auch im siidli-
chen Afrika Wirklichkeit werden zu lassen.

Befreiendes Leiden

Die Ablehnung des Rassismus umfasst
zwar den betrdchtlichsten Teil der bisheri-
gen Bemiihungen schwarzer Christen im
stidlichen Afrika, stellt aber lediglich eine
Station auf dem Weg dar, dessen weitere
Strecken zwar bereits erkundschaftet, aber
leider immer noch nicht oder lediglich ta-
stend betreten werden.

Neuerdings nimmt die Zahl derer zu, die
befiirchten, auch Black Theology laufe Ge-
fahr, zu einem konsequenzlosen Pfaffenge-
zink zu verkiimmern, und sollte daher noch
konkreter werden. Den Abschied von der
«Im-Himmel-wird-es-euch-besser-gehen-

Theorie» hat der siidafrikanische Theologe
ganz gewiss noch nicht vollzogen, solange
er nur iiber das Entrechtetsein nachdenkt
und fiir die Entrechteten betet, statt einer
der ihren zu sein, mit ihnen zu leiden und
unter ihnen zu widerstehen. Befreiungs-
theologie kann nie nur zuschauen, sie muss
Mitkdmpferin werden.

Nach der Grundiiberzeugung der Mit-
gliedskirchen des Siidafrikanischen Kir-
chenrates, die in ihrer Mehrzahl Triéger die-
ser Glaubenspraxis sind, geniigt es nach wie
vor nicht, die Siinde der Apartheid nur ver-
bal zu verurteilen, vielmehr haben Christen
auf der Basis des Glaubens und um der Ein-
heit der Kirche willen den Rassismus o6f-
fentlich und unzweideutig zu bekimpfen.

Nicht Apologetin des Status quo,
sondern Trdgerin der Hoffnung, Wegweise-
rin in eine Zukunft in Frieden und Gerech-
tigkeit will die siidafrikanische Black Theo-
logy sein. Die prophetische Theologie des
KAIROS-Dokuments zeigt diese Perspek-
tive besonders deutlich.

Der Menschgewordene, der im gottesla-
sterlichen Alltag der Apartheidgesellschaft
verleugnet und gekreuzigt wird, verkiindet
eine bald hereinbrechende Zukunft in téti-
ger Liebe, zu der die ihm Nachfolgenden
berufen sind. Diese Botschaft soll gehort
und getan werden. Die Vorwegnahme der
hereinbrechenden Zukunft jenseits rassisti-
scher Entzweiung der Menschheit nimmt
die Gestalt von bewusster Ubertretung der
Apartheidgesetze an, im vollen Bewusst-
sein, dass ein Preis dafiir zu bezahlen ist,
eingedenk der Ermahnung: «Hort das Wort
nicht nur an, sondern handelt danach; sonst
betriigt ihr euch selbst» (Jak 1,22).

Christen unternehmen den weiteren
Schritt zum Ziel der Befreiung, wenn sie
auch so handeln, wie sie bekennen, und den
Beitrag zur Uberwindung des Unrechts und
zur Herstellung gleichberechtigten Mitein-
anderlebens als die Tat erkennen, die dem
Horen folgen soll und muss. Nicht die allge-
meine Theodizee-Frage «Warum gibt es
Leiden in der Welt eines so giitigen und
liebenden Gottes?», sondern ihre situations-
bezogene Prazisierung steht hier auf der
Tagesordnung: «Warum leiden wir so
viel?» (Desmond Tutu)

Der Kreuzestod Christi filhrt uns vor
Augen, welche Dimensionen die christliche

179



Liebe kennt. Die Inkaufnahme des Leidens
um der Liebe willen lenkt unser Augenmerk
auf den Zweck und das Ziel der Leidensbe-
reitschaft Jesu: «Es ist nicht die Gewalt-
tatigkeit des Kreuzes, die uns gerettet hat,
sondern die Liebe Gottes, die sie ertrug»
(Manas Buthelezi). Der Entschluss, die
Bekampfung des Rassismus auch in organi-
sierter Gemeinsamkeit mit denen aus unse-
ren Reihen fortzusetzen, die den Griff zur
Waffe nicht mehr ausschliessen, soll daher
nicht Rache, sondern Nichsten- und Fein-
desliebe zur Grundlage haben, die aus dem
Chaos Gemeinschaft stiften will.

Hat der Entrechtete nun gelernt, den an-
erzogenen Selbsthass zu liberwinden, hat er
ferner gelernt, sich als gewolltes Geschopf
Gottes zu bejahen und zu lieben, ist er be-
miiht, dem ihn entmenschlichenden Mit-
menschen weisser Hautfarbe trotzdem
(oder sollen wir sagen «daher»?) mit Liebe
entgegenzutreten, und versteht er sich nach
wie vor als Horer und Téter des Wortes, so
erkennt er auch, dass er zum Mitleiden um
der Erlosung willen ge- und berufen ist,
denn «(auch) am Kreuze wandelte Gott das
unverschuldete Leiden in ein Mittel zur Er-
16sung um», wie Manas Buthelezi sich aus-
driickt.

Nicht hinnehmendes und verzweifeln-
des, sondern erlosendes und stellvertreten-
des Leiden ist hier gemeint:

«Sich um die Probleme anderer zusitz-
lich zu den eigenen zu kiimmern, kann in
der Tat eine schwere Biirde sein. Sich aus-
schliesslich um sich selbst und seine eige-
nen Probleme zu kiimmern, kann das Leben
sehr einfach machen. Aber sobald du dich
mit den Problemen anderer befasst und sie
dich belasten, leidest du mit. Das ist erl6-
sendes Leiden. Wenn du eigenes Leiden
zum Fenster machst, durch das du Zugang
zum Leiden anderer gewinnst, so ist das
stellvertretendes Leiden.»

An anderer Stelle fihrt Buthelezi fort:

«...Es ist ein Leiden, welches sein Ziel
nicht in sich selbst hat, sondern es wird auf
sich genommen im Kampf um die Befrei-
ung anderer. Dieses Leiden basiert auf der
Liebe zum Nichsten. Es bedeutet, Macht
iiber sich selbst zu haben, so leiden zu kon-
nen, dass andere dadurch frei werden. Die
Macht, Leiden in diesem Sinne zu ertragen,
resultiert aus der tiefen Entschlossenheit,

180

das Ziel zu verwirklichen, das jenseits des
Leidens liegt. Die erlosende Kraft solchen
Leidens versetzt in die Lage, eigene Interes-
sen hintanzustellen, um den Interessen und
der Sicherheit anderer zu dienen. Die Arti-
kulation eigenen Leidens und fremden Lei-
dens ist der Beginn der erlosenden Leidens-
phase. Personliches Leiden in einer solchen
Phase ist wie ein Fenster, durch das man in
einer existenziellen Weise des Leidens an-
derer gewahr wird.»

Kampf und Schuld

Eine Theologie der Befreiung im Kontext
des heutigen siidlichen Afrika wird die Mit-
verantwortung fiir die Wiedergeburt eines
durch den Rassismus zunichtegemachten
Menschengeschlechts nur unter bewusster
Inkaufnahme der unumgdnglichen Zuspit-
zung der Gegensdtze zwischen Verfechtern
und Opfern des Rassismus wahrnehmen
(kbnnen).

Diese Theologie bleibt daher im Nach-
denken iiber Befreiung nicht auf einer
konsequenzenlosen, abstrakt-reflektieren-
den Ebene stehen, sondern untersucht den
derzeitigen Alltag daraufhin, ob und inwie-
weit der Unterdriicker noch fihig ist,

— seine Verstrickung in die Siinde des Ras-
sismus als Zustand, der Umkehr fordert, zu
erkennen

— und die mahnende Stimme seines von
ihm entwiirdigten schwarzen Mitmenschen
tiberhaupt zu horen.

Standig bemiiht, den zum Unmenschen
verwandelten Mitmenschen weisser Haut-
farbe zur Wiedererlangung seiner ihm dabei
verlorengegangenen Gottesebenbildlichkeit
herauszufordern, muss die schwarze Theo-
logie immer wieder die enttduschende Er-
fahrung machen, dass sich der weisse Ras-
sist der Frohen Botschaft der Erlosung —
dem Ruf aus der Siinde heraus — verstock-
ten Herzens verschliesst.

Da jegliche Anstrengung, zur schrittwei-
sen gewaltfreien Umwilzung beizutragen,
erschwert und immer wieder mit staatlicher
Gewalt brutal zerschlagen wird, macht sich
die schwarze Theologie keine Illusionen
mehr, dass Asania — das angestrebte gerech-
te, demokratische und dauerhaft-friedliche
neue Siidafrika — noch diesseits einer hefti-
gen und noch blutigeren Auseinanderset-



zung zwischen den derzeitigen Machtha-
bern und den Opfern des Rassismus mog-
lich ist. Die Gewaltanwendung verabscheu-
end, beldsst es diese Theologie nicht ledig-
lich bei der verbalen Verurteilung dersel-
ben, sondern erklirt, dass es Pflicht eines
jeden Christen sei, sich fiir die Beseitigung
der siindhaften Zustinde institutionalisier-
ter Gewalt einzusetzen. )

James Cone beruft sich auf die Uberzeu-
gung, dass «der Inhalt des christlichen
Evangeliums Befreiung ist, sodass jedes
Reden tiber Gott, das die in der Befreiung
der Schwachen und Zertretenen geoffen-
barte Gerechtigkeit Gottes nicht ernst
nimmt, keine christliche Rede ist». Darum
wird der schwarz-siidafrikanische und -na-
mibische Horer und Téter des Wortes von
dem «Im-Himmel-wird-es-euch-besser-Ge-
hen» Abschied nehmen und gar exorzi-
stisch zur endgiiltigen Uberwindung des
Didmons der Unmenschlichkeit jetzt und
hier iibergehen.

«Der Schwarze sollte dem Weissen ge-
geniiber evangelistisch sein — nicht im Sin-
ne erwecklicher Bearbeitung, sondern in
dem Sinne, dass ihm das Vorrecht gegeben
ist, mit seinem ganzen Sein die Botschaft
unbegrenzter Vergebung zu verkoOrpem.
Das bedeutet nicht, gleichgiiltig oder unter-
wiirfig zu sein; denn Vergebung, die wirk-
lich Heilung bringen soll, konfrontiert die
Siinde mit ihrer ganzen Siindhaftigkeit. Der
Schwarze kann dies nur tun, wenn er trotz
aller Versuche, ihn zu entmenschlichen,
sein Menschsein voll akzeptiert und bejaht.
Er darf diesem teuflischen Prozess nicht
dadurch Vorschub leisten, dass er bitter
wird und sich mit Hass verzehrt. Denn es ist
nicht seine Sache, auf diese Weise zuriick-
zuschlagen. ,Die Rache ist mein', spricht
der Herr... Weh mir, wenn ich nicht das
Evangelium verkiindige! Und dieses Evan-
gelium ist unwiderruflich die Botschaft der
Versohnung. Aber Versohnung ist nicht
leicht... Damit Versohnung stattfinden
kann, muss es vielleicht zu einer Konfronta-
tion zwischen Schwarz und Weiss kommen.
Versohnung kann nur zwischen Gleichen
stattfinden, und solange der Weisse den
Schwarzen als seinen Unterlegenen ansieht,
ist es unwahrscheinlich, dass es zu einer
Verséhnung kommen wird. Der schwarze
Mensch muss wissen, dass er zu einem In-

strument des Friedens bestimmt ist» (Des-
mond Tutu).

Gilt es den Tyrannen zu entwaffnen,
damit er im Verhéltnis zu seinem Mitmen-
schen dem Willen des Schopfers (wieder)
zu entsprechen lernt, so hat der schwarze
Horer und Titer des Wortes im siidlichen
Afrika endlich zu erkennen, dass die Zeit
«des vergeblichen Anklopfens, des geduldi-
gen und bescheidenen Wartens vor einer
verschlossenen und verriegelten Tiir» (Al-
bert Luthuli) fiir immer vorbei ist.

Die Entfesselung auch gewalttitiger
Gegenmassnahmen seitens der Entrechteten
nimmt bewusst eine kriegerische Auseinan-
dersetzung in Kauf., Aber wir bleiben uns
dessen bewusst, dass wir dadurch Schuld
auf uns laden. Denn auch unter dem Vorzei-
chen der Befreiung vermoégen wir nicht, die
bewusste Vernichtung menschlichen Le-
bens gutzuheissen oder gar theologisch zu
rechtfertigen — und sei der betreffende
Mensch sogar der uns tdglich kreuzigende
Tyrann selber. Diese Schuldiibernahme
macht den hier gewissenhaft und konse-
quent handelnden Horer und Titer verge-
bungsdiirftig.

Ob die Schuldfrage an dieser Stelle aber
nicht einseitig gestellt ist: Wird die Frage
der Schuldiibernahme erst dann aktuell,
wenn sich die Opfer zu wehren anfangen,
oder nicht schon, wenn die Titer bewusst
Schuld begehen? Sind nicht schon jetzt
sowohl die Téter als auch die Opfer des
Rassismus deswegen schuldig, weil sie die-
se Siinde haben zum Dauerzustand werden
lassen?

Die Umkehr, die hier erfolgen soll, wird
von denen in Gang gesetzt, die nicht mehr
linger im Siinder-Sein verweilen wollen:
den Entrechteten. Das Nein zur Apartheid
ist ein Nein zur Siinde. Die Uberwindung
der Apartheid ist ein Akt der Umkehr und
ein Bekenntnisakt, ist der Gehorsam gegen-
iber dem, der durch seine Menschwerdung
und seinen Kreuzestod aus der Lieblosig-
keit zur versohnten Menschlichkeit einladt.

Schuldig ist, wer sich der Apartheid ge-
geniiber tatenlos verhilt und sein Nichtstun
gar noch als Vergebung ausgibt! Sowohl
die Titer als auch die Opfer im heutigen
siidlichen Afrika verweilen im Siinder-Sein,
solange die Apartheid nicht fiir immer be-
seitigt ist.

181



Es ist demnach absurd, die Schuldfrage
erst dann zu thematisieren, wenn die Opfer
anfangen, sich zu wehren. Es grenzt gerade-
zu an Heuchelei, wenn eine Tat, die sich
gegen begangene Schuld richtet, Schuld-
tibernahme bedeuten soll.

Legt nicht die Verwirklichung des Be-
kenntnisses gegen die Irrlehre und die Pra-
xis des Rassismus die Anerkennung einer
gerechten Revolution nahe? Wir stiinden
damit auf dem sicheren Boden protestanti-
scher Ethik: «Gegen den Missbrauch staat-
licher Gewalt kennt die ethische Uberliefe-
rung auch christlicher Traditionen ein Wi-
derstandsrecht... Ein Staat, der die Men-
schenrechte nicht nur in Verfassungs- und
Gesetzestexten, sondern auch in der Wirk-
lichkeit seiner Politik achtet und pflegt,
kann nicht Objekt von Gewaltausiibung
durch seine Biirger sein, wohl aber ein
Staat, der die Menschenrechte andauernd
und schwer verletzt» (Kammer fiir 6ffentli-
che Verantwortung der EKD).

Angesichts eines solchen Status confes-
sionis, das heisst einer Situation, die Beken-
nen fordert, erscheint es nunmehr als gebo-
ten, auch bewaffnete Anstrengungen zur
Uberwindung des Rassismus nicht auszu-
schliessen, sondern sie unter gleichzeitiger
Intensivierung bisheriger gewaltfreier Ge-
genmassnahmen verstirkt zu unternehmen.
Es darf nicht mehr nur widerstanden, son-
dern es soll auch gekampft werden!

Freiheit als Gemeinschaft

Wie Jiirgen Moltmann schreibt, ist die Be-
freiung der Entrechteten «eine moralische
Pflicht und in vielen Situationen selbstevi-
dent, jedenfalls fiir die Unterdriickten. Die
Befreiung der Unterdriicker ist jedoch in
den meisten Fillen nicht selbstevident. Je-
denfalls nicht fiir die Unterdriicker, die Ge-
winn daraus zichen. Sie sind blind: Sie se-
hen die Leiden ihrer Opfer nicht, die sie ver-
ursachen. Sie sind verblendet: Sie rechtfer-
tigen ihre Niedertracht mit vielen Griinden.
Die Befreiung der Unterdriicker ist darum ei-
ne jeden guten Willen iibersteigende Erfah-
rung: Der Herr muss sterben, damit der Bru-
der (die Schwester) geboren werden kann.»

Die Befreiung hat Freiheit zum Ziel.
Welche Freiheit ist aber hier gemeint?

«In der bisherigen Geschichte wurde

182

Freiheit immer als Herrschaft verstanden,
und ich fiirchte, dass wir uns, ob Unter-
driicker oder Unterdriickte, von diesem
Missverstindnis nur schwer befreien kon-
nen. Die Sprachgeschichte beweist, dass der
,Freie’ sich immer gegen den Sklaven defi-
niert hat. Frei ist in der Sklavengesellschaft
nur der Herr... Wer aber Freiheit (so) ver-
steht, kann nur auf Kosten anderer frei sein.
Auch wenn wir sagen: Frei ist einer, der tun
und lassen kann, was er will, verstehen wir
Freiheit als Herrschaft und richten sie am
Ideal der Herren aus. Auch wenn wir sagen,
frei ist einer, der nicht mehr von anderen
bestimmt wird, sondern sich selbst be-
stimmt, verstehen wir Freiheit als Herr-
schaft: Jeder soll sein eigener Herr sein,
...die Frau auch.»

«Die Wahrheit der Freiheit», so macht
sich die siidafrikanische Black Theology
die Schlussfolgerung Jiirgen Moltmanns zu
eigen, «(aber ist) in der unbehinderten
Gemeinschaft, denn die Wahrheit der
menschlichen Freiheit ist Liebe. Ich bin
frei, wenn ich von anderen anerkannt, ange-
nommen und geliebt werde. Der andere ist
frei, wenn ich ihn anerkenne und mein Le-
ben fiir ihn 6ffne, es mit ihm teile. In der
gegenseitigen Teilnahme am Leben wird
einer liber die Grenzen seiner Individualitit
hinaus frei.

Ist Freiheit nicht Herrschaft, sondern
Gemeinschaft, dann ist Unfreiheit behinder-
te, entfremdete und zerstorte Gemeinschaft.
Befreiung fiihrt dann zu einer unbehinder-
ten und offenen Gemeinschaft ohne Angst,
wenn sie Befreiung zur Freiheit und nicht
nur zur Herrschaft ist... Verstehen wir
Freiheit als Herrschaft, dann ist der Unter-
driicker frei, der Unterdriickte dagegen un-
frei. Verstehen wir aber Freiheit als Ge-
meinschaft, dann ist der Unterdriicker un-
frei, weil er sich aus der Gemeinschaft 16st
und sie zerstort.

Die unfreiwillig Unterdriickten zeigen in
ihrer Gemeinschaft untereinander mehr
Freiheit als ihre Herren. Zur Freiheit als
Gemeinschaft ist der Weg der Unterdriicker
langer als der Weg der Unterdriickten. Die
Unterdriicker werden sich auf den ,]langen
Marsch’ in ihre Freiheit begeben, wenn sie
begreifen, in welches Gefingnis und in wel-
ches Ungliick ihre Perversion der Freiheit in
Herrschaft sie gefiihrt hat.»



	Black Theology - Theologie der Befreiung im südlichen Afrika

