
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 5

Rubrik: Zeichen der Zeit : die Schweizer Bischöfe zur Abschaffung der Armee :
"Eine genuin christliche Initiative"?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Die Schweizer Bischöfe zur Abschaffung der Armee:
«Eine genuin christliche Initiative»?

Was soll die Schweizerische Bischofskonferenz zur Initiative «für eine Schweiz ohne Armee
undfür eine umfassende Friedenspolitik» sagen? Darüber gibt es zur Zeit eine brüderliche
Auseinandersetzung unter den Bischöfen und ihren Beratern. Die Fronten laufen quer zu
den gängigen Vorstellungen von einem restaurativen und einem gemässigt progressiven
Lager innerhalb der katholischen Hierarchie. Die in theologischen Fragen dogmatisch
denkenden Bischöfe Mamie von Fribourg und Corecco von Lugano sind bei sozialethischen
Stellungnahmen immer wieder für eine Überraschung gut. Vor allem BischofCorecco
bekräftigt seine armeekritbche Position, die er schon an der Synode 72, damals noch als
Professorfür Kirchenrecht, eingenommen hat. Und selbst der umstrittene Churer Weihbischof
Haas vertritt die Meinung, als Liechtensteiner habe er die Armee im «Ländle» bislang auch
nicht vermisst.

Zur Zeit zirkuliert unter den Bischöfen ein sogenanntes Arbeitspapier (document de
travail) zur Frage der Armeeabschaffung, das ich im folgenden wiedergebe. Die vielen
Zitate aus amtskirchlichen Dokumenten weisen daraufhin, dass hier eine Fraktion am Werk
ist, die gern mit Autoritätsargumenten arbeitet. Das tut - in diesem Fall - den Sachargumenten

für die Initiative keinen Abbruch. Gerne trete ich für einmal als Verfasser der
«Zeichen der Zeit» in den Hintergrund und setze an ihre Stelle dieses Arbeitspapier der
pazifistischen Fraktion der Bischofskonferenz. Vielleicht lassen sich dank meiner Indiskretion

und den zu erwartenden positiven Reaktionen aus der Öffentlichkeit auch die übrigen
Bischöfe ermutigen, durch eine Erklärung in der vorliegenden oder in einer ähnlichen
Form ein echtes «Zeichen der Zeit» zu setzen. W. Sp.

Liebe Schwestern und Brüder Das Evangelium
kennt keine «Dissuasion»

Das Schweizervolk steht vor der ethischen
Grundsatzfrage, ob es der bewaffneten Unsere Nationalkommission Justitia et Pax
Gewalt ein für allemal entsagen und seine hat kürzlich eine Denkschrift heraus-
Armee abschaffen soll. Zu dieser Frage gegeben, die sich mit der Friedensethik
kann und darfauch die Kirche nicht schwei- der biblischen Botschaft befasst.1 Wir
gen. Zwar ist es nicht Aufgabe von uns Bi- Bischöfe schliessen uns den exegetischen
schöfen, die Initiative «für eine Schweiz Ergebnissen dieser Denkschrift an* und er-
ohne Armee und für eine umfassende Frie- klären:
denspolitik» nach politischen oder gar stra- Frieden stiften, auf Gewalt verzichten
tegischen Kriterien zu beurteilen. Wir möch- und die Feinde lieben gehören zu den zen-
ten jedoch an die Stimmbürgerinnen und tralen Aussagen der Botschaft Jesu. Sie
entStimmbürger appellieren, die biblische For- sprechen im Verständnis der Bergpredigt
derung der Gewaltlosigkeit, die Friedens- der «vollkommenen Gerechtigkeit» (Mt
ethik der Weltkirche und die Antworten der 5,17; 5,20; 5,21-48). Wer auf dem Weg der
Synode 72 auf die Armeefrage im Gewissen Gerechtigkeit geht, wer also Gewaltlosig-
zu prüfen und bei der Abstimmung über keit praktiziert, kann auf Gottes neue Erde
diese mutige und, wie uns scheint, genuin hoffen,
christliche Initiative zu bedenken. Jesus verkündet eine neue Gesellschaft,

158



in der die Armen, Hungernden und
Trauernden die Verheissung hören, dass ihr
Zustand in sein Gegenteil verändert werden
soll (Mt 5,3ff.). Denn für Jesus heisst Reich
Gottes: Überwindung von Armut, Not,
Bedrängnis und Schmerz. Der Verzicht auf
Gewalt ist zugleich der Verzicht auf ein
Gesellschaftsmodell von oben und die
Kampfansage gegen Armut, Hunger und
Tränen. Diese Gewaltlosigkeit ist der
radikalen Veränderung verpflichtet.

Es gibt freilich keine Garantie, dass
gewaltfreies Handeln Erfolg haben wird. Die
Wange hinzuhalten, bleibt ein Risiko. Aber
selbst der Tod, den Jesus von Nazareth erlitten

hat, hebt seine Botschaft von
Gewaltverzicht und Feindesliebe nicht auf. Dieser
Tod ist vielmehr eine weitreichende Tat des
Friedenstiftens. Das konsequente Durchhalten

des Gewaltverzichts hat die Gewaltspirale

durchbrochen, die Absurdität der
Gewalttätigkeit offengelegt und eine neue
Beziehung zu den Feinden geschaffen. Dies
alles blieb nicht ohne Folgen.

Wie können wir im Sinne der Botschaft
des gewaltlosen Jesus von Nazareth Frieden

schaffen; Diese Frage stellt sich nicht
erst heute, sondern hat, von den ersten
christlichen Gemeinden an, durch alle
Jahrhunderte Christinnen und Christen in den
unterschiedlichen geschichtlichen Situationen

beschäftigt. Es hat immer Christinnen
und Christen gegeben, die sich der staatlichen

Verpflichtung zur tötenden Gewalt
entzogen haben. So heisst es in der Kirchenordnung

des Hippolytus: «Personen, die
Vollmacht zu töten besitzen, oder Soldaten
sollen überhaupt nicht töten, selbst wenn es
ihnen befohlen wird... Kein Christ soll
hingehen und Soldat werden... Ein Vorgesetzter,

der ein Schwert hat, lade keine
Blutschuld auf sich.»2 Diese Haltung hat sich
auch in der nachkonstantinischen Zeit bis
heute als Minderheitsposition erhalten. Zu
nennen sind grosse Namen wie Franz von
Assisi, Erasmus von Rotterdam, Leo
Tolstoi, Albert Schweitzer und Leonhard Ragaz

oder Minderheitsgruppen und -kirchen
wie die Waldenser, die Wiclifiten, die Täufer,

die Quäker und die Religiösen Sozialisten.**

Zu erinnern ist aber auch an die von
der Geschichtsschreibung vergessenen
Militärdienstverweigerer in allen Kriegen im
Laufe der Zeiten.

*** Diese radikalen Menschen, Gruppen
und Kirchen haben seit je versucht, dem
Reich Gottes den Weg zu bereiten. Ihr
prophetischer Geist mahnt die Kirche, sich
nicht länger als ideologischen Überbau des
Staates zu verstehen, sondern Anwältin der
Armen und Ausgebeuteten zu werden und
angesichts des Zerstörungspotentials in der
Welt zu erkennen, wie wichtig vor allem die
Bergpredigt heute für das politische
Friedenshandeln geworden ist. Die Bergpredigt
ermächtigt die Kirche zur Kritik der staatlichen

Gewalt. Diese Kritik richtet sich
gegen die falschen Versprechungen der
Sicherheitspolitik, gegen das Vertrauen in die
Abschreckung und gegen den Zwang zur
weiteren Rüstung. Diese Kritik weist auch
darauf hin, dass es keine ethische Begründung

gibt für den Gehorsam gegen das
staatlich verordnete Töten.

Wie die Denkschrift von Justitia et Pax
abschliessend festhält3, richtet die biblische
Friedensethik auch sehr ernste Anfragen an
die schweizerische Sicherheitspolitik:
Vertraut diese nicht zu sehr auf das Dissua-
sionskonzept der Armee? Da nämlich
Dissuasion «Kriegsverhinderung durch
Verteidigungsbereitschaft» bedeutet und diese
Bereitschaft nach aussen öffentlich bekundet

wird, stellt sie letztlich eine Form
konventioneller Abschreckung dar. Diese
Abschreckungsdoktrin, die Politik an Gewalt
bindet, braucht zur eigenen Logik
möglichst wirksame Feindbilder, wie sie - so
fügen wir hinzu - mit der biblischen
Botschaft nicht mehr in Einklang zu bringen
sind.

Abschied vom «gerechten Krieg»

Wohl hat die Kirche seit Augustinus die
Lehre vom gerechten Krieg vertreten. Es
ging dabei um einen - gewiss bedauerlichen

- Kompromiss zwischen der biblischen
Botschaft und den Interessen des Staates,
dessen Schutz die Kirche beanspruchte.
Heute muss diese Lehre jedoch wieder der
ursprünglichen Intention der biblischen
Botschaft weichen. Das Zweite Vatikanische

Konzil fordert uns darum auf, «in ganz
neuer Einstellung an die Frage des Krieges
heranzugehen»4. Schon Papst Johannes
XXIII. nannte es «Wahnsinn, den Krieg
noch als das geeignete Mittel zur Wieder-

159



herstellung verletzter Rechte zu betrachten»5.

Diese «neue Einstellung» vermissen
wir Bischöfe besonders schmerzlich in der
Rüstungs- und Militärpolitik der Schweiz,
die unter dem Vorwand, kein anderes Land
zu bedrohen, immer mehr und teurere Waffen

beschafft, ohne nach der sittlichen
Erlaubtheit dieser Mittäterschaft im weltweiten

Rüstungswettlauf zu fragen.
Zwar anerkennt das Konzil das «Recht

auf sittlich erlaubte Verteidigung» durch
den «Einsatz militärischer Mittel»6. Anderseits

ächtet es aber den Krieg als Mittel der
Politik. Auch die Selbstverteidigung ist ein
Relikt aus dem Faustrecht unter den Staaten,

das endlich überwunden werden muss.
«Dazu ist es freilich erforderlich, dass eine
von allen anerkannte Weltautorität
eingerichtet wird, die über wirksame Mittel
verfügt, um für alle Sicherheit, Wahrung der
Gerechtigkeit und Ehrfurcht vor den Rechten

anderer zu garantieren»7. Was aber tut
die Schweiz, um diese internationale Autorität

zu stärken? Warum beruft sie sich
immer nur auf die «sittlich erlaubte
Verteidigung», statt sich mit der UNO und vor
allem in der UNO um die Überwindung des
Krieges überhaupt zu bemühen? Oft haben
wir den Eindruck, die schweizerische
Aussenpolitik halte Frieden und Abrüstung für
eine Illusion und deshalb für unerreichbar.
Dagegen müssten wir unser Wort aus einem
früheren Hirtenbrief wiederholen: «Diese
Resignation ist zutiefst unchristlich. Sie
widerspricht dem christlichen Glauben von
Grund auf... Denn wer nicht mehr an den
Frieden zu glauben vermag, der kann
letztlich auch nicht mehr an Gott glauben,
eben weil Christus selbst unser Friede
ist.»8

Viele tun so, als ob ein Krieg in unserem
Land noch führbar wäre und nicht in der
Selbstzerstörung enden könnte oder müsste.
Sie kommen gar nicht erst dazu, die Güter,
die gewiss verteidigenswert wären, gegen
den Schaden abzuwägen, den eine Verteidigung

mit militärischen Mitteln nach sich
ziehen würde. Diese vorausschauende und
realistische Güterabwägung ist jedoch ein
sittliches Erfordernis aller Verteidigungspolitik.

Darum hat der Vatikan 1977 in einer
Denkschrift an die UNO «im Namen der
Sittenordnung» erklärt: «Wenn der
verursachte Schaden in keinem Verhältnis mehr

160

steht zu den Werten, die man zu wahren
sucht, ist es besser, Unrecht zu leiden,
anstatt sich zu verteidigen, zumindest, wenn
es sich um eine Verteidigung mit solchen
Mitteln handelt. Denn das Recht und die
Pflicht eines aktiven, wenn auch gewaltlosen

Widerstandes gegen ungerechte
Unterdrückung bleiben im Namen der Rechte und
der Würde des Menschen unangetastet.»9

Wir Bischöfe möchten in dieser Richtung

eines aktiven, wenn auch gewaltlosen
Widerstandes gegen jedes Unrecht, ob es
nun von «aussen» oder «innen» kommt,
weiterdenken. Schon das Zweite Vatikanische

Konzil hat «Verteidigung» nicht nur
mit «militärischer Abwehr» gleichgesetzt.
Es wollte auch denen seine «Anerkennung
nicht versagen, die bei der Wahrung ihrer
Rechte darauf verzichten, Gewalt anzuwenden,

sich vielmehr auf Verteidigungsmittel
beschränken, so wie sie auch den Schwächeren

zur Verfügung stehen»10. Wenige
Jahre später hat die Bischofssynode 1971 in
Rom die gewaltlose Verteidigung erneut als
Alternative zur militärischen Verteidigung
empfohlen: «Unbedingt geboten ist es,
internationale Streitigkeiten nicht durch
Krieg auszutragen; andere, der Menschennatur

angemessenere Mittel und Wege müssen

gefunden werden. Überdies sollte die
Strategie der Gewaltlosigkeit gefördert
werden.»11 Wiederum wäre zu fragen, ob
nicht gerade unser Land wie kaum ein anderes

dazu ausersehen sein könnte, diese neue,
zukunftsträchtige Alternative zur militärischen

Verteidigung zu entwickeln. Wäre
das nicht der eigentliche, der ins Positive
gewendete «Sonderfall Schweiz»?

Zu bedenken wäre noch eine weitere
Güterabwägung. Sie stellt sich im Zusammenhang

mit der Frage, ob die zehn Milliarden,
die unser Land jährlich für die militärische
Landesverteidigung aufwendet, überhaupt
noch in einem sittlich vertretbaren Verhältnis

zum wirtschaftlichen Elend der Dritten
Welt stehen. Mit zehn Milliarden Franken
könnten jährlich zehn Millionen Menschen
ernährt werden, das wäre ein Drittel aller
Menschen, die jedes Jahr an Hunger sterben.

Wie verhalten wir uns als Christinnen
und Christen zu dieser quälenden Tatsache,
dass die Schweiz mit den finanziellen und
menschlichen Ressourcen, die sie jährlich
für die Armee aufwendet, mehr Menschen-



leben in der Dritten Welt retten könnte, als
sich durch diese Armee jemals im eigenen
Land verteidigen Hessen? Hören wir dazu
die prophetische Anklage des Konzils:
«Während man riesige Summen für die
Herstellung immer neuer Waffen ausgibt,
kann man nicht genügend Hilfsmittel
bereitstellen zur Bekämpfung all des Elendes
in der heutigen Welt... Der Rüstungswettlauf

ist eine der schrecklichsten Wunden
der Menschheit, er schädigt unerträglich die
Armen. Wenn hier nicht Hilfe geschaffen
wird, ist zu befürchten, dass er eines Tages
all das tödliche Unheil bringt, wozu er
schon jetzt die Mittel bereitstellt.»12 Das
bereits erwähnte Dokument des Vatikans
zuhanden der UNO bestätigt diesen
Zusammenhang zwischen Rüstungsausgaben und
Verelendung: «Der klare Widerspruch
zwischen der verschwenderischen Überproduktion

an Rüstungsmaterial und der Summe
unbefriedigter Lebensbedürfnisse... ist
schon ein Angriff auf jene, die seine Opfer
sind. Ein Angriff, der zum Verbrechen
wird: selbst wenn man die Waffen tatsächlich

nicht anwendet, allein schon durch ihre
Kosten töten sie die Armen, denn sie
verurteilen diese zum Hungertod.»13 Wir
Bischöfe können nicht umhin, auch die
Regierenden unseres Landes anzuklagen, dass sie

wegen der wachsenden Rüstungsausgaben
am Hungertod unzähliger Menschen
mitschuldig geworden sind.

Im Vorfeld der Abstimmung über die
Initiative «für eine Schweiz ohne Armee
und für eine umfassende Friedenspolitik»
möchten wir nicht zuletzt für ein Klima der
Toleranz eintreten. Die Armee darf nicht zu
einem staatlich verordneten Dogma werden,

das all jene ausgrenzt, die den Weg der
Gewaltlosigkeit gehen wollen. Wie schon
das Zweite Vatikanum erkannte, geht es bei
der Überwindung bewaffneter Gewalt nicht
um Wahrheit oder Irrtum, sondern um den
Kairos, den heilsgeschichtlichen Zeitpunkt
für die Umrüstung der Schwerter in
Pflugscharen. Auch wer den Militärdienst
verweigert, hat nicht ein «irrendes Gewissen»,
über das die Herrschenden sich hinwegsetzen

könnten. Er ist Prophet einer besseren,
einer verheissenen Zukunft. Man mag ihm
vorwerfen, er komme zu früh, die Zeit für
diesen radikalen Pazifismus sei noch nicht
reif. Doch der Prophet kommt für die

Durchschnittsmeinung immer zu früh, das
gehört zu seinem Charisma. Mögen seine
Kritiker sich vorsehen, dass sie nicht zu
spät kommen.

«Es ist viel wichtiger Mensch zu sein,
als Schweizer zu sein»

Mit der militärischen Verteidigung der
Schweiz hat sich auch die Synode 72
auseinandergesetzt. Insbesondere die Diöze-
sansynoden Chur und Basel betrachteten
die «Gewaltlosigkeit nicht als ein utopisches

Ideal, sondern als echte Alternative
für die Gestaltung der Beziehungen unter
den Menschen»14. Die Basler Synode zog
daraus den Schluss: «Das Verteidigungs-
konzept der Schweiz muss stets neu bedacht
werden unter Einbeziehung der Möglichkeiten

des zivilen gewaltlosen Widerstandes.»15

Die Synode 72 lehnte zwar noch nicht
die Armee ab, wohl aber den zu hohen
Stellenwert, den sie in der schweizerischen
Politik einnimmt. Eine Diözesansynode
erklärte zum Beispiel: «Der finanzielle
Aufwand für die Friedensbemühungen ist ebenso

ernst zu nehmen wie jener für die
Armee.»16 Gedacht wurde dabei vor allem
auch an «die Schaffung eines unabhängigen
schweizerischen Friedensinstituts»11'. Auch
die Dienstverweigerung sollte entkriminalisiert

und «die unterschiedliche Bewertung
religiöser, ethischer, politischer Gründe»
als «fragwürdig» fallengelassen werden.18
Die Diözesansynoden zeigten sich befremdet

über die Waffenausfuhr und stellten die
berechtigte Frage, «ob die Schweiz nicht
mehr als jedes andere Land geeignet wäre,
ein Zeichen zu setzen und auf den Waffenhandel

zu verzichten»19.
Schwer wiegt heute die Tatsache, dass

sich in unserem Land nichts, aber auch gar
nichts im Sinne der Synodenbeschlüsse
zum Besseren gewendet hat. Unbeantwortet
geblieben ist auch unsere Frage zum Bettag
1986, ob die Schweiz «mit ihren Aufwendungen

für Rüstung und mit der Regelung
der Waffenausfuhr wirklich nur der Verteidigung

der Sicherheit des eigenen Landes
dient, oder ob sie nicht auch die weltweite
Ungerechtigkeit indirekt, aber wirklich
fördert und dadurch selber auch den Weltfrieden

untergraben hilft»20. Wie sollen wir
161



Bischöfe zu einer Armee ja sagen können,
die echten Friedensbemühungen im Wege
steht, die Gewissen gewaltloser Menschen
vergewaltigt und als Vorwand für den
Waffenhandel dient? «Non possumus» - wir
können es nicht.

Es hat an der Synode 72 auch nicht an
Priestern und Laien gefehlt, die schon
damals für eine Abschaffung der Schweizer
Armee eintraten. Die gesamtschweizerische
Synode vom 16./17. Februar 1974 hat es nur
knapp, mit 68 zu 58 Stimmen, abgelehnt,
«die Christen und alle Menschen guten Willens

zu ermutigen, sich dafür einzusetzen,
dass unser Land in die Lage komme,
- auf eine bewaffnete Verteidigung zu
verzichten;

- die für die Armee bestimmten Gelder an
Entwicklungsländer weiterzugeben;
- mit allen internationalen Institutionen
tatkräftig zusammenzuarbeiten, die sich
dafür verwenden, dass überall der
Fortschrittgefördert und der Krieg verhindert
wird.»21

Unser Mitbruder im Bischofsamt, Eugenio

Corecco, hat diesen Antrag damals noch
als einfacher Synodaler mit den bewegenden

Worten unterstützt: «Es ist nötig, hier
ein mutiges Zeichen zu setzen. Stand diese
Synode bisweilen links von Rom, so darf
sie wenigstens dieses eine Mal links vom
Bundesrat stehen. Man kann den Frieden
nicht mit Waffen aufrechterhalten. Das
haben die jüngsten Ereignisse im Nahen Osten
bewiesen. Jetzt gilt es, ein prophetisches
Wort zu sagen und nicht nur menschlicher
Weisheit, sondern auch den Eingebungen
des Heiligen Geistes zu folgen. In Wahrheit
ist das Prophetische immer das am meisten
Realistische gewesen... ,Es ist viel wichtiger

Mensch zu sein, als Schweizer zu sein'
(Helder Cämara).»22

Die Initiative «für eine Schweiz ohne
Armee und für eine umfassende Friedenspolitik»

ist eine grosse Herausforderung an
die Christinnen und Christen, aber auch an
alle Menschen guten Willens in diesem
Land. In Übereinstimmung mit dem
Ökumenischen Rat der Kirchen möchten wir
Bischöfe unsere «Bereitschaft betonen,
ohne den Schutz von Waffen zu leben»23,
und uns an die Seite derjenigen stellen, die
nicht den Weg der Gewalt, sondern den
Weg des Reiches Gottes gehen.

162

1 Vgl. Justitia et Pax (Hg.), Gewaltfreies Handeln in
unserer Gesellschaft, Bern 1988.
* In den folgenden Abschnitten dieses ersten Teils
handelt es sich um wörtliche Zitate aus der
Denkschrift (S. 39-66) - Anm.d.Red.
2 Die Denkschrift zitiert hier: Canones Hippolyti 13f.,
eine um 500 entstandene Bearbeitung der Kirchenordnung

des römischen Presbyters Hippolytus um 200-
235.
** Die Erwähnung von Leonhard Ragaz und den
Religiösen Sozialisten ist umso bemerkenswerter, als sie
in der Schrift von Justitia et Pax noch nicht vorkommt
- Anm.d.Red.
*** Die beiden nächsten Sätze sind Interpolationen
am Text der Denkschrift - Anm.d.Red.
3 Vgl. a.a.O., S 134.
4 Pastoralkonstitution Gaudium et spes, Nr. 82.
5 Enzyklika Pacem in terris, Nr. 127.
6 Gaudium et spes, Nr. 79.
7 A.a.O., Nr. 82.
8 Unsere Verantwortung für den Frieden, Hirtenbrief
der Schweizer Bischöfe zum Eidgenössischen Bettag
1986, S. 4f.
9 Der Heilige Stuhl und die Abrüstung, Dokument der
Päpstlichen Kommission Justitia et Pax, in: Katholische

Sozialakademie Österreichs (Hg.), Der Vatikan
zur Rüstung, o.Jg., S. 35.
10 Gaudium et spes, Nr. 78.
11 De iustitia in mundo, Nr. 64.
12 Gaudium et spes, Nr. 81.
13 A.a.O., S. 32.
14 Diözese Basel, Weltweites Christsein: Die
Verantwortung der Kirche in der Schweiz für Frieden,
Entwicklung und Mission, Nr. 5.5.9; vgl. Bistum Chur,
Mission als Verantwortung der Kirche für Verkündigung,

Entwicklung und Frieden, Nr. 7.7.
15 Synode Basel, a.a.O., Nr. 5.5.4.
16 Synode Basel, a.a.O.; vgl. Synode Chur, a.a.O., Nr.
7.4.1.
17 Synode Chur, a.a.O., Nr. 9.4.; vgl. Synode Basel,
a.a.O., Nr. 5.4.6.
18 Vgl. Synode Basel, a.a.O., Nr. 5.5.7; Synode Chur,
a.a.O., Nr. 7.4.6.
19 Synode Chur, a.a.O., Nr. 7.4.4.
20 Hirtenbrief zum Bettag 1986, a.a.O., S. lOf.
21 Protokoll der 3. gesamtschweizerischen Sitzung
der Synode 72, 16./17. Februar 1974, im Kongress-
zenrrum «alfa» Bern, S. 39ff.
22 Übersetzung aus dem französischen Wortlaut des
Protokolls: «Il est nécessaire de faire ici un acte de

courage. Si l'on a été parfois à gauche de Rome, il
convient que pour une fois on puisse se mettre à gauche

du Conseil Fédéral. On ne peut maintenir la paix
avec les armes, ce qui s'est passé au Moyen-Orient en
est la parfaite démonstration. Il s'agit maintenant de
faire une proclamation d'ordre prophétique et il
convient de suivre sur ce terrain non point les indications
de la sagesse humaine, mais les inspirations de l'Es-
prit-Saint. En vérité, le prophétisme a toujours été le
plus, réaliste... ,11 est beaucoup plus important d'être
homme que d'être Suisse' (Mgr Helder Câmara)»
(S.48).
23 Offizieller Bericht des ÖRK aus Nairobi 75, Frankfurt

ajn Main 1976, S. 192.


	Zeichen der Zeit : die Schweizer Bischöfe zur Abschaffung der Armee : "Eine genuin christliche Initiative"?

