
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 5

Artikel: Die EG-Frage auch eine Wertfrage : Zur Moral des schrankenlosen
Konsums

Autor: Bennholdt-Thomsen, Veronika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Veronika Bennholdt-Thomsen

Die EG-Frage auch eine Wertfrage:
Zur Moral des schrankenlosen Konsums

1. Der EG-Traum
und ein feministischer Traum

Ich möchte zwei Visionen, wie wir uns eine
schöne Zukunft oder ein gutes Leben
vorstellen könnten, gegeneinanderstellen. Die
eine will ich den «EG-Traum» nennen, die
andere ist von ihrer Autorin, Maria Mies,
als «ökofeministische Perspektive»
bezeichnet worden.

Mit «EG-Traum» meine ich nicht die
konkreten Planungen, Hoffnungen und
Versprechungen, die hinsichtlich der Schaffung
des EG-Binnenmarktes 1992 geäussert werden,

sondern die Vorstellungen, die
allgemein, der modernen Kultur der Wachstumsökonomie

entstammend, dahinterstehen.
Der EG-Traum nährt sich aus dem

Wunsch der modernen Menschen, zwischen
allen Gütern dieser Erde frei wählen zu
können. Im Rahmen des EG-Marktes sollen
die Verbraucher überall Produkte aus allen
Ecken Europas kaufen können, und zwar
billig, weil Zölle und ähnliche Beschränkungen

entfallen und weil die Suche der
Einkäufer nach dem günstigsten Angebot
sich auf ein viel grösseres Gebiet bezieht.
Siegen wird der günstigste Anbieter: Das ist
scheinbar doch nur gerecht. Es ist der
Traum von einer fairen Welt, vom
schrankenlosen Konsum, der die Beschränkungen
von Ort und Zeit überwindet. Es ist deshalb
auch der Traum von der Machbarkeit: Alles
kann schnell überall hintransportiert und in
beliebiger Menge produziert werden. Die
Menschen können ohne Grenzen reisen,
wohin sie wollen. Und es ist der Traum von
der perfekten Demokratie: Nicht nur die
Reichen und Privilegierten sollen alles
haben, sondern alle, jeder Mann und jede
Frau. Allen immer alles. Ist das das Paradies

oder Grössenwahn?
Letzteres, sagt Maria Mies. Dieser

technologische, Raum und Zeit besiegende

136

Machbarkeitswahn hat uns schon genug
Zerstörung eingebracht. Schliesslich - von
nichts kommt nichts. Die vielen, meist
unnützen Dinge entstehen durch Ausplünderung

der Natur, sodass, wie Galtung sagt,
am Schluss nichts anderes übrig bleiben
wird als ein Loch im Boden. Das dann mit
dem verseuchten Abfall wieder gefüllt werden

muss, wäre hinzuzufügen. Dieses
vorgebliche Paradies ist in Wirklichkeit eine
riesige Müllhalde.

Wenn wir nicht darin verkommen wollen,

müssen wir uns umstellen. Wir müssen
uns von der Sucht nach dem Mehr und
Immer-Mehr befreien. Der erste Schritt
besteht für Maria Mies deshalb in der «Befreiung

vom Konsum»1. Ihre Vision ist die einer
Welt ohne Ausplünderung der Natur, deren
Voraussetzung die regionale Beschränkung
ist. Sie nennt dies «sich selbst erhaltende
ökologische Kreisläufe», in denen die
Menschen von den Produkten ihrer eigenen
geographischen Landschaft leben, sie schützen
und reproduzieren. Genauso gehört zu dieser

Vision, dass die Welt frei ist von
Ausbeutung. Denn all die Dinge, die im EG-
Traum auftauchen, kommen schliesslich
irgendwoher: Sie sind anderen weggenommen

worden. Maria Mies setzt dem Bild der
unumschränkten Machbarkeit ein anderes
entgegen: Diese Welt ist endlich, und es
geht darum, uns in dieser Endlichkeit
einzurichten, anstatt uns zu benehmen wie kleine
Kinder, die alles haben wollen. Es ist ein
Trugschluss, wenn wir meinen, wir könnten
den Kuchen essen und ihn zugleich behalten,

bis uns das nächste Gelüst überkommt.
Schliesslich entwirft Maria Mies eine

andere Vorstellung von Freiheit. An die
Stelle der freien Wahl aus dem grenzenlosen

Angebot setzt sie die selbstbewusste,
mit sich selbst identische - anstatt sich ständig

durch anderes realisierende - Person.
Befriedigung und Glück beziehen die Men-



sehen in dieser Vision aus dem Zusammenhang:

«Ich arbeite, um zu leben». Sie
realisieren sich selbst durch ihre eigenen Werke,
anstatt davon zu träumen, gefüttert zu werden

wie die Tiere im Zoo.
Diejenigen, die sich jetzt fragen, was

daran spezifisch feministisch sei, möchte
ich, neben der Antwort, dass zu dieser
Vision die Überwindung der Geschlechterhierarchie

gehört, auf den Zusammenhang
verweisen, den es zwischen der «Entkolonisierung»

der uns umgebenden Natur von
der zerstörerischen Herrschaft über sie und
der «Entkolonisierung» der Frauen durch
Befreiung von der Männerherrschaft gibt.

2. Der Generalstabsplan der
internationalen industriellen Zerstörung
und Schuldknechtschaft

Schrankenloser Konsum, im wörtlichen
Sinne, durch Fallen der Grenzschranken,
wenn nicht weltweit, so doch Kontinentweit,

versus regionale Beschränkung auf
die Kräfte einer gegebenen Landschaft und
ihrer Menschen, das sind wahrhaft
entgegengesetzte Visionen. Ich will erklären,
warum mir die ökofeministische Perspektive

oder, wie wir auch sagen, die Subsi-
stenzperspektive als die einzig lebbare
erscheint.

Viele anerkennen das Plädoyer für
Beschränkung im Sinne eines moralischen
Appells zwar als angemessen, aber nicht als
ökonomisch notwendig. Dem möchte ich
entgegentreten: Die Beschränkung ist nicht
nur abstrakte Moral, sondern materielle
Lebensnotwendigkeit. Um das zu erkennen,
brauchen wir nur einen Blick in die
Geschichte zu werfen, und zwar in eine
Geschichte, die viele von uns noch selbst
miterlebt haben. Denn die forcierte Politik der
Internationalisierung der Märkte, Voraussetzung

des schrankenlosen Konsums durch
Anschluss aller Regionen an den
Weltmarkt, hat tatsächlich erst nach dem Zweiten

Weltkrieg eingesetzt.
Die Wurzeln dieser Politik freilich

reichen weiter zurück, wenn man so will, bis
ins 15. Jahrhundert und kulturell noch viel
weiter; aber die massiven, planvollen und
international koordinierten Aktionen setzen
nach 1945 ein. Zu diesem Zeitpunkt wird
die Weltbank gegründet, die unter der

Führung der USA die Neuorganisation
der Nachkriegs-Weltökonomie in Angriff
nimmt. Dann wird als Schwesterorganisation

der IWF geschaffen. 1960 wird im
Rahmen der Entwicklungsdekaden der
koordinierte Angriff der hochindustrialisierten
Länder des Westens auf die Länder und
Ökonomien der sog. Dritten Welt gestartet.
Das Muster gab der Marshall-Plan für den
Wiederaufbau Europas ab. Es verläuft sogar
eine gerade Linie von der Begründung dieses

Plans bis zur Verschuldung der Dritten
Welt heute. Damals wurde festgestellt, dass
die USA einen hohen Bedarf an Finanzexport

hätten, der günstigerweise als «Finanzhilfe

der USA erscheinen» könnte. Und
weiter hiess es: «Zu Hause würden wir statt
dessen vergeblich nach Möglichkeiten
suchen, die sich auf 5 bis 10 Mrd. Dollar
belaufenden Finanzersparnisse zu investieren,
denn unter normalen Umständen ist ein
Bedarf dafür nicht abzusehen.»2

Ich will, weil ich mich da besser auskenne

und mir dieser Bereich ein besonderes
Anliegen ist, von den Auswirkungen dieser,
wie gesagt, planvollen und nicht etwa
naturwüchsig ökonomischen Entwicklung auf
die Bauern in der BRD berichten. Sie
haben, mit geliehenem Geld, die Industrialisierung

der Landwirtschaft vollzogen:
Mechanisierung, Chemisierung - Pharmakolo-
gisierung, müsste man heute noch hinzufügen.

Das Ergebnis war eine ständig steigende
Produktion; hinzu kamen gleichzeitig

Absatzschwierigkeiten, Überproduktion, neue
Verschuldung, um stärker rationalisieren
und noch mehr produzieren zu können, bis
hin zur gegenwärtigen Situation, dass
immer mehr Bauernbetriebe aufgegeben werden

müssen. Es ist ein Prozess von «Wachsen

oder Weichen». Höfe, auf denen
Generationen von Grossfamilien, einschliesslich
Knechten und Mägden, ihr Auskommen
gefunden haben, können heute noch nicht
einmal der geschrumpften Kleinfamilie
mehr den Lebensunterhalt gewährleisten.
Resultat ist eine erbärmlich zugerichtete
Landschaft, sind verseuchter Boden, vergiftete

Gewässer und Luft sowie Nahrungsmittel,
die eher krank als kräftig machen.
Können die individuell empfundenen

Auswirkungen bei uns in Europa durch
immer neue Investitionen und Zuschüsse
noch aufgefangen werden - was dazu führt,

137



dass man hier immer noch nicht weiss, dass
man das Geld nicht essen, säen, atmen und
trinken kann -, ist der Effekt in den Ländern
der Dritten Welt direkt, und zwar direkt
fatal. Hier wurde dieselbe Politik wie bei uns
betrieben. Die Bauern weg von der Subsi-
stenzproduktion hin zur Marktproduktion
zu bringen, war erklärtes Ziel der Weltbank.
Ab 1973 wurde es auch als Programm für
die Kleinbauern propagiert, und zwar zur
Linderung der absoluten Armut.

Im Gegensatz zu manchen Behauptungen
erreichten die Kredite die kleinen Bauern

sehr wohl, sie kauften davon, wie gefordert,

agroindustrielle Technologie, durch
die auch die erwartete Produktivitätssteigerung

erzielt und das Quantum des vermarkteten

Produktes erheblich vergrössert wurde.

Nur, den Bauern ging es dadurch nicht
besser, sondern schlechter. Mangel- und
Unterernährung ihrer Kinder nahmen zu,
und auch der mittelbare Prosperitätseffekt
für die bäuerlichen Gegenden stellte sich
nicht ein, sehr wohl aber der durch die
agroindustrielle Technologie verursachte
ökologische Zerstörungseffekt.

Zwar zirkuliert jetzt wesentlich mehr
Geld in den ländlichen Gegenden, und es
geht auch viel mehr Geld durch die Hände
der Bauern, aber sie haben nicht besser, vor
allem nicht nahrhafter zu essen als früher,
auch nicht bessere Wohnung oder
Kleidung, und sie sind auch nicht bei besserer
Gesundheit. Der Grund liegt darin, dass die
landwirtschaftliche Subsistenzproduktion
zerstört worden ist. Sie bauen wenig oder
überhaupt nichts mehr für den eigenen Konsum

an, sondern meist monokulturelle
Verkaufsprodukte, die sich nicht für den eigenen

Verbrauch eignen und sowieso verkauft
werden müssen, um die Kredite und die
technologischen «inputs» abzahlen zu können.

Die Produkte taugen oft genug auch
nicht für den lokalen Markt oder müssen
der Devisen wegen exportiert werden. Die
Preise sind daher weltmarktabhängig und
häufig so niedrig, dass den Bauern selbst
bei guter Ernte immer noch Schulden
bleiben. Genau dieser Prozess ist, auf der
Grundlage der in der Kolonialzeit
geschaffenen Strukturen, die Ursache für die
Hungersnöte und die Dürre in Afrika,
Indien und in anderen Regionen der Dritten
Welt.

3. Geld oder Leben

Warum gibt es trotz der vielen, klar einsehbaren

negativen Ergebnisse nicht mehr
Widerstand gegen die Politik des
schrankenlosen Konsums? Eine Antwort mag lauten,

dass dies an der Macht der Konzerne
und der mit ihnen zusammenarbeitenden
Politiker läge, dass das Volk dagegen
ohnmächtig sei: «Wir», die armen Opfer.

Sicherlich gibt es Zwänge, ich habe sie
selbst für Bauern und Frauen analysiert,
und ganz gewiss ist die heutige Zähmung
Folge von erlittener Gewalt, zumal in der
Kolonisation; dennoch haben die Bauern in
der BRD und in den anderen Ländern auch
freiwillig mitgemacht. Denn sie haben sich
davon das grosse Geld erhofft, dass sie
etwas Besseres würden. Und auch die Frauen
machen mit. Bei einer breiten Strömung in
der Frauenbewegung herrscht die Meinung
vor, dass eigenes und selbstverständlich
reichliches Geld die notwendige Voraussetzung

für die Unabhängigkeit vom Mann sei.
Die Energie wird in die Gleichstellungsund

Quotierungspolitik gesteckt, was heisst:
gleiches Geld wie die Männer in Fortsetzung

desselben ökonomischen Systems.
Auch Verbraucher und Verbraucherinnen
hoffen auf eine breite Palette billiger
Produkte beim EG-Binnenmarkt und lassen
alles ohne lauteres Murren auf sich zukommen.

Es gibt keinen nennenswerten
Widerstand, denn jeder und jede Einzelne
möchten ein Stück von der Beute. Das
Beutemachen auf Kosten der Natur, anderer
Menschen und häufig genug in selbstzerstörerischer

Weise auf Kosten der eigenen
Integrität ist akzeptiertes Element, wenn nicht
Grundlage der modernen Kultur.

Ich habe diese Haltung verallgemeinerte
Akkumulationsmoral genannt, um
klarzumachen, dass nicht nur das Kapital, das
System, die Politik an den Verhältnissen
schuld sind, sondern dass es da einen breiten

Konsens gibt. An Geld glauben gerade
auch jene, die es nicht haben, die es auch in
Zukunft nicht bekommen werden und die
das bisschen Mehr, das sie vielleicht ergattern

können, mit erhöhtem Stress werden
bezahlen müssen. Dennoch phantasieren sie
bei Geld immer das «Vielegeld» für alle
oder zumindest für sich selbst zusammen.
Wird der Blick einmal in eine andere Rich-

138



tung gelenkt, dann gilt dies als rückwärtsgewandt

und wird entsprechend Finsteres
angedroht: Müh und Plag, Darben und Frieren.

Im Gegensatz zu aller Erfahrung wird
auf die Zukunft der verallgemeinerten
Geldökonomie gehofft, die eine gerechte
und glückliche Welt zu verheissen scheint,
frei von der für die Vergangenheit skizzierten

Katastrophensituation. Man glaubt ans
Geld, dass es schon fast religiös ist, und
zwar ans zukünftige Geld, weil man an die
Wachstumsökonomie glaubt, derzufolge
nicht die Pflanzen und Tiere wachsen,
sondern das Geld.

Peter Bichsel, Euer Schweizer Autor hat
unter dem Titel «...Thesen zum Prinzip
Hoffnung» dazu folgendes gesagt: «Erst
nach und nach haben die ehemals
Herrschenden gelernt, dass ihnen die Demokratie

besser dient, als der Feudalismus. Es
war ihnen vorher nicht vorstellbar, dass die
Armut gleich denkt wie der Reichtum.»
Und ein paar Sätze weiter sagt er, was der
Grund ist: «Kein Schweizer denkt an
Demokratie (und was ist mit den Schweizerinnen?

- V.B.-Th.), wenn er an die Schweiz
denkt; er denkt nur an Prosperität.»3 Auch
ich hatte dieses Bild von der Schweiz.
Schliesslich wissen wir alle, dass auf den
Schweizer Banken viel Geld liegt, dass kein
Krieg Verwüstungen angerichtet hat, wie
bei uns, und dass die Schweizer Demokratie,

das heisst die Partizipation des Volkes,
uralt ist. Und dann kam ich vor zwei Jahren
zum ersten Mal nach Zürich. Obwohl ich
viel über Geld und seine Wirkung und
Attribute nachgedacht habe, hatte ich den
Berichten der Wirtschaftsjournale mehr
geglaubt als meinem Wissen und war dann,
ehrlich gesagt, geschockt.

Mein überwältigender Eindruck war:
Zürich, die Innenstadt, gleicht einem grossen

Puff. Ein Bordell, eine Bar neben der
anderen, die mit grossformatigen Fotos vor
allem farbige Frauen feilbieten, dazwischen
alle möglichen Geschäfte und Lokale. Die
Menschen auf der Strasse keineswegs so
wohlgekleidet, wie ich erwartet hatte;
abgearbeitete, von Lohnarbeit gestresste
Gesichter, schweizerische wohlgemerkt. Sehr
viele «informelle Sektor-Aktivitäten», würde

man in der Dritten Welt sagen, also
Verkauf auf der Strasse von kleinen Artikeln
eigener Herstellung oder Weiterverkauf,

Schnellimbisse überall und nicht solide
Schweizer Küche. Und schliesslich sah ich
mehrere Antiquitätenläden mit Ethnogra-
phika, wo vor allem alter Schmuck aus
Gegenden der Dritten Welt angeboten wurde,

dem ich ansah, dass da die Not der Frauen,

die Flüchtlingsmisere durch die vielen
Kriege, der Hunger durch die Umweltkatastrophen

dahinterstanden. Die Dritte Welt
als Jagdrevier und die Frauen als Beute.

«Was für eine armselige, sterile, rassistische

und sexistische Prosperität», habe ich
gedacht. Sicher ist das nicht die Prosperität,
an die die Schweizer denken und von der
Bichsel spricht. Aber ich bin ebenso sicher,
dass das, woran sie denken, nicht von dem
zu trennen ist, was ich gesehen habe. Denn
überall auf der Welt werden die Frauen
durch die Geldökonomie im Zuge der
Internationalisierung des Marktes entwertet. Die
weissen Frauen stehen dabei nicht in der
ersten Linie, aber verschont werden sie
auch nicht.

Woran liegt das, dass die Mehrheit der
Menschen in Europa (und nicht nur hier)
immer noch auf die glückliche Zukunft
durch die Wachstumsökonomie hofft, was
nur möglich ist, wenn diese Mehrheit sich
gleichzeitig blind macht gegenüber der
Zerstörung der sie umgebenden äusseren, wie
der inneren menschlichen Natur? Es ist der
Glaube ans Geld, der sie blind macht, Geld
ist mehr wert als alles andere. Geld oder
Leben! Sie geben das Leben, um das Geld
zu bekommen.

4. Die moderne Gesellschaft ist pervers

Das Problem freilich ist nicht das Geld an
sich, sondern das, was dahinter steht, nämlich

das Wertesystem der modernen Gesellschaft.

Es ist davon geprägt, dass Totes, -
Sachen, Dinge, Gegenstände, Maschinen -
hochgeschätzt, dem Lebendigen hingegen
Geringschätzung entgegengebracht wird.
Ausdruck, aber zugleich auch Grund für
Wertschätzung ist das Geld. So sind die
Menschen, die mit Sachen, Maschinen und
Kapital umgehen, besonders angesehen und
werden mit Geld honoriert, wohingegen die
Arbeit mit Menschen, das Gebären und
Aufziehen von Kindern, das Versorgen mit
Lebensmitteln nichts wert sind und gar kein
oder nur wenig Geld einbringen. Diese Ge-

139



ringschätzung trifft nicht nur Frauen,
sondern all jene, die direkt für das Überleben
arbeiten. Das ist der Grund, weshalb gesagt
wird, die Bauern seien dumm, und weshalb
die Mehrheit der farbigen Bevölkerung dieser

Welt als rückständige Naturvölker
betrachtet werden. Aber in dem Masse, in dem
aus den Bauern Landwirte werden, die mit
angesehenen Maschinen produzieren und
mit wertvollen chemischen Giften, von
ihrer Ernte nicht mehr selbst essen, sondern
sie verkaufen, und in dem Masse, in dem
die Naturvölker sich entwickeln und in den
Entwicklungsländern Industrieanlagen
gebaut werden und die Menschen das Land
verlassen und in grossen Städten wohnen -
in dem Masse bleiben weltweit die Frauen
übrig, die mit dem verachteten Geschäft der
Sorge für das unmittelbare Überleben
befasst sind.

Das Streben nach Achtung ist der
wesentliche Grund, warum Menschen weltweit

den Modernisierungsweg mitgehen,
ohne stärkeren Widerstand entgegenzusetzen.

Ironischerweise ist es die Achtung
derjenigen da oben, der Privilegierten und
Herrschenden, die sie erringen wollen. Mit
den Frauen ist es nicht anders. Sie wollen
die Gleichstellung um der Achtung willen.

Die Geringschätzung genau der wichtigsten,

lebenspendenden, nährenden Arbeiten
dieser Gesellschaft nenne ich die Perversion

der modernen Ethik und Moral.
Bis hierhin, so meine Erfahrung aus

Diskussionen, folgen mir die meisten: «Ja, das
stimmt, wir brauchen andere Werte, wir
brauchen eine andere Moral.» Wenn ich
aber darstelle, dass die Konsequenz nicht
im Kopf oder einem versteckten Winkel des

Herzens, sondern in der alltäglichen Tat
liegt, dann ist es meist aus mit der Einmütigkeit.

Die Tat nämlich bestünde darin,
dass wir anstelle der Geldorientierung
unmittelbar eine Subsistenzorientierung
praktizierten, dass wir unsere Kräfte auf jene
Richtung konzentrierten, die ich als die
Vision einer ökofeministischen Gesellschaft
beschrieben habe. Damit meine ich nicht
das Warten auf die Veränderung der Politik
von oben, sondern die alltägliche Politik -
Lebenspolitik sozusagen - von jedem und
jeder von uns.

«Das ist unrealistisch», wird mir dann
gesagt. Heutzutage stünden wir alle unent-

140

rinnbar unter den Zwängen der Geldwirtschaft.

Gerade Frauen brauchten Geld, oder
wollte ich sie wieder zurück an Heim und
Herd in die unbezahlte Arbeit jagen? Denn
heute könne niemand mehr ohne Geld
überleben.

«Das habe ich auch nicht behauptet»,
pflege ich dann zu antworten, «sondern ich
meine, wir sollten uns überlegen, wieviel
Geld notwendig, wieviel überflüssig und
wieviel sogar schädlich ist.»

«Sollen schon wieder wir verzichten,
wir, die wir sowieso nichts haben?» tönt es
zurück.

«Ja, wenn Ihr nichts habt, dann gibt's
auch nichts, worauf Ihr verzichten könntet»,
sage ich darauf meist.

Und dann kommt: «So kann nur eine
reden, die genug Geld hat. Du bist sowieso
eine privilegierte Intellektuelle, typisch,
dass Du solch romantisches Zeug glaubst.
Wer richtig malocht, kommt nicht auf so
irrationale Ideen, die muss sich alltäglich zu
sehr für das Geld schinden.»

Oder es wird gesagt: «Deine Idee ist gut,
aber für die Dritte Welt, dort mag sie noch
verwirklichbar sein. Aber wir hier sind
schon viel zu weit fortgeschritten in der
Industrialisierung, man kann das Rad nicht
zurückdrehen. Schliesslich wollen wir nicht
zurück in die Steinzeit.» Und dann wird die
Vergangenheit so finster gemalt, dass die
Apokalypse der Gegenwart geradezu
paradiesisch erscheint.

Und dann werde ich meist massiv!

5. Zerstörung der Natur,
Entwertung der Frau

Die Geldökonomie und die Verachtung, ja
Entwertung der Frau gehören untrennbar
zusammen, und dieser Zusammenhang war
und ist für die Frauen oft tödlich genug: Der
Frauenmord, mit der Hexenverfolgung der
Neuzeit am Beginn der Moderne, und der
Tod der Natur an deren Ende gehören
zusammen.

Ich werde in Auseinandersetzung mit
Simone de Beauvoir den Weg nachzeichnen,
durch den die Subsistenzproduktion zur
verachteten, unsichtbaren Frauensache und
die Produktion von Waffen, Autos, Pestiziden

usw. zur eigentlichen Ökonomie wird.
Ich möchte den Zwangsmechanismus auf-



dröseln, der im Kopf und im Herzen, zumal
auch von Frauen, funktioniert und der sie
daran hindert, andere Werte in die Tat
umsetzen zu wollen, ein Verhalten, das letztlich

selbstmörderisch ist.
Die Zusammenschau der «Natur der

Frau» und der uns umgebenden Natur
empört Frauen meist zutiefst. Darin wird
reaktionärer, Frauen unterdrückender Biologismus

gewittert. Es ist die Befürchtung,
zwanghaft an die weibliche Biologie, an die
Gebärfähigkeit gebunden zu werden - eine
Haltung, die dahinterzustehen scheint,
wenn die moderne, Frauen so benachteiligende

Arbeitsteilung mit dem Hinweis auf
die Bestimmung der Frau aufgrund ihrer
Natur legitimiert wird. Wieder ist es das
Geld, das sie aufgrund ihrer Natur nicht
bekommen, was ihnen die «Natur der Frau»
so nachhaltig verleidet, dass es Frauen
schwerfällt, anderen, nicht auf das Geld
gerichteten Gedanken zu folgen.

Der Biologismus besteht in Wirklichkeit
nämlich nicht in der Anbindung, sondern
gerade in der Abtrennung der weiblichen
Natur von der Frau. Das geschieht dadurch,
dass die Gebärfähigkeit, das Gebären, das
Nähren und das Sich-Kümmern um die
Kinder nicht als menschlich, sondern als
animalisch, als Instinkt angesehen werden.
Und da die Frau eben nicht von ihrer Biologie

getrennt werden kann, wird sie gleich
mit entmenschlicht, entwertet.

«Aber das ist doch nicht wahr», mögen
manche von Ihnen denken, «die Sorge für
die Kinder, ,Liebe', ,Güte' und Zärtlichkeit'

sind doch hochgeschätzte Werte in
unserer Kultur.» Darin genau liegt die
Crux: Es sind sogenannte «höhere Werte».
Sie gelten nicht als etwas Handfestes,
Materielles, sondern als Ideale. Sie werden
glorifiziert und damit entökonomisiert. Sie sind
Frauensache, sogenannte weiche Werte,
klein, kindisch, Tändelei. Die echten, harten,

ökonomischen Werte hingegen sind
Männersache, gut, stark, bedeutsam.

Nicht nur Männer, auch Frauen denken
so. Simone de Beauvoir ist ein Beispiel
dafür. Sie schreibt: «Antifeministen... sind
gern bereit, in der Frau schwärmerisch das
Andere zu preisen, um auf diese Weise ihr
Anderssein als absolut und unverrückbar
hinzustellen und ihr den Zugang zum
menschlichen Mitsein zu verwehren.»4

Beauvoirs eigene Haltung aber ist nicht
minder biologistisch, mit dem leichten
Unterschied, dass sie das absolute biologische
Anderssein, nämlich Nicht-Mensch-Sein
der Frau nicht ewig fortgeschrieben sehen
will. Die Technik bzw. die Entwicklung der
Produktivkräfte soll die Defekte der weiblichen

Biologie kompensieren. Frausein aber,
anstatt als Anderssein, als Eigentlich-Sein
zu begreifen, in Identität mit der eigenen
Natur also, ist ihr unmöglich. Und so sagt
sie dasselbe wie die «Antifeministen»:
«...weil die Frau nicht an der Arbeits- und
Denkweise des Mannes teilnahm, weil sie
in dumpfer Abhängigkeit von den Mysterien

des Lebens verharrte, hat sie der Mann
nicht als seinesgleichen erkannt»; deshalb
sei sie «vom menschlichen Mitsein
ausgeschlossen»5.

In dem Satz «dumpfe Abhängigkeit von
den Mysterien des Lebens» ist die moderne
Frauenverachtung gebündelt enthalten: die
Entwertung der Frau, das Glorifizieren und
die Entökonomisierung der weiblichen
Tätigkeiten. Die Gebärfähigkeit ist nicht
einfach das, was sie ist, sondern sie wird in
nebulose Sphären entrückt, als Mysterium,
gleichzeitig ist sie aber etwas niedrig-animalisches,

nicht-menschliches, denn sie
zwingt die Frau in «dumpfe Abhängigkeit».

Simone de Beauvoir folgt da ganz dem
modernen naturwissenschaftlichen Denken,
für das nur die Fähigkeit, künstlich etwas zu
produzieren, entlang der im Experiment
ermittelten und gemessenen Gesetze, rational

ist. Eine einfache, positive Wertschätzung

des Lebens, des von Natur aus Lebendigen,

kann es für sie nicht geben. Dieses ist
in ihren Augen magisch, hat etwas Irrationales,

ist an Glaube und Religiosität gebunden.

So wird aus dem Leben, weil es der
Naturwissenschaft ein Geheimnis ist, ein
Mysterium. Es wird hochgejubelt,
entökonomisiert und entwertet: «...sie (die Frau)
ist nicht schöpferisch; auf keinem Gebiet ist
sie es; sie unterhält das Leben des Stammes,
indem sie ihn mit Kindern und Brot
versorgt, aber das ist auch alles.»6 Hier lesen
wir es: Die Überlebensproduktion ist keine
Tat. Sie ist keine ökonomische Handlung,
sie ist nichts wert.

«Sie (die Frau) bleibt der Immanenz
verhaftet... während der Mann unaufhörlich
neue Funktionen übernimmt,... Krieg, Jagd,

141



Fischfang repräsentieren die Ausdehnung
der Existenz, ihr Überschreiten in der Richtung

auf die Welt; der Mann allein
verkörpert die Transzendenz.»7 Wie richtig:
Krieg, Jagd, Handwerkszeug, Waffen, Tod,
Transzendenz! - und wie pervers, denn
dies sind für Beauvoir die positiven Werte.
Sie bejaht nicht das Leben, sondern den
Tod.

Beauvoirs Theorie ist auf einer
Prämisse, einer zugrundeliegenden Wertung
aufgebaut: Geburt und natürliches Leben
sind animalisch; menschlich hingegen ist
das Geistige, das heisst die planvolle
Koordination von (männlichem) Kopf und
Handarbeit. Konsequent unterscheidet sie
auch zwischen der primitiven Gesellschaft
und der mit der Technik der Metallverarbeitung

ausgestatteten Gesellschaft, indem sie
konstatiert: «Der Geist hat über das Leben
gesiegt (sie! V.B.-Th.), Transzendenz über
Immanenz, Technik über Magie, Vernunft
über Aberglauben.»8

«Schöpfung» geschieht für Beauvoir
nicht in Anpassung an Natur und im
Austausch mit Natur, sondern indem diese
beherrscht wird, nicht als Produktion mittels
Erfahrungswissen, sondern mittels «exakter
technischer Verfahren». Der Handwerker
besiege die willenlose Natur, dadurch
bejahe er sich als «überlegener Wille»; «wenn
er die Schläge auf dem Amboss rascher
führt, beschleunigt er die Vollendung des

Werkzeugs; nichts hingegen kann das Reifen

der Ähren befördern». Ackerbau ist
nämlich Frauensache. Der «Erfolg» des
Handwerkers «hängt nicht von der Gunst
der Götter ab, sondern von ihm selbst»9.
Das heisst: Natur, Bodenbeschaffenheit und
Wetter etwa sind entrückt in religiöse Sphären.

Das Wissen darum und der Umgang
damit ist nicht etwa produktive Praxis,
sondern mystisch.

Die Verdrehung der Tatsachen, diese
Konstellation der Werte führt vom
Herrschaftsanspruch zur tatsächlichen
Herrschaft der Ökonomie, des künstlich
Produzierten: Die Werte der Transzendenz
vergegenständlichen sich, «der Geist hat über das
Leben gesiegt». Es ist der Geist der
Maschine, der Technik, die immer weniger
Produktivkraft und immer mehr Destruktivkraft

ist. Es ist der Geist der Wertschätzung
des Sachlichen, der Dinge, der Waren und

142

der Geringschätzung des von Natur aus
Lebendigen.

Die Werte haben sich endgültig
verkehrt. Das Künstliche ist die eigentliche
Ökonomie. Das Abstrakteste, das Geld, ist
das wirkliche, gegenständliche Ziel, und
das konkrete Überleben hat nichts mit
Wirtschaften zu tun, sondern geschieht jenseits
der gesellschaftlichen Ökonomie. Die
Maschine ist das eigentlich Produktive, ist der
eigentliche Lebensprozess. Das Lebendige
hingegen ist scheinbar toter Rohstoff. Die
Natur ist tot, es lebe die Natur der
Maschine!

6. Die Entwertung des Lebens
durch das Geld

Warum aber, so lautet die immer bohrende
Frage für Frauen, muss das von Natur aus
Lebendige deshalb geringgeschätzt
werden? Warum die Hierarchisierung, warum
diese Missachtung des Weiblichen, die
Verachtung der Frau, und vor allem: warum die
Gewalt gegen Frauen aufgrund ihres
Geschlechts? Weil die Herrschaft des künstlich

Produzierten, weil die kapitalistische
Geld- und Warenökonomie nur unter
Verleugnung, in gewaltsamer Abgrenzung und
mittels Totschweigen der natürlichen
Produktivität funktionieren kann. Die Geldökonomie

muss das Wissen um eine andere
Ökonomie aus dem Gedächtnis tilgen. Der
Kapitalismus kann nur funktionieren, wenn
das künstlich Produzierte Grundlage und
Zentrum ist; in offener Konkurrenz zur
natürlichen Lebendigkeit könnte er nicht
bestehen. Deshalb gibt es keine Gleichberechtigung

zwischen den beiden Bereichen und
auch keine Duldung. Unter diesem
Gesichtspunkt wird auch einsichtig, dass das

Lebendige keinen Geldwert hat und dass
die Arbeit für das Überleben unbezahlt ist,
ja sogar, dass die Frauen aufgrund ihres
Geschlechts, das heisst aufgrund ihrer
Gebärfähigkeit, entwertet werden müssen und
die Arbeit von Frauen gegen Geld entsprechend

gering bezahlt wird.
Hier darf es keinen gemeinsamen Massstab

geben, denn das künstlich Produzierte
steht in Wirklichkeit auf verlorenem Posten
im Vergleich zum von Natur aus Lebendigen.

Im Vergleich würde seine Wertlosigkeit
offenbar werden. In unserer Epoche al-



lerdings beginnt das Konkurrenzverhältnis
sich zu verkehren. In den überindustrialisierten

Ländern kann sich kaum noch
jemand vorstellen, dass es möglich sei, ohne
industrielle Produktion und ohne
Warenökonomie aus eigenen Kräften im
Austausch mit der Natur zu überleben. In den
Dritte-Welt-Ländern, in denen diese
Vorstellung sehr wohl noch möglich ist, wird
sie durch eine gezielte Politik von seiten der
Regierungen der überindustrialisierten Länder

in den Entwicklungsdekaden seit 1960
durch Weltbankkredite, Weizenspenden
und die Hungerhilfe sukzessive zerstört. In
dem Masse, in dem die umgebende Natur
zerstört, alle Dinge in Waren und alle
Beziehungen in Sächliches verwandelt worden
sind, und vor allem, in dem Frauen sich
gegen die «Natur der Frau» abgrenzen, gibt
es für die Herrschaft des künstlich
Produzierten eine immer geringere Konkurrenzgefahr.

Die Geld- und Warenökonomie ist
vielmehr dabei, nach dem indirekten Zugriff
durch die Verwandlung der Überlebensarbeit

in «Arbeit aus Liebe», nun den direkten
Zugriff auf die - wenn auch untergeordneten,

so dennoch - verbliebenen subsistenz-
produzierenden Bereiche zu tun. Bei uns ist
inzwischen praktisch alles käuflich, selbst
für die menschlichen Beziehungen gibt es
bezahlte Expertinnen und Experten (Therapie),

und die Subsistenzarbeit wird zum
gehetzten Zwang in den Lücken und unter
dem Diktat der Warenproduktion.

Dieser Prozess vollzieht sich nicht im
Gegensatz, sondern unter aktivem Zutun
von Frauen. In der unglücklichen,
unterjochten, verachteten Position scheint die
Erinnerung an eine Subsistenzorientierung
als mögliche Perspektive ausradiert worden
zu sein. Der vorgebliche Ausweg scheint
die völlige Integration in die Welt des
künstlich Produzierten. Das Mittel ist das
Geld, ganz neutral, geradezu unschuldig, da
notwendig, ein historischer Sachzwang
vorgeblich.

Das Geld an sich freilich ist nicht das
Problem, sondern es sind die Verhältnisse,
die mit diesem kapitalistischen System
einhergehen. Das Geldverhältnis der Moderne
beeindruckt durch die Dominanz, die dem
Geld in der Wertskala zukommt. Dieser
Wert ist umfassend, übergreifend und prä¬

gend. Nicht unterschiedliche Dinge und
Beziehungen haben einen Geldausdruck,
sondern das Geld hat sächliche und soziale
Ausformungen. Dies ist eine notwendige
Voraussetzung, damit die kapitalistische
Geldökonomie überhaupt funktionieren
kann. Wenn das Geld nur Tauschmittel, d.h.
Mittel zur Aufrechterhaltung bestimmter
sozialer Beziehungen, wäre, dann hätte die
Ökonomie des «Geld heckenden Geldes»,
die Wachstumsökonomie, in der das Geld
wächst, keine Basis.

Das moderne Geld aber ist an die
Maschine gebunden, an die künstliche Produktion

par excellence, denn nur da kann es
wachsen, nur da kann es als allgemein
objektiver Massstab von etwas, das aufgrund
seiner Künstlichkeit überhaupt nur messbar
ist, funktionieren. Organisch Gewachsenes
hingegen hat seine jeweils eigenen
Bedingungen. Geld ist die Folge und der Motor
des Experiments, in dem Natürliches
zerstückelt und künstlich neu zusammengesetzt

wird.
Es korrespondiert mit einer Produktion,

in der nicht das zum Überleben Notwendige
beschafft wird, sondern im mechanisch re-
petitiven Prozess das Mehr und Immer-
Mehr. Damit ist es Ursache und Ausdruck
der Normierung, des Klonens: Eine Tomate
gleicht der anderen, ein Ferkel dem anderen,

damit viele Tiere computergesteuert in
der gleichen Zeit mit dem gleichen Futter
(mit den gleichen Wachstumshormonen) zu
der gleichen Grösse herangemästet werden
können und gleich viel Geld bringen; und
ein Kind von sechs Monaten muss zwischen
70 und 75 Zentimeter messen und zwischen
10 und 12 Kilogramm wiegen, sonst ist es
nicht normal.

Zum modernen Geldverhältnis gehört,
dass Geld, obwohl man es nicht säen, trinken,

atmen oder essen kann, dennoch das
eigentlich Materielle ist. Nicht die wirkliche

Materie - der Boden, das Wasser, die
Luft, die Lebensmittel - ist die
Existenzgrundlage, sondern das Geld.

Mit der Bindung an das Geld aber ist
auch die Frau an das künstlich Produzierte,
an die Maschine gebunden. Die «Natur der
Frau» stirbt langsam ab, es herrscht eine
neue Natur, die unabwendbar, eben natürlich

erscheint: die Natur der Maschine.
Schlimmer noch, die «alte Natur» kann sich

143



gar nicht mehr in Konkurrenz zur «neuen
Natur» stellen. Der Monopolstellung
entsprechend integriert die Maschine inzwischen

die «Natur der Frau». In der Gen-
und Reproduktionstechnologie wird dieser
Schritt abschliessend vollzogen: verkaufte,
gemietete Organe, geliehene Mütter,
tiefgefrorene Embryonen. Alles kann gekauft
werden, sogar das Leben - scheinbar. Das
ist das Ziel der Ideologie des schrankenlosen

Konsums.

Schluss

Wir brauchen einen anderen, einen
Frauenzentrierten Ökonomiebegriff. Nicht
Transzendenz, sondern Immanenz ist sein Prinzip:

das Hier und Heute, unser Körper und
seine Endlichkeit, die wirkliche Materie,
nämlich diese endliche Welt, Orientierung
am Leben, dem einen, das wir haben. Das
ist Immanenz. Damit einher geht ein anderer

Begriff von Reichtum, von Überlebenssicherheit.

Nicht das Mehr und Immer-
Mehr, das nur auf der Grundlage von
Herrschaft, von Zerstörung und Zerstückelung
entsteht, sondern die Verbindung und
Gegenseitigkeit sind damit assoziiert: die
Gegenseitigkeit von Menschen und von
Mensch und Natur.

Dieses Denken ist uns schon so weit
abhanden gekommen, dass es uns schwerfallt,

Reales damit zu verbinden. Ich will
ein Beispiel aus Südamerika nennen.

In den Anden herrschte in vorkolonialer
Zeit und bis weit in die Kolonialzeit hinein
eine ganz andere als die Maximierungsöko-
nomie, und sie vermochte, im Gegensatz zu
dieser, die Überlebenssicherheit zu garantieren.

Die Anden, zumal die Hochanden
sind eine geographisch schwierige, scheinbar

menschenfeindliche Gegend. Die
Abhänge sind extrem steil, für den Anbau auch
aufgrund der extremen Wetterbedingungen
kaum geeignet. Dennoch lebten hier
Menschen nicht nur gut, sondern erwirtschafteten

Überschüsse für Kunst, Religion und
insgesamt eine reiche materielle Kultur.
Angebaut wurde in Terrassen nach dem
System der vertikalen Ökonomie. Es
bestand darin, dass die einzelnen Haushalte
über kleinste Stücke Land in unterschiedlichen

Höhenlagen verfügten. Eventuelle
Fröste und andere Witterungsschäden tra-

144

fen so nie die gesamte Ernte. Verbunden
war diese Anordnung mit rituellen,
verwandtschaftlich organisierten
Austauschbeziehungen zwischen unterschiedlichen
Gruppen und Ethnien, die in den verschiedenen

grösseren Klimazonen siedelten.
Dieses System wurde durch Plünderung,

Landraub und Zwangsarbeit zum Zwecke
der Akkumulation zerstört. Lehrreich ist ein
Ereignis der neuesten Zeit: Im Rahmen
eines Entwicklungsprojektes wurde an
einheimische Bauern einer Zone sogar reichlich

Land verteilt, aber eben nur quantitativ
viel, ohne die ökologischen und sozialen
Rücksichten dieses Lebensraumes zu
beachten. Anstelle der Überlebenssicherheit
durch den eingepassten Austausch
zwischen Mensch und Natur und zwischen
Menschen soll jetzt der Reichtum der
Moderne Einzug halten. Ein riesiger Staudamm
mit entsprechendem Bewässerungssystem
wird gebaut, die Bauern erhalten Kredite
für den Anbau von Exportprodukten,
Witterungsschäden werden durch Versicherungen

«aufgefangen», und Düngemittel
zusammen mit dem üblichen Technologiepaket

sollen Riesenerträge garantieren. Die
Folgen sind absehbar: Ökologische Zerstörung,

Auflösung der einheimischen
Gemeinschaft, Trennung der Menschen
voneinander und von der sie umgebenden Natur,

qualitativ schlechte Ernährung,
Weltmarktabhängigkeit, Armut der Mehrheit.
Dennoch wird hier, wie bei uns auch,
weitergemacht. Offensichtlich glaubt man
daran: Es wird Geld regnen.

1 Maria Mies, Die Befreiung vom Konsum. Wege zu
einer ökologischen und feministischen Gesellschaft,
Bonn 1988. Bezug: Die Verbraucher-Initiative e.V.,
Breite Strasse 51, D-5300 Bonn 1.

2 David W. Eakins, Kapitalistische Planung und
Nachkriegsexpansion der USA, in: David Horowitz
(Hg.), Big Business und Kalter Krieg, Frankfurt a.M.
1971 S.153 154.
3 In: Einspruch, Heft 11/1988.
4 Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht. Sitte
und Sexus der Frau, Reinbek bei Hamburg 1968,
S.78.
5 A.a.O., S. 83.
6 A.a.O., S. 80.
7 Ebd. - «Transzendenz» meint bei Beauvoir also
nicht das Absolute der christlichen Überlieferung,
sondern, wie im Zitat ausgeführt, das (innerweltliche)
«Überschreiten in der Richtung auf die Welt». (Anm.
d. Red.)
8 A.a.O., S. 81.
9 Ebd.


	Die EG-Frage auch eine Wertfrage : Zur Moral des schrankenlosen Konsums

