
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 3

Artikel: Christentum und "Postmarxismus". 1., Über "Postismus" ; 2., Christen in
der Schule beim Marxismus : Was wir gelernt haben ; 3., Marxisten
hören Christen zu : Was in Erfüllung gehen wird

Autor: Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gefahren. Dabei müssen wir unsere Bedürfnisse,

Wünsche und Utopien ernst nehmen,
auch wenn diese in ihrer Eigenart und
Besonderheit widersprüchlich sind und nie in
ein geschlossenes Programm passen werden.

Denn nur aus dieser Freiheit entsteht
immer wieder neues Engagement und eröffnen

sich immer wieder neue Handlungsspielräume.

4. Heute muss die SP ihre eigene Zukunft
auf eine neue Weise mit der Entwicklung
unserer industriellen Gesellschaft verbinden.

Dem scheinbar «unentrinnbaren
Schicksal» eines umweltzerstörerischen
und sozial nicht tragfähigen Fortschritts
muss die Einsicht entgegengesetzt werden,
dass es eine offene Zukunft nur in einer

selbstbestimmten Gegenwart gibt. Die SP

bewegt sich hier in einem Spannungsfeld:
Sie muss jene Wertvorstellungen, auf denen
die Tradition der Arbeiterbewegung beruht,
nämlich Freiheit, Gerechtigkeit und Solidarität,

aktualisieren. Auch wenn die alte
Ungleichheitsfrage sich sozial entschärft hat,
bleiben die Themen «Arbeit» und «Eigentum»

zentral. Das individuelle Selbstverständnis,

die gesellschaftliche Wahrnehmung

hat sich aber von dem, was früher der
«Klassenstandpunkt» genannt wurde, abgelöst.

An die Stelle von materiellen Interessen

sind immaterielle Bedürfnisse und Werte

getreten. Eine Partei, die diesen Wandel
nicht ernst nimmt, wird keine Zukunft
haben.

Felix Müller/Jakob Tanner

Dorothée Solle

Christentum und «Postmarxismus»

1. Über «Postismus»

Zugegeben, der Begriff «Postmarxismus»
reisst mich nicht vom Stuhl. Genausowenig
wie andere mit «post» konstruierten Begriffe:

die «Postmoderne» und die «Postchristen»

haben keine erhellende, klärende
Kraft. «Nach» etwas oder jemandem zu
sein, ist eben noch keine hinreichende
Qualifikation. Mein Verdacht gegenüber diesen
Postintellektuellen besteht darin, dass sie an
der Abschaffung der Wahrheitsfrage arbeiten

und die Wahrheitsansprüche, die zum
Beispiel Christentum, Marxismus oder
Feminismus enthalten, neutralisieren wollen.
Welchen Sinn hat es zu betonen, dass ich
nach/post meiner Grossmutter lebe? Soll
denn der chronologische Faktor jede
substantielle Debatte ersetzen? So, dass
demnächst jemand mit der tollen Erkenntnis, ein
«Post-Postmarxist» zu sein, aufwarten
kann?

Was versuchen sie uns denn zu sagen,
diese Postmarxisten, Postmodernen, Nach¬

christen? Ich höre verschiedene Dinge heraus.

Einige sagen: Wir hatten es, wir kennen

es, wir brauchen es nicht mehr. Der
Chronos verschlingt den Kairos, jene andere

Art von geschichtlichem Denken, und in
diesem Sinn liegen die Post-Denker vor der
Mode und den Trends auf den Knien, ja
gänzlich im Staube. Beim Marxismus finde
ich es besonders peinlich, wenn «Vor»-
Marxisten oder solche, die ich so wahrnehme,

«post»-marxistisch dahertönen. Ich
möchte sie fragen: Habt ihr es je versucht?

Eine andere Stimme aus dem Chor der
Posttheoretiker hört sich so an: Wir hatten
es, wir liebten es, wir brauchen es immer
noch, aber es hat nicht funktioniert; wir
müssen es neu denken und neu gestalten.
Dieser reformatorischen Haltung fühle ich
mich schon eher verwandt - aber warum
sollten wir da nicht am guten alten Marxismus

festhalten? Auch Martin Luther war
trotz alledem kein Postchrist. Ich spüre da
eine gewisse intellektuelle Schwäche, wenn
man etwas Neuem nicht auch einen neuen

78



Namen gibt - vorausgesetzt natürlich, dass
die Posttheoretiker etwas Neues wollen.
Wenn also Postchristen etwas Neues wollen,

innerhalb oder ausserhalb der Religion,
dann sollten sie es sagen und sich damit
auch identifizieren - vermutlich als
Nichtchristen.

Aber vielleicht stehen sie ja auf der
Schwelle eines alten Hauses, bereit, es zu
verlassen und dennoch an seine Werte
gebunden, an seine Traditionen, seine
Wahrheitsansprüche? Die meisten Menschen, die
ich kenne, fallen - mich selber eingeschlossen

- unter diese Kategorie; und genau dieses

Problem teilen wir mit unseren marxistischen

Freunden. Unser In-Frage-Stellen
erwächst aus einer Ablehnung institutionalisierter

Festschreibungen. Ich empfinde
gegenüber der christlichen Kirche und ihrer
Rolle im Ersten Weltkrieg Fremdheit,
Widerwillen, Ekel und manchmal auch Scham.
Ich sehe die empirische Kirche als eine
Struktur «von oben», die auf Unrecht
basiert und ihre eigene Wahrheit wieder und
wieder verrät. Oftmals denke ich, die Kirche

ist wie Judas, der Christus den etablierten

religiösen Mächten auslieferte; manchmal

denke ich, die Kirche ist wie die anderen

Jünger, die - entmutigt und besiegt -
Jesus allein Hessen und flohen; und dann
gibt es Zeiten, in denen denke ich, die Kirche

ist wie Petrus, der leugnete, jemals
etwas von Frieden und Gerechtigkeit gewusst
zu haben; ganz selten sehe ich die Kirche
wie Petrus bittere Tränen vergiessen.

Trotz alledem habe ich mich nie als
Postchristin betrachtet. Ich habe auch anderes

als das eben Beschriebene erfahren. Ich
habe die Kirche in einer Gruppe von Frauen
gesehen, die nicht flohen, die blieben und
am Ostermontag zum Grab gingen. Dennoch

hat die vorwiegend schlechte Erfahrung

mein Bild von der Kirche verändert;
sie ist kein Haus mehr für mich, wie das
Bild von der Türschwelle suggerierte, sie ist
eher ein Zelt für das umherziehende Volk
Gottes. Das Zelt ist nicht immer da, wo ich
bin, aber letztendlich treffe ich die Zeltleute
wieder - auf der Strasse oder im Gerichtssaal.

Das Heiligste ist weniger ein Gebäude
oder eine Institution als ein Ereignis, etwas,
das geschieht. Am meisten beeindruckt
mich das Bild von der Kirche als einer alten
Frau, die in einer Mülltonne nach Essen

wühlt - eine unverheiratete Mutter mit
krummem Rücken, nicht attraktiv, nicht
gesund, von unbestimmbarem Alter - meine

ältere Schwester, die ich brauche und die
mich braucht. Ich habe den Verdacht, dass
die Postchristen sich nicht mit der Dialektik
einer religiösen Institution abfinden wollen.
Aber genau dieser widersprüchlichen
Erfahrung der Kirche als Verräter und der
Kirche als Schwester stehe ich gegenüber,
und mit ihr habe ich zu leben. Nachchristentum

scheint mir wie eine flotte Formel, die
der doppelten Erfahrung mit der Kirche
übergestülpt, und mit der sie auf das eine
reduziert wird, vor allem auf die Kirche von
oben. Die Kirche von unten ist dann vergessen

und mit ihr das, was die Tradition als
«mystischen Leib Christi» identifiziert hat.

Inwieweit können uns diese Überlegungen
auch beim Verständnis des Marxismus

helfen? Nützt es uns, auf die Kämpfe
zwischen der marxistisch-hierarchischen
Orthodoxie und ihrer mystischen Häresie zu
achten? Wenn ja, dann können wir den
Begriff des «Post»-Marxismus getrost fallen

lassen und statt dessen zugeben, dass
wir immer noch und in vielerlei Hinsicht in
einer vormarxistischen Gemeinschaft von
Bürgern leben und denken, in einer
Gemeinschaft, die nach Klasse, Rasse und
Geschlecht gespalten ist. Wir stecken tief
drin in der ökonomischen und geistigen
Apartheid, die unser ganzes Leben
kennzeichnet. Wir brauchen dringend alle Werkzeuge,

die uns da heraushelfen können.

2. Christen in der Schule beim
Marxismus: Was wir gelernt haben

Vom Dialog zur christlich-sozialistischen
Identität

Ich werde oft ungeduldig, wenn mich Gläubige

fragen: «Bist du Marxistin?» Das Beste

was mir dazu einfällt, ist eine Gegenfrage:
«Putzt du dir deine Zähne? Ich meine,

nachdem man die Zahnbürste erfunden
hat...?» - Wie kann man Arnos und Jesaja
lesen und nicht Marx und Engels? Das wäre
absolut undankbar gegenüber einem Gott,
der uns Propheten mit der Botschaft sendet,
dass Jahwe kennen Gerechtigkeit üben
heisst. Müssten wir nicht jedes analytische
Werkzeug benutzen, das uns die Ursachen

79



der Ungerechtigkeit begreifbar und gleichzeitig

die Opfer der Ungerechtigkeit als die
möglichen Kräfte der Veränderung kenntlich

macht, die den Bann der Unterdrük-
kung für beide, Unterdrückte wie
Unterdrücker, brechen? Können wir es uns
leisten, Marx zu ignorieren in einer Zeit, in der
jedem aufmerksamen Beobachter des
Elends in der Dritten Welt klar sein sollte,
dass der Kapitalismus den Hunger weder
stillen konnte noch stillen wird? Unser
Wirtschaftssystem arbeitet für die Reichen,
nicht für die anderen zwei Drittel der
Menschheitsfamilie. Sollten wir, die wir in
der Tradition von Religion und ihren
anthropologischen Annahmen über die Würde
des Menschen stehen, nicht wenigstens
nach einer historischen Alternative suchen?
Das Bedürfnis nach einer gründlichen Analyse

kommt aus dem biblischen Glauben an
den Gott der Gerechtigkeit. Eine theologische

Erziehung, die keinen Bedarf nach
ökonomischer Theorie weckt, übt Verrat an
ihrem eigenen Zweck. Mittlerweile haben
dies immer mehr Christen begriffen. Sie
sind in einen Prozess des gegenseitigen
Kennenlernens eingetreten und haben
gleichzeitig gelernt, ihre eigene Tradition
neu zu begreifen. Sie öffneten sich endlich
gegenüber einer der grössten geistigen
Herausforderungen ihres Glaubens und hörten
auf, die Herausforderung als eine Invasion
des Feindes in ein friedlich harmonisches
Land zu betrachten. Kurz, nach fast einem
Jahrhundert des Hasses, der Furcht, des
Selbstbetruges, der Verleugnung und Lüge
traten sie in einen Dialog ein.

Dabei dürfen wir nicht vergessen, dass
der Anfang dieses Dialoges nicht in
Konferenzsälen stattfand, sondern in faschistischen

Gefängniszellen und Konzentrationslagern,

in denen Christen und Marxisten
sich trafen, in denen sie Leiden und
Hoffnungen, Zigaretten und Neuigkeiten miteinander

teilten. Der Dialog unter den Intellektuellen

ist - zumindest in Europa, wo er erst
Anfang der sechziger Jahre begann - ein
Nachzügler. Ein marxistisch-christlicher
Dialog hat unter ganz anderen Bedingungen
in der Dritten Welt angefangen. Eine
Voraussetzung für diesen Dialog ist die historische

Erfahrung, dass weder Religion noch
Sozialismus sich durch pure Gewalt
unterdrücken lassen. In den Ländern des östli¬

chen Europa lebte die Religion nicht nur
fort, ihre Bedeutung nahm sogar zu; und der
Sozialismus konnte weder durch faschistische

Konzentrationslager noch durch CIA-
Machenschaften getötet werden. Der Dialog

aber war und ist mehr als ein Leben
Seite an Seite, er bedeutet Zusammenwachsen,

voneinander lernen. In diesem Prozess
der Begegnung lernten Christen nicht nur
sozialökonomische Analysen kennen, ihre
Theologie selbst durchlief einen Wand-
lungsprozess. Wir - und dieses «Wir»
schliesst eine wachsende Zahl nachdenklicher

Christen auch aus dem konservativen
Lager mit ein -, wir fingen endlich an, unseren

eigenen Beitrag zu den verschiedenen
Formen von Unterdrückung zu begreifen.
Eine massive Selbstkritik folgte, die
manchmal die lähmende Form von
Schuldgefühlen annahm. In anderen Gruppen führte

der Lernprozess zu einem Gefühl der
Scham - nach Marx ein revolutionäres
Gefühl. Christen, vor allem die der Dritten
Welt, schlössen sich Befreiungsbewegungen

an oder beteiligten sich zumindest an
Gruppen, die gegen die brutale Verletzung
von Menschenrechten kämpften. Roger
Garaudy kennzeichnete die
christlichmarxistische Begegnung in den sechziger
Jahren als Bewegung «vom Kirchenbann
zum Dialog». In den siebziger Jahren schritt
dieser Prozess dann «vom Dialog zum
Bündnis» fort, und für viele von uns geht er
heute noch viel weiter: an den verschiedensten

Orten entsteht eine neue christlich-sozialistische

Identität.
Im Verlauf dieses Prozesses entwickelten
Christen einerseits eine zunehmend

kritische Haltung gegenüber ihren eigenen
Institutionen und Traditionen, andererseits
schlugen sie in ihren Befreiungstraditionen
tiefere Wurzeln. Wir haben gelernt, unsere
Tradition zu benutzen, tun wir es nicht, so
benutzt sie uns. Dieser Prozess war ein
wirklicher Dialog, das heisst, er war frei
von Herrschaft und zielte auf ein gegenseitiges

Geben und Nehmen. Wenn ich
darüber nachdenke, was wir theoretisch und
praktisch gelernt haben, dann würde ich
sagen, wir haben - theologisch ausgedrückt
- auf eine, neue Weise die Bedeutung der
Inkarnation kennengelernt. Die Begegnung
mit dem Marxismus hat mein christliches
Verständnis der historischen und sozialen

80



Dimensionen der menschlichen Existenz
vertieft. Wie wir alle wissen, bleibt der
christliche Gott meist ein nicht-körperliches
himmlisches Wesen ausserhalb von Siegen
und Niederlagen der Geschichte, erfahren
ausschliesslich von Individuen für ihr
individuelles Glück. Dieser Gott ist ein
idealistischer Gott, er hat weder eine körperliche
noch eine gesellschaftliche Dimension.
Was mit dem Körper, was mit gesellschaftlichen

Strukturen geschieht, damit hat dieser

Gott ganz sicher nichts zu tun. Durch die
Konfrontation mit dem philosophischen
Materialismus lernten Christen, die materielle

Existenz ernster zu nehmen, und zwar
in ihrem zweifachen Sinne von Körper und
Gesellschaft. Auf diese Weise rückten Hunger

und Arbeitslosigkeit, der militärischindustrielle

Komplex und seine Konsequenzen
für das alltägliche Leben in den

Vordergrund theologischer Thematik. Die
Menschwerdung Gottes lässt sich nicht länger

als ein einmaliges, beendetes Ereignis
verstehen, sie ist vielmehr ein fortschreitender

Prozess göttlicher Selbstverwirklichung
in der Geschichte. Die marxistische Kritik
des Christentums als ein idealistisches und
oberflächliches Begreifen der menschlichen
Geschichte liesse sich jetzt, ausgehend von
einem neuen Verständnis des fleischgewordenen

Wortes, das Körper und Gesellschaft
zugleich meint, neu beantworten. Marxisten
verhalfen Christen dazu, die tiefe Diesseitigkeit

des christlichen Glaubens, von der
Bonhoeffer sprach, besser zu verstehen.

Die Konstantinische und die apokalyptische
Tradition des Christentums

Welche Bedeutung hat dieser Begriff für
Christen, die in Ländern des «real existierenden

Sozialismus» leben? Diese Christen
in der DDR, in Polen oder in der Tschechoslowakei

haben eine neue Chance, ihren
Glauben ohne gesellschaftliche Belohnung
und Privilegierung zu leben - im Unterschied

zu den kapitalistischen Ländern. Sie
erfuhren das Ende der Konstantinischen
Ära am eigenen Körper: Ihre Privilegien
wurden ihnen genommen, ihre Schulen
geschlossen, ihre Häuser nicht mehr länger
vom Staat erhalten; man entsetzte sie ihrer
Steuerermässigungen und ihres Steuer- und
arbeitsfreien Einkommens. Am schmerz¬

lichsten war vielleicht, dass die Gesellschaft

den Geistlichen keinen Respekt mehr
zeugte. Die schmutzige Faust eines Bauarbeiters

war angesehener als die lilienweisse
Hand eines segnenden Bischofs. Christen
sind jetzt nur noch eine Gruppe unter vielen
anderen innerhalb der Gesellschaft. Der
Dialog ermutigte Christen in Ost-Europa,
die historische Verschiebung im Leben
nach 1945 in theologischer Perspektive zu
betrachten und nicht in einer unkritischen
weltlichen Weise, die einzig den Verlust
von Macht registriert. Christen begannen zu
verstehen, was mit ihnen geschehen war, als
sie nun den Palast des Herodes, in dem sie
es sich zweitausend Jahre lang hatten gut
gehen lassen, verliessen und zu Stall und
Krippe zurückkehrten. Sie beschwerten sich
nicht über diese neue Situation und
verleumdeten sie nicht als «Verfolgung» - im
Gegensatz zu Radio Free Europe und anderen

CIA-unterstützten Einrichtungen. Statt
dessen lernten sie in einem immer noch
nicht abgeschlossenen schmerzvollen
Prozess, zu verstehen und den Vorgang zu
akzeptieren. Theologisch lernten sie,
zwischen christlichem Glauben und kirchlichen
Privilegien zu unterscheiden, zwischen
Stall und Palast, zwischen einer reichen und
mächtigen Kirche einerseits, die von der
Gesellschaft dafür bezahlt wird,
Unterdrückung, Militarismus, gesetzliche
Diskriminierung zu legitimieren, und einer
kleinen, armen und manchmal unterprivilegierten

Kirche andererseits, die nur so eine
Chance hat, wie Christus zu werden.

Aus dieser Perspektive und diesem Dialog

heraus gewannen Christen auch ein
neues Verständnis ihrer Kirchengeschichte.
Marxisten wie Friedrich Engels und Rosa
Luxemburg hatten viel klarere Kriterien als
die meisten Kirchenhistoriker entwickelt,
um zwischen der Konstantinischen und der
apokalyptischen Tradition des Christentums

zu unterscheiden. Die Kirchengeschichte

folgt einer inneren Dialektik: Auf
der einen Seite gibt es die Konstantinische
Tradition mit ihrer Betonung des Sündhaften,

die Staat und Regenten mit dem Willen
Gottes rechtfertigt, da das Volk zu Freiheit
und Selbstbestimmung eben nicht fähig sei.
Auf der anderen Seite gibt es die apokalyptische

Tradition, die immer dort aufblüht,
wo die Massen sich ihrer Macht bewusst

81



werden; in dieser Tradition liegt die Betonung

auf dem Sieg über die Sünde durch
den Menschensohn. Die Konstantinische
Tradition hat alle Formen der Klassenherrschaft

- von der Sklaverei bis zur Lohnarbeit

- sanktioniert, sie hat der Kirche den
loyalen Platz an der Seite der jeweils
Herrschenden zugewiesen. Die apokalyptische
Tradition aber hat die Erhebungen eines Jan
Hus beseelt, ebenso wie heute die
christlich-sozialistische Bewegung in Lateinamerika.

Dieser Dialog zwischen Christen und
Marxisten erfuhr ein jähes Ende 1968, als
die Sowjets in Prag einmarschierten und
das unterdrückten, was Dubcek den «Sozialismus

mit dem menschlichen Gesicht»
genannt hatte, so, wie er von vielen Teilnehmern

des Dialogs erträumt worden war. Der
historische Versuch, Marxismus und
Demokratie miteinander zu versöhnen, wurde
von einer der imperialistischen Supermächte

zermalmt, genau wie dies später durch
die Bemühungen der anderen Supermacht
in Chile geschah. Zum gleichen Zeitpunkt
wurden die aufgeschlossensten und
progressivsten Positionen des Zweiten
Vatikanischen Konzils verwässert und zurückgezogen.

Die katholische Reformbewegung in
den Niederlanden wurde unterdrückt,
rebellierende Priester versetzt, die Drucklegung
radikaler Schriften in katholischen Verlagen

verhindert. Paul VI. folgte auf Johannes
XXIII. Die Zeit der Hoffnung schien
vorüber, alles erstarrte. In der Zwischenzeit
aber entwickelten sich andere Formen der
Kooperation zwischen Christen und Marxisten.

Sie gingen weniger von Intellektuellen,
Professoren, Pastoren oder Journalisten

aus, als von Menschen, die sich in
Widerstandsgruppen rund um die zentralen politischen

und sozialen Probleme der westlichen
und von ihnen dominierten Länder organisiert

hatten: gegen die zunehmende
Verschlechterung der Lebensbedingungen in
kapitalistischen Gesellschaften, gegen
Inflation, Arbeitslosigkeit und ökologische
Katastrophen sowie gegen den Vietnam-
Krieg und seine offene oder versteckte
militärische und finanzielle Unterstützung. Am
wichtigsten war vielleicht der wachsende
Widerstand gegen die ökonomische
Ausbeutung der Länder der Dritten Welt. In den
siebziger Jahren fanden sich Marxisten und

Christen immer häufiger als Verbündete in
verschiedenen Formen des Kampfes wieder.

Die Schule des Kampfes

Dieser Kampf ist wie eine Spirale der
Gewalt. Die erste und vorherrschende Form
von Gewalt ist die Vorenthaltung eines
menschlichen Lebens für die Mehrheit, die
abgeschnitten ist von Arbeit, Wohnung,
Lebensmitteln, Gesundheit und Erziehung.
Die zweite Form von Gewalt ist die Gegengewalt

der Unterdrückten. Sie führt zur dritten

Form von Gewalt seitens des Staates
und der Polizei mit konsequenter
Unterdrückung und Abbau der demokratischen
Rechte, für die das Volk so lange gekämpft
hatte. Diese dritte Form ist heute Kennzeichen

einer zunehmenden Zahl lateinamerikanischer

Länder: ein Prozess des
schleichenden Faschismus, der mit der Beschneidung

demokratischer Rechte wie
Meinungs-, Rede-, Presse-, Versammlungs- und
Organisationsfreiheit anfängt und in offenem

Terror und Folter endet.
Leider greifen Christen nicht in der Phase

der Gegengewalt der Unterdrückten in
diesen Prozess ein, obwohl es einige gibt,
die Seite an Seite mit ihren marxistischen
Genossen in Streikkomitees und
Produktionskooperativen arbeiten. Im allgemeinen
greifen Christen erst dann ein, wenn sie sich
des offen wachsenden Faschismus in ihren
eigenen Ländern in der dritten Phase der
Gewalt bewusst werden. Um ein Beispiel
zu nennen, möchte ich an das Friedenskomitee

in Chile zwischen 1973 und 1975,
dem Jahr seines Verbotes und seiner Auflösung,

erinnern. Hier haben hauptsächlich
Christen gearbeitet, geführt von Kardinal
Silva und Bischof Frenz, die sich für die
politischen Gefangenen und sogenannten
vermissten Personen einsetzten. Es ist die
bittere Wahrheit, dass erst der Faschismus
das Bündnis zwischen Christen und Marxisten

hervorbringt und nicht die milderen
Formen des Kapitalismus, obwohl sie in
ihrer Zielsetzung ebenso tödlich sind.
Dennoch, neue Bündnisse wurden geschlossen,
und die Zusammenarbeit war durch den

vorangegangenen Dialog und mit seiner
Einsicht in den gemeinsamen Kampf
erleichtert worden. Überwunden ist heute der

82



unverbindliche, rein akademische Dialog,
und der Ort der Begegnung und des
Zusammenwachsens von Christen und Marxisten
ist eher die Strasse, der grossstädtische
Slum oder auch die Gefängniszelle als der
Hörsaal.

Die Menschen, die diese Schule des
Kampfes besuchen, schöpfen ebenso aus
der christlichen wie aus der marxistischen
Tradition. Es wird nicht zuletzt für sie selbst
immer schwieriger und unnützer, ihre
jeweiligen Motivationen auseinanderzu-
dividieren und ihre Zielsetzungen in
«christlich» oder «sozialistisch» motivierte
zu trennen. In vielen Gruppen ist dieser Prozess

bereits weiter fortgeschritten, als die
jeweils ererbten Sprach- und Symbolwelten
vielleicht nahelegen. Als mich neulich ein
Radioreporter aus Arizona danach fragte,
ob ich den Kampf der Asyl-Bewegung aus
politischen oder aus religiösen Gründen
unterstütze, antwortete ich mit der Gegenfrage,

ob er denn je die Bibel gelesen habe.
Wenn ja, wie könne er dann eine derartige
Frage formulieren? War Jesus seiner
Meinung nach ein politischer oder religiöser
Flüchtling, als er vor Herodes' Todesschwadronen

nach Ägypten floh? Je mehr ich die
Bibel lese, desto weniger verstehe ich
derartige Fragen.

Dieses neue Bewusstsein und diese neue
Identität treten besonders sichtbar in der
Revolution von Nicaragua hervor. Im
Kampf um den Sturz des Diktators spielten
Christen dort eine enorm wichtige Rolle.
Und nicht nur das. Historisch einzigartig ist
ihre Teilnahme an der Macht und der
Verantwortung für den Aufbau einer neuen
Gesellschaft. Die drei Priester, die in der
sandinistischen Regierung Ministerposten
innehaben, sind nur die auffälligste Erscheinung.

Gläubige Katholiken arbeiten in den
Medien und Basisorganisationen im ganzen
Land für eine gerechtere Gesellschaft. Thomas

Borge, Innenminister in Managua,
drückte besonders deutlich diesen neuen
Geist aus, der über den blossen Dialog und
das strategische Bündnis hinausgeht: «Die
Revolution kämpft gegen die Theologie des
Todes.» Er weiss sehr gut, dass der Kapitalismus

sich nicht allein der Todesschwadronen,
der Verminung von Häfen oder der

Napalmbomben bedient, sondern auch einer
hilfsbereiten Theologie. Wer den Marxis¬

mus nie als Lehre verstehen konnte, der
erblickt in ihm nur eine Bedrohung für
Leben und Eigentum; der braucht eine Theologie,

die die Opfer neutralisiert, Hunger und
Unterdrückung zum Schweigen bringt und
die Hoffnung individualisiert. Wer in
diesem Kampf Partei ergriffen hat und sich zu
der befreienden Kraft Gottes in der
Geschichte bekennt, für den ist ein solch
vormarxistisches Verständnis von Theologie in
keiner Weise «neutral», es ist vielmehr eine
«teologia de la muerte»!

3. Marxisten hören Christen zu: Was in
Erfüllung gehen wird

Vom moralischen Recht der Christen, als
Revolutionäre zu sprechen

Jeder, der an dem von mir beschriebenen
Prozess des Dialogs teilgenommen hat,
weiss, dass die Christen lange zögerten, ihre
marxistischen Genossen zu kritisieren. Sie
bestritten sogar, sie irgendetwas lehren zu
können. Die allgemeine Einstellung war:
Wir - als Bürgerliche, als Christen, als religiös

sozialisierte Personen - haben kein
Recht dazu, das Wort zu ergreifen oder
unsere eigene Tradition einzubringen. Ich
glaube allerdings, dass sich diese Haltung
jetzt verändert. Vielleicht, weil wir mittlerweile

unseren Verpflichtungen nachkommen

und uns damit das moralische Recht
erworben haben, als Revolutionäre zu
sprechen. Durch einen langen und schmerzhaften

Prozess hindurch haben wir gelernt,
unsere Tradition sowohl loszuwerden als
auch sie uns anzueignen. Jetzt ist es an der
Zeit, nicht nur unseren Beitrag zu etwas
Bestehendem zu leisten, sondern auch im
Sinne des revolutionären Prozesses
Vorschläge zu seiner Verbesserung zu machen.

Ich möchte den so formulierten
Anspruch mit zwei verschiedenen Beispielen
aus heutigen Kämpfen konkretisieren. Das
erste bezieht sich wieder auf die
Befreiungsbewegungen in Lateinamerika. Das
Blut der Märtyrer bezeugt stärker, als Worte

je könnten, die Wirklichkeit historischer
Kämpfe. Der Sohn von Felipe und Mary
Barreda, zweier Führer der Volkskirche in
Esteli, Nicaragua, sagte nach der Ermordung

seiner Eltern durch die Contras: «Sie
waren Revolutionäre, um Christen zu sein.

83



Dank ihres Beispiels weiss ich, dass ich
kein richtiger Revolutionär sein kann, ohne
Christ zu sein und dass ich kein wahrhafter
Christ bin, ohne Revolutionär zu sein.»

Auch meine persönlichen Erfahrungen
in der europäischen Friedensbewegung
bestätigen entscheidende Veränderungen in
der Beziehung zwischen der weltlichen Linken

mit ihrer traditionellen Antireligiösität
und der religiösen Linken, die jetzt immer
sichtbarer hervortritt. Dass die Friedensbewegung

weder aus den Gewerkschaften
noch aus den Studentenorganisationen
hervorgegangen ist, sondern oftmals - zumindest

in der Bundesrepublik und in den
Niederlanden - aus Teilen der evangelischen
Kirche, ist schlichte Tatsache. Ich spüre,
dass bekennende Christen heute weitaus
mehr respektiert werden, als noch vor fünf
Jahren. Die «Gebildeten unter den Verächtern»

haben jetzt, seit kurzem erst, zu
unterscheiden gelernt zwischen den Theologien
der Befreiung - unter denen auch eine
Theologie des Friedens keimt - und den
christlich-faschistischen Tendenzen, wie sie
die schweigende Mehrheit in den Vereinigten

Staaten repräsentiert. Meine Überlegungen
über sich verändernde Positionen innerhalb

des Marxismus sind aus diesen Kämpfen

um Frieden und Gerechtigkeit gewachsen.

Ich will hier die Veränderungen innerhalb

des Marxismus kennzeichnen, die
vielleicht - vielleicht auch nicht - der Teilnahme

von Christen an diesen Kämpfen
geschuldet sind, auf alle Fälle aber den
Prozess des Zusammenwachsens erleichtem.

Auf der Suche nach dem revolutionären
Subjekt

Eines der brennendsten Probleme für alle,
die mit marxistischem Gedankengut
vertraut sind, ist die Suche nach denen, die
dazu bereit sind, die Gesellschaft umzugestalten.

Ich beschränke mich hier auf die
Erste Welt: Wer ist heute das revolutionäre
Subjekt, in einer Zeit, in der die Industriearbeiter

nicht mehr nur ihre Ketten zu
verlieren haben. André Gorz hat diese Frage in
seinem «Abschied vom Proletariat»
angesprochen. Dieser Abschied von der
revolutionären Kraft der Arbeiterbewegung des
19. Jahrhunderts enthält eine Kritik des
orthodoxen Marxismus und seiner Klassen¬

analyse. Die neuen sozialen Bewegungen,
ob sie feministisch, ökologisch oder pazifistisch

sind, ob sie ausgehen von ökonomisch,

rassistisch oder geschlechtsspezifisch
unterdrückten Menschen, sie stehen

quer zu den Klassengrenzen. Auch die
Brennpunkte des Kampfes haben sich von
Fliessband und Fabrik zu Überlebenskämpfen

ausserhalb des Erwerbsbereichs
verschoben, wie zum Beispiel Gesundheit,
Kinderbetreuung, Erziehung, Sexualität,
Wohnung, Verkehr, Miete, Verbraucherrechte

und vieles andere. Die Führer dieser
Kämpfe sind nicht mehr nur weisse, männliche,

grossstädtische Erwachsene. Diese
Verschiebung von Schwerpunkten und
Trägerschaften hat auch orthodoxe marxistische

Parteien erreicht und sie zum
«Eurokommunismus» bewegt, der sich hauptsächlich

in zwei Punkten von den alten
kommunistischen Parteien unterscheidet: zum
einen in der Anerkennung des parlamentarischen

Wahlsystems als Mittel für einen
«friedlichen Weg zum Sozialismus» im
Unterschied zur Notwendigkeit einer bewaffneten

Revolution; zum anderen in der
Aufgabe der «Diktatur des Proletariats» - ein
mittlerweile indiskutables Konzept. Diese
demokratischen Öffnungen verlangen eine
Dezentralisierung der Macht. Und diese
Tendenz öffnet marxistisches Denken
denen, die eine demokratische Kontrolle über
die Staatsmacht nicht aufgeben, sondern auf
den ökonomischen Bereich ausdehnen wollen.

Weitere Veränderungen sind im Gange,
die nicht nur die Parteilinien berühren,
sondern die allgemeine politische Kultur. Die
vielleicht wichtigste Verschiebung im nach-
stalinistischen Marxismus ist die neue
Bewertung von Kultur. Im heutigen marxistischen

Denken kommt es zu einem
Wiederaufleben von Gramscis Werk; vor allem
sein Begriff des «organischen Intellektuellen»,

der im Gegensatz zum Avantgarde-
Führer steht, zieht Marxisten verschiedener
Richtungen an. Eine neue Betonung liegt
jetzt auf kulturellen Mitteln des revolutionären

Denkens: Kunst, Musik, Philosophie
als Selbstausdruck des Volkes spielen jetzt
eine andere Rolle als im klassischen
Marxismus mit seiner notorischen Tendenz zum
ökonomischen Reduktionismus.

Im Zusammenhang mit dieser Verschiebung

zum Kulturellen ändert sich auch das

84



Verständnis von Religion und wird sich
noch weiter ändern. Wenn Lokalreporter,
Sozialarbeiter oder Ernährungssachverständige

in den Bewegungen heute eine Rolle
spielen, warum sollte das nicht auch der
örtliche Priester oder Pastor tun? Religion
ist ein hervorragender Faktor der Volkskultur.

Warum sollte dann sie nicht als Vehikel
revolutionären Denkens dienen? Allein der
nicht-organische Intellektuelle oder
Theoretiker fühlt sich der Religion überlegen;
allein dieses weisse, männliche, grossstädtische,

kulturell bürgerliche, gebildete,
abstrahierte Wesen betrachtet die Religion als
etwas Minderwertiges und verbindet sie mit
Geschlecht, Hautfarbe oder allgemein mit
voraufgeklärten Phasen der menschlichen
Geschichte. Jedes selbstkritische Verständnis

von Marxismus muss heute dagegen
zugeben, dass der Atheismus Affinitäten zu
einer gewissen Klasse hat, die Vernunft,
Leistung, Produktivität und Fortschritt zu
hoch veranschlagt. Wenn Marxisten sich
nunmehr von diesen traditionellen Positionen

abwenden, dann ist dies kein bloss
taktisches Manöver, um ein paar nützliche
Idioten zu gewinnen. Ich sehe darin eher ein
langsames Bewusstwerden der Wirklichkeit
einer immanenten Transzendenz im Leben
des Menschen. Sie erkennen zunehmend
den Zustrom an Kraft von der Quelle des
Lebens, traditionell Gott genannt.
Vielleicht haben Christen zum ersten Mal im
historischen Kampf der Enterbten die Chance,

Gott sichtbarer zu machen, vor allem für
jene, die dazu bereit sind, ihr Leben für die
Geringsten ihrer Schwestern und Brüder zu
geben.

Auferstehung ohne platonischen Überbau

Nachdenkliche Marxisten fragen sich heute,
ob die historische Verbindung zwischen
Marxismus und Atheismus noch notwendig
ist. Ob die Aufforderung, Gott, Religion
und alles Heilige aufzugeben, nicht auch
denen in die Hände spielt, die den Status

quo aufrechterhalten? In den siebziger Jahren

verkündete Fidel Castro, dass die Revolution

nicht gegen oder ohne Christen
stattfinden würde, sondern nur mit ihnen. Am
Ende der siebziger Jahre erreichte die
Revolution Nicaragua. Was seitdem dort
geschehen ist, ist unumkehrbar. Natürlich

weiss ich von der Möglichkeit, das
nicaraguanische Volk niederzubomben, mit
Napalm zu verbrennen, zu verminen, zu
vergewaltigen und zu töten. Aber der Geist, der
jetzt die Menschen in Nicaragua ergriffen
hat, geht weit über das «aufgeklärte
Eigeninteresse» eines marxistischen Ethikers
hinaus. Sie sind bereit, für die Revolution
zu sterben. Ich spüre, dass die rationale
Sprache der Theorie den Funken des Geistes,

der sie leben und - wenn notwendig -
sterben macht, nicht ganz fassen kann. Um
wirklich zu verstehen, was dort und an so
vielen anderen Orten vor sich geht, brauchen

wir eine andere Sprache. Sogar hartgesottene

Marxisten ahnen etwas von diesem
Funken.

Es wird vielleicht eine Zeit kommen, in
der die Theologie des Todes herrscht und
ausbeutet, militarisiert und die gesamte
Welt im Erstschlag anzündet. Man wird den
Tod dann als wahren Herrscher verehren
und ihn anbeten, nicht nur im Pentagon,
sondern auch in Neuseeland, El Salvador,
den Niederlanden oder sonstwo. Der
Marxismus wird in dieser Zeit absoluter
Destruktion mehr brauchen als eine rationale
Theorie. Wir alle brauchen an einem
bestimmten Punkt unserer individuellen,
nationalen und weltweiten Geschichte etwas
jenseits der Kreuzigung. Dies sage ich nicht
triumphierend, sondern mit Angst und
Zittern. Ich würde mir wünschen, meine
marxistischen Freunde könnten mit mir an die
Auferstehung der Toten glauben - um
weiterzugehen, fortzuschreiten unter dem
Schatten der Kreuze um uns herum.

Wenn der Märtyrer in Kirchen oder
öffentlichen Versammlungen gedacht wird,
antwortet das Volk in Lateinamerika nach
der Nennung der Namen: «presente» -
anwesend. «Oscar Romero?» «Presente.» «Ita
Ford?» «Presente.» Das ist ein machtvolles
Symbol dieser neuen Identität. Es ist eine
Bejahung der Auferstehung — ohne platonischen

Überbau. Es ist eine Einladung der
christlichen Gemeinschaft an ihre marxistischen

Schwestern und Brüder, eine Aufforderung,

ihren intellektuellen Atheismus zu
überwinden und den Gott des Lebens zu
bejahen. Die Zeit dieser Liturgie ist jetzt da.
«Karl Marx?» «Presente!»

85


	Christentum und "Postmarxismus". 1., Über "Postismus" ; 2., Christen in der Schule beim Marxismus : Was wir gelernt haben ; 3., Marxisten hören Christen zu : Was in Erfüllung gehen wird

