Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)
Heft: 3
Artikel: Christentum und "Postmarxismus". 1., Uber "Postismus" : 2., Christen in

der Schule beim Marxismus : Was wir gelernt haben ; 3., Marxisten
horen Christen zu : Was in Erfullung gehen wird

Autor: Solle, Dorothee
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143461

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gefahren. Dabei miissen wir unsere Bediirf-
nisse, Wiinsche und Utopien ernst nehmen,
auch wenn diese in ihrer Eigenart und Be-
sonderheit widerspriichlich sind und nie in
ein geschlossenes Programm passen wer-
den. Denn nur aus dieser Freiheit entsteht
immer wieder neues Engagement und er6ff-
nen sich immer wieder neue Handlungs-
spielrdume.

4. Heute muss die SP ihre eigene Zukunft
auf eine neue Weise mit der Entwicklung
unserer industriellen Gesellschaft verbin-
den. Dem scheinbar «unentrinnbaren
Schicksal» eines umweltzerstorerischen
und sozial nicht tragfdhigen Fortschritts
muss die Einsicht entgegengesetzt werden,
dass es eine offene Zukunft nur in einer

selbstbestimmten Gegenwart gibt. Die SP
bewegt sich hier in einem Spannungsfeld:
Sie muss jene Wertvorstellungen, auf denen
die Tradition der Arbeiterbewegung beruht,
namlich Freiheit, Gerechtigkeit und Solida-
ritdt, aktualisieren. Auch wenn die alte Un-
gleichheitsfrage sich sozial entschérft hat,
bleiben die Themen «Arbeit» und «Eigen-
tum» zentral. Das individuelle Selbstver-
stindnis, die gesellschaftliche Wahrneh-
mung hat sich aber von dem, was friither der
«Klassenstandpunkt» genannt wurde, abge-
16st. An die Stelle von materiellen Interes-
sen sind immaterielle Bediirfnisse und Wer-
te getreten. Eine Partei, die diesen Wandel
nicht ernst nimmt, wird keine Zukunft ha-
ben.

Felix Miiller/Jakob Tanner

Dorothee Solle

Christentum und «Postmarxismus»

1. Uber «Postismus»

Zugegeben, der Begriff «Postmarxismus»
reisst mich nicht vom Stuhl. Genausowenig
wie andere mit «post» konstruierten Begrif-
fe: die «Postmoderne» und die «Postchri-
sten» haben keine erhellende, klidrende
Kraft. «Nach» etwas oder jemandem zu
sein, ist eben noch keine hinreichende Qua-
lifikation. Mein Verdacht gegeniiber diesen
Postintellektuellen besteht darin, dass sie an
der Abschaffung der Wahrheitsfrage arbei-
ten und die Wahrheitsanspriiche, die zum
Beispiel Christentum, Marxismus oder Fe-
minismus enthalten, neutralisieren wollen.
Welchen Sinn hat es zu betonen, dass ich
nach/post meiner Grossmutter lebe? Soll
denn der chronologische Faktor jede sub-
stantielle Debatte ersetzen? So, dass dem-
nichst jemand mit der tollen Erkenntnis, ein
«Post-Postmarxist» zu sein, aufwarten
kann? '

Was versuchen sie uns denn zu sagen,
diese Postmarxisten, Postmodernen, Nach-

78

christen? Ich hore verschiedene Dinge her-
aus. Einige sagen: Wir hatten es, wir ken-
nen es, wir brauchen es nicht mehr. Der
Chronos verschlingt den Kairos, jene ande-
re Art von geschichtlichem Denken, und in
diesem Sinn liegen die Post-Denker vor der
Mode und den Trends auf den Knien, ja
ginzlich im Staube. Beim Marxismus finde
ich es besonders peinlich, wenn «Vor»-
Marxisten oder solche, die ich so wahrmeh-
me, «post»-marxistisch daherténen. Ich
méchte sie fragen: Habt ihr es je versucht?
Eine andere Stimme aus dem Chor der
Posttheoretiker hort sich so an: Wir hatten
es, wir liebten es, wir brauchen es immer
noch, aber es hat nicht funktioniert; wir
miissen es neu denken und neu gestalten.
Dieser reformatorischen Haltung fiihle ich
mich schon eher verwandt — aber warum
sollten wir da nicht am guten alten Marxis-
mus festhalten? Auch Martin Luther war
trotz alledem kein Postchrist. Ich spiire da
eine gewisse intellektuelle Schwiiche, wenn
man etwas Neuem nicht auch einen neuen



Namen gibt — vorausgesetzt natiirlich, dass
die Posttheoretiker etwas Neues wollen.
Wenn also Postchristen etwas Neues wol-
len, innerhalb oder ausserhalb der Religion,
dann sollten sie es sagen und sich damit
auch identifizieren - vermutlich als
Nichtchristen.

Aber vielleicht stehen sie ja auf der
Schwelle eines alten Hauses, bereit, es zu
verlassen und dennoch an seine Werte ge-
bunden, an seine Traditionen, seine Wahr-
heitsanspriiche? Die meisten Menschen, die
ich kenne, fallen — mich selber eingeschlos-
sen — unter diese Kategorie; und genau die-
ses Problem teilen wir mit unseren marxisti-
schen Freunden. Unser In-Frage-Stellen
erwdchst aus einer Ablehnung institutiona-
lisierter Festschreibungen. Ich empfinde
gegeniiber der christlichen Kirche und ihrer
Rolle im Ersten Weltkrieg Fremdheit, Wi-
derwillen, Ekel und manchmal auch Scham.
Ich sehe die empirische Kirche als eine
Struktur «von oben», die auf Unrecht ba-
siert und ihre eigene Wahrheit wieder und
wieder verrat. Oftmals denke ich, die Kir-
che ist wie Judas, der Christus den etablier-
ten religidsen Michten auslieferte; manch-
mal denke ich, die Kirche ist wie die ande-
ren Jiinger, die — entmutigt und besiegt —
Jesus allein liessen und flohen; und dann
gibt es Zeiten, in denen denke ich, die Kir-
che ist wie Petrus, der leugnete, jemals et-
was von Frieden und Gerechtigkeit gewusst
zu haben; ganz selten sehe ich die Kirche
wie Petrus bittere Trdnen vergiessen.

Trotz alledem habe ich mich nie als
Postchristin betrachtet. Ich habe auch ande-
res als das eben Beschriebene erfahren. Ich
habe die Kirche in einer Gruppe von Frauen
gesehen, die nicht flohen, die blieben und
am Ostermontag zum Grab gingen. Den-
noch hat die vorwiegend schlechte Erfah-
rung mein Bild von der Kirche verindert;
sie ist kein Haus mehr fiir mich, wie das
Bild von der Tiirschwelle suggerierte, sie ist
eher ein Zelt fiir das umherziehende Volk
Gottes. Das Zelt ist nicht immer da, wo ich
bin, aber letztendlich treffe ich die Zeltleute
wieder — auf der Strasse oder im Gerichts-
saal. Das Heiligste ist weniger ein Gebiude
oder eine Institution als ein Ereignis, etwas,
das geschieht. Am meisten beeindruckt
mich das Bild von der Kirche als einer alten
Frau, die in einer Miilltonne nach Essen

wiihlt — eine unverheiratete Mutter mit
krummem Riicken, nicht attraktiv, nicht
gesund, von unbestimmbarem Alter — mei-
ne dltere Schwester, die ich brauche und die
mich braucht. Ich habe den Verdacht, dass
die Postchristen sich nicht mit der Dialektik
einer religiosen Institution abfinden wollen.
Aber genau dieser widerspriichlichen Er-
fahrung der Kirche als Verrdter und der
Kirche als Schwester stehe ich gegeniiber,
und mit ihr habe ich zu leben. Nachchristen-
tum scheint mir wie eine flotte Formel, die
der doppelten Erfahrung mit der Kirche
tibergestiilpt, und mit der sie auf das eine re-
duziert wird, vor allem auf die Kirche von
oben. Die Kirche von unten ist dann verges-
sen und mit ihr das, was die Tradition als
«mystischen Leib Christi» identifiziert hat.
Inwieweit konnen uns diese Uberlegun-
gen auch beim Verstidndnis des Marxismus
helfen? Niitzt es uns, auf die Kdmpfe zwi-
schen der marxistisch-hierarchischen Or-
thodoxie und ihrer mystischen Hiresie zu
achten? Wenn ja, dann konnen wir den
Begriff des «Post»-Marxismus getrost fal-
len lassen und statt dessen zugeben, dass
wir immer noch und in vielerlei Hinsicht in
einer vormarxistischen Gemeinschaft von
Biirgern leben und denken, in einer Ge-
meinschaft, die nach Klasse, Rasse und
Geschlecht gespalten ist. Wir stecken tief
drin in der Skonomischen und geistigen
Apartheid, die unser ganzes Leben kenn-
zeichnet. Wir brauchen dringend alle Werk-
zeuge, die uns da heraushelfen kénnen.

2. Christen in der Schule beim
Marxismus: Was wir gelernt haben

Vom Dialog zur christlich-sozialistischen
Identitdt

Ich werde oft ungeduldig, wenn mich Glidu-
bige fragen: «Bist du Marxistin?» Das Be-
ste was mir dazu einfillt, ist eine Gegenfra-
ge: «Putzt du dir deine Zihne? Ich meine,
nachdem man die Zahnbiirste erfunden
hat...?» — Wie kann man Amos und Jesaja
lesen und nicht Marx und Engels? Das wire
absolut undankbar gegeniiber einem Gott,
der uns Propheten mit der Botschaft sendet,
dass Jahwe kennen Gerechtigkeit {iiben
heisst. Miissten wir nicht jedes analytische
Werkzeug benutzen, das uns die Ursachen

79



der Ungerechtigkeit begreifbar und gleich-
zeitig die Opfer der Ungerechtigkeit als die
moglichen Krifte der Verdnderung kennt-
lich macht, die den Bann der Unterdriik-
kung fiir beide, Unterdriickte wie Unter-
driicker, brechen? Konnen wir es uns lei-
sten, Marx zu ignorieren in einer Zeit, in der
jedem aufmerksamen Beobachter des
Elends in der Dritten Welt klar sein sollte,
dass der Kapitalismus den Hunger weder
stillen konnte noch stillen wird? Unser
Wirtschaftssystem arbeitet fiir die Reichen,
nicht fiir die anderen zwei Drittel der
Menschheitsfamilie. Sollten wir, die wir in
der Tradition von Religion und ihren an-
thropologischen Annahmen iiber die Wiirde
des Menschen stehen, nicht wenigstens
nach einer historischen Alternative suchen?
Das Bediirfnis nach einer griindlichen Ana-
lyse kommt aus dem biblischen Glauben an
den Gott der Gerechtigkeit. Eine theologi-
sche Erziehung, die keinen Bedarf nach
okonomischer Theorie weckt, iibt Verrat an
ihrem eigenen Zweck. Mittlerweile haben
dies immer mehr Christen begriffen. Sie
sind in einen Prozess des gegenseitigen
Kennenlernens eingetreten und haben
gleichzeitig gelernt, ihre eigene Tradition
neu zu begreifen. Sie offneten sich endlich
gegeniiber einer der grossten geistigen Her-
- ausforderungen ihres Glaubens und horten
auf, die Herausforderung als eine Invasion
des Feindes in ein friedlich harmonisches
Land zu betrachten. Kurz, nach fast einem
Jahrhundert des Hasses, der Furcht, des
Selbstbetruges, der Verleugnung und Liige
traten sie in einen Dialog ein.

Dabei diirfen wir nicht vergessen, dass
der Anfang dieses Dialoges nicht in Konfe-
renzsédlen stattfand, sondern in faschisti-
schen Geféngniszellen und Konzentrations-
lagern, in denen Christen und Marxisten
- sich trafen, in denen sie Leiden und Hoff-
nungen, Zigaretten und Neuigkeiten mitein-
ander teilten. Der Dialog unter den Intellek-
tuellen ist — zumindest in Europa, wo er erst
Anfang der sechziger Jahre begann — ein
Nachziigler. Ein marxistisch-christlicher
Dialog hat unter ganz anderen Bedingungen
in der Dritten Welt angefangen. Eine Vor-
aussetzung fiir diesen Dialog ist die histori-
sche Erfahrung, dass weder Religion noch
Sozialismus sich durch pure Gewalt unter-
driicken lassen. In den Lindern des ostli-

80

chen Europa lebte die Religion nicht nur
fort, ihre Bedeutung nahm sogar zu; und der
Sozialismus konnte weder durch faschisti-
sche Konzentrationslager noch durch CIA-
Machenschaften getétet werden. Der Dia-
log aber war und ist mehr als ein Leben
Seite an Seite, er bedeutet Zusammenwach-
sen, voneinander lernen. In diesem Prozess
der Begegnung lernten Christen nicht nur
sozialokonomische Analysen kennen, ihre
Theologie selbst durchlief einen Wand-
lungsprozess. Wir — und dieses «Wir»
schliesst eine wachsende Zahl nachdenkli-
cher Christen auch aus dem konservativen
Lager mit ein —, wir fingen endlich an, unse-
ren eigenen Beitrag zu den verschiedenen
Formen von Unterdriickung zu begreifen.
Eine massive Selbstkritik folgte, die
manchmal die ldhmende Form von Schuld-
gefiihlen annahm. In anderen Gruppen fiihr-
te der Lernprozess zu einem Gefiihl der
Scham — nach Marx ein revolutiondres Ge-
fiihl. Christen, vor allem die der Dritten
Welt, schlossen sich Befreiungsbewegun-
gen an oder beteiligten sich zumindest an
Gruppen, die gegen die brutale Verletzung
von Menschenrechten kidmpften. Roger
Garaudy kennzeichnete die christlich-
marxistische Begegnung in den sechziger
Jahren als Bewegung «vom Kirchenbann
zum Dialog». In den siebziger Jahren schritt
dieser Prozess dann «vom Dialog zum
Biindnis» fort, und fiir viele von uns geht er
heute noch viel weiter: an den verschieden-
sten Orten entsteht eine neue christlich-so-
zialistische Identitit.

Im Verlauf dieses Prozesses entwickel-
ten Christen einerseits eine zunehmend kri-
tische Haltung gegeniiber ihren eigenen In-
stitutionen und Traditionen, andererseits
schlugen sie in ihren Befreiungstraditionen
tiefere Wurzeln. Wir haben gelernt, unsere
Tradition zu benutzen, tun wir es nicht, so
benutzt sie uns. Dieser Prozess war ein
wirklicher Dialog, das heisst, er war frei
von Herrschaft und zielte auf ein gegensei-
tiges Geben und Nehmen. Wenn ich dar-
iiber nachdenke, was wir theoretisch und
praktisch gelernt haben, dann wiirde ich
sagen, wir haben — theologisch ausgedriickt
— auf eine. neue Weise die Bedeutung der
Inkarnation kennengelernt. Die Begegnung
mit dem Marxismus hat mein christliches
Verstidndnis der historischen und sozialen



Dimensionen der menschlichen Existenz
vertieft. Wie wir alle wissen, bleibt der
christliche Gott meist ein nicht-korperliches
himmlisches Wesen ausserhalb von Siegen
und Niederlagen der Geschichte, erfahren
ausschliesslich von Individuen fiir ihr indi-
viduelles Gliick. Dieser Gott ist ein ideali-
stischer Gott, er hat weder eine korperliche
noch eine gesellschaftliche Dimension.
Was mit dem Korper, was mit gesellschaft-
lichen Strukturen geschieht, damit hat die-
ser Gott ganz sicher nichts zu tun. Durch die
Konfrontation mit dem philosophischen
Materialismus lernten Christen, die mate-
rielle Existenz ernster zu nehmen, und zwar
in ihrem zweifachen Sinne von Kérper und
Gesellschaft. Auf diese Weise riickten Hun-
ger und Arbeitslosigkeit, der militdrisch-
industrielle Komplex und seine Konsequen-
zen fiir das alltégliche Leben in den Vor-
dergrund theologischer Thematik. Die
Menschwerdung Gottes lédsst sich nicht ldn-
ger als ein einmaliges, beendetes Ereignis
verstehen, sie ist vielmehr ein fortschreiten-
der Prozess gottlicher Selbstverwirklichung
in der Geschichte. Die marxistische Kritik
des Christentums als ein idealistisches und
oberfldchliches Begreifen der menschlichen
Geschichte liesse sich jetzt, ausgehend von
einem neuen Verstindnis des fleischgewor-
denen Wortes, das Korper und Gesellschaft
zugleich meint, neu beantworten. Marxisten
verhalfen Christen dazu, die tiefe Diessei-
tigkeit des christlichen Glaubens, von der
Bonhoeffer sprach, besser zu verstehen.

Die Konstantinische und die apokalyptische
Tradition des Christentums

Welche Bedeutung hat dieser Begriff fiir
Christen, die in Lindern des «real existie-
renden Sozialismus» leben? Diese Christen
in der DDR, in Polen oder in der Tschecho-
slowakei haben eine neue Chance, ihren
Glauben ohne gesellschaftliche Belohnung
und Privilegierung zu leben — im Unter-
schied zu den kapitalistischen Lindern. Sie
erfuhren das Ende der Konstantinischen
Ara am eigenen Korper: Thre Privilegien
wurden ihnen genommen, ihre Schulen ge-
schlossen, ihre Hiuser nicht mehr lidnger
vom Staat erhalten; man entsetzte sie ihrer
Steuerermissigungen und ihres steuer- und
arbeitsfreien Einkommens. Am schmerz-

lichsten war vielleicht, dass die Gesell-
schaft den Geistlichen keinen Respekt mehr
zeugte. Die schmutzige Faust eines Bauar-
beiters war angesehener als die lilienweisse
Hand eines segnenden Bischofs. Christen
sind jetzt nur noch eine Gruppe unter vielen
anderen innerhalb der Gesellschaft. Der
Dialog ermutigte Christen in Ost-Europa,
die historische Verschiebung im Leben
nach 1945 in theologischer Perspektive zu
betrachten und nicht in einer unkritischen
weltlichen Weise, die einzig den Verlust
von Macht registriert. Christen begannen zu
verstehen, was mit ihnen geschehen war, als
sie nun den Palast des Herodes, in dem sie
es sich zweitausend Jahre lang hatten gut
gehen lassen, verliessen und zu Stall und
Krippe zuriickkehrten. Sie beschwerten sich
nicht iiber diese neue Situation und ver-
leumdeten sie nicht als «Verfolgung» — im
Gegensatz zu Radio Free Europe und ande-
ren CIA-unterstiitzten Einrichtungen. Statt
dessen lernten sie in einem immer noch
nicht abgeschlossenen schmerzvollen Pro-
zess, zu verstehen und den Vorgang zu ak-
zeptieren. Theologisch lernten sie, zwi-
schen christlichem Glauben und kirchlichen
Privilegien zu unterscheiden, zwischen
Stall und Palast, zwischen einer reichen und
méchtigen Kirche einerseits, die von der
Gesellschaft dafiir bezahlt wird, Unter-
driickung, Militarismus, gesetzliche Dis-
kriminierung zu legitimieren, und einer
kleinen, armen und manchmal unterprivile-
gierten Kirche andererseits, die nur so eine
Chance hat, wie Christus zu werden.

Aus dieser Perspektive und diesem Dia-
log heraus gewannen Christen auch ein
neues Verstdandnis ihrer Kirchengeschichte.
Marxisten wie Friedrich Engels und Rosa
Luxemburg hatten viel klarere Kriterien als
die meisten Kirchenhistoriker entwickelt,
um zwischen der Konstantinischen und der
apokalyptischen Tradition des Christen-
tums zu unterscheiden. Die Kirchenge-
schichte folgt einer inneren Dialektik: Auf
der einen Seite gibt es die Konstantinische
Tradition mit ihrer Betonung des Siindhaf-
ten, die Staat und Regenten mit dem Willen
Gottes rechtfertigt, da das Volk zu Freiheit
und Selbstbestimmung eben nicht fahig sei.
Auf der anderen Seite gibt es die apokalyp-
tische Tradition, die immer dort aufbliiht,
wo die Massen sich ihrer Macht bewusst

81



werden; in dieser Tradition liegt die Beto-
nung auf dem Sieg iiber die Siinde durch
den Menschensohn. Die Konstantinische
Tradition hat alle Formen der Klassenherr-
schaft — von der Sklaverei bis zur Lohnar-
beit — sanktioniert, sie hat der Kirche den
loyalen Platz an der Seite der jeweils Herr-
schenden zugewiesen. Die apokalyptische
Tradition aber hat die Erhebungen eines Jan
Hus beseelt, ebenso wie heute die christ-
lich-sozialistische Bewegung in Lateiname-
rika.

Dieser Dialog zwischen Christen und
Marxisten erfuhr ein jéhes Ende 1968, als
die Sowjets in Prag einmarschierten und
das unterdriickten, was Dubcek den «Sozia-
lismus mit dem menschlichen Gesicht» ge-
nannt hatte, so, wie er von vielen Teilneh-
mern des Dialogs ertriumt worden war. Der
historische Versuch, Marxismus und De-
mokratie miteinander zu versdhnen, wurde
von einer der imperialistischen Superméch-
te zermalmt, genau wie dies spiter durch
die Bemiihungen der anderen Supermacht
in Chile geschah. Zum gleichen Zeitpunkt
wurden die aufgeschlossensten und pro-
gressivsten Positionen des Zweiten Vatika-
nischen Konzils verwissert und zuriickge-
zogen. Die katholische Reformbewegung in
den Niederlanden wurde unterdriickt, rebel-
lierende Priester versetzt, die Drucklegung
radikaler Schriften in katholischen Verla-
gen verhindert. Paul VI. folgte auf Johannes
XXIII. Die Zeit der Hoffnung schien vor-
iiber, alles erstarrte. In der Zwischenzeit
aber entwickelten sich andere Formen der
Kooperation zwischen Christen und Marxi-
sten. Sie gingen weniger von Intellektuel-
len, Professoren, Pastoren oder Journalisten
aus, als von Menschen, die sich in Wider-
standsgruppen rund um die zentralen politi-
schen und sozialen Probleme der westlichen
und von ihnen dominierten Linder organi-
siert hatten: gegen die zunehmende Ver-
schlechterung der Lebensbedingungen in
kapitalistischen Gesellschaften, gegen In-
flation, Arbeitslosigkeit und o6kologische
Katastrophen sowie gegen den Vietnam-
Krieg und seine offene oder versteckte mili-
tarische und finanzielle Unterstiitzung. Am
wichtigsten war vielleicht der wachsende
Widerstand gegen die 6konomische Aus-
beutung der Lander der Dritten Welt. In den
siebziger Jahren fanden sich Marxisten und

82

Christen immer héufiger als Verbiindete in
verschiedenen Formen des Kampfes wie-
der.

Die Schule des Kampfes

Dieser Kampf ist wie eine Spirale der
Gewalt. Die erste und vorherrschende Form
von Gewalt ist die Vorenthaltung eines
menschlichen Lebens fiir die Mehrheit, die
abgeschnitten ist von Arbeit, Wohnung,
Lebensmitteln, Gesundheit und Erziehung.
Die zweite Form von Gewalt ist die Gegen-
gewalt der Unterdriickten. Sie fiihrt zur drit-
ten Form von Gewalt seitens des Staates
und der Polizei mit konsequenter Unter-
driickung und Abbau der demokratischen
Rechte, fiir die das Volk so lange gekdmpft
hatte. Diese dritte Form ist heute Kennzei-
chen einer zunehmenden Zahl lateinameri-
kanischer Lander: ein Prozess des schlei-
chenden Faschismus, der mit der Beschnei-
dung demokratischer Rechte wie Mei-
nungs-, Rede-, Presse-, Versammlungs- und
Organisationsfreiheit anfingt und in offe-
nem Terror und Folter endet.

Leider greifen Christen nicht in der Pha-
se der Gegengewalt der Unterdriickten in
diesen Prozess ein, obwohl es einige gibt,
die Seite an Seite mit ihren marxistischen
Genossen in Streikkomitees und Produk-
tionskooperativen arbeiten. Im allgemeinen
greifen Christen erst dann ein, wenn sie sich
des offen wachsenden Faschismus in ihren
eigenen Lindern in der dritten Phase der
Gewalt bewusst werden. Um ein Beispiel
zu nennen, mochte ich an das Friedensko-
mitee in Chile zwischen 1973 und 1975,
dem Jahr seines Verbotes und seiner Auflo-
sung, erinnern. Hier haben hauptsichlich
Christen gearbeitet, gefiihrt von Kardinal
Silva und Bischof Frenz, die sich fiir die
politischen Gefangenen und sogenannten
vermissten Personen einsetzten. Es ist die
bittere Wahrheit, dass erst der Faschismus
das Biindnis zwischen Christen und Marxi-
sten hervorbringt und nicht die milderen
Formen des Kapitalismus, obwohl sie in
ihrer Zielsetzung ebenso tddlich sind. Den-
noch, neue Biindnisse wurden geschlossen,
und die Zusammenarbeit war durch den
vorangegangenen Dialog und mit seiner
Einsicht in den gemeinsamen Kampf er-
leichtert worden. Uberwunden ist heute der



unverbindliche, rein akademische Dialog,
und der Ort der Begegnung und des Zusam-
menwachsens von Christen und Marxisten
ist eher die Strasse, der grossstiddtische
Slum oder auch die Gefingniszelle als der
Horsaal.

Die Menschen, die diese Schule des
Kampfes besuchen, schopfen ebenso aus
der christlichen wie aus der marxistischen
Tradition. Es wird nicht zuletzt fiir sie selbst
immer schwieriger und unniitzer, ihre
jeweiligen Motivationen auseinanderzu-
dividieren und ihre Zielsetzungen in
«christlich» oder «sozialistisch» motivierte
zu trennen. In vielen Gruppen ist dieser Pro-
zess bereits weiter fortgeschritten, als die
jeweils ererbten Sprach- und Symbolwelten
vielleicht nahelegen. Als mich neulich ein
Radioreporter aus Arizona danach fragte,
ob ich den Kampf der Asyl-Bewegung aus
politischen oder aus religiésen Griinden un-
terstiitze, antwortete ich mit der Gegenfra-
ge, ob er denn je die Bibel gelesen habe.
Wenn ja, wie konne er dann eine derartige
Frage formulieren? War Jesus seiner Mei-
nung nach ein politischer oder religioser
Fliichtling, als er vor Herodes' Todesschwa-
dronen nach Agypten floh? Je mehr ich die
Bibel lese, desto weniger verstehe ich der-
artige Fragen. -

Dieses neue Bewusstsein und diese neue
Identitdt treten besonders sichtbar in der
Revolution von Nicaragua hervor. Im
Kampf um den Sturz des Diktators spielten
Christen dort eine enorm wichtige Rolle.
Und nicht nur das. Historisch einzigartig ist
ihre Teilnahme an der Macht und der Ver-
antwortung fiir den Aufbau einer neuen
Gesellschaft. Die drei Priester, die in der
sandinistischen Regierung Ministerposten
innehaben, sind nur die auffalligste Erschei-
nung. Gldubige Katholiken arbeiten in den
Medien und Basisorganisationen im ganzen
Land fiir eine gerechtere Gesellschaft. Tho-
mas Borge, Innenminister in Managua,
driickte besonders deutlich diesen neuen
Geist aus, der liber den blossen Dialog und
das strategische Biindnis hinausgeht: «Die
Revolution kidmpft gegen die Theologie des
Todes.» Er weiss sehr gut, dass der Kapita-
lismus sich nicht allein der Todesschwadro-
nen, der Verminung von Hifen oder der Na-
palmbomben bedient, sondern auch einer
hilfsbereiten Theologie. Wer den Marxis-

mus nie als Lehre verstehen konnte, der
erblickt in ihm nur eine Bedrohung fiir Le-
ben und Eigentum; der braucht eine Theolo-
gie, die die Opfer neutralisiert, Hunger und
Unterdriickung zum Schweigen bringt und
die Hoffnung individualisiert. Wer in die-
sem Kampf Partei ergriffen hat und sich zu
der befreienden Kraft Gottes in der Ge-
schichte bekennt, fiir den ist ein solch vor-
marxistisches Verstindnis von Theologie in
keiner Weise «neutral», es ist vielmehr eine
«teologia de la muerte»!

3. Marxisten horen Christen zu: Was in
Erfiillung gehen wird

Vom moralischen Recht der Christen, als
Revolutiondre zu sprechen

Jeder, der an dem von mir beschriebenen
Prozess des Dialogs teilgenommen hat,
weiss, dass die Christen lange zogerten, ihre
marxistischen Genossen zu kritisieren. Sie
bestritten sogar, sie irgendetwas lehren zu
konnen. Die allgemeine Einstellung war:
Wir — als Biirgerliche, als Christen, als reli-
gios sozialisierte Personen — haben kein
Recht dazu, das Wort zu ergreifen oder un-
sere eigene Tradition einzubringen. Ich
glaube allerdings, dass sich diese Haltung
jetzt verdandert. Vielleicht, weil wir mittler-
weile unseren Verpflichtungen nachkom-
men und uns damit das moralische Recht
erworben haben, als Revolutionédre zu spre-
chen. Durch einen langen und schmerzhaf-
ten Prozess hindurch haben wir gelemnt,
unsere Tradition sowohl loszuwerden als
auch sie uns anzueignen. Jetzt ist es an der
Zeit, nicht nur unseren Beitrag zu etwas
Bestehendem zu leisten, sondern auch im
Sinne des revolutiondren Prozesses Vor-
schldge zu seiner Verbesserung zu machen.

Ich méchte den so formulierten An-
spruch mit zwei verschiedenen Beispielen
aus heutigen Kdmpfen konkretisieren. Das
erste bezieht sich wieder auf die Befrei-
ungsbewegungen in Lateinamerika. Das
Blut der Mirtyrer bezeugt stirker, als Wor-
te je konnten, die Wirklichkeit historischer
Kiampfe. Der Sohn von Felipe und Mary
Barreda, zweier Fiihrer der Volkskirche in
Esteli, Nicaragua, sagte nach der Ermor-
dung seiner Eltern durch die Contras: «Sie
waren Revolutionire, um Christen zu sein.

83



Dank ihres Beispiels weiss ich, dass ich
kein richtiger Revolutionér sein kann, ohne
Christ zu sein und dass ich kein wahrhafter
Christ bin, ohne Revolutionir zu sein.»
Auch meine personlichen Erfahrungen
in der europdischen Friedensbewegung
bestitigen entscheidende Verdnderungen in
der Beziehung zwischen der weltlichen Lin-
ken mit ihrer traditionellen Antireligiositét
und der religidsen Linken, die jetzt immer
sichtbarer hervortritt. Dass die Friedensbe-
wegung weder aus den Gewerkschaften
noch aus den Studentenorganisationen her-
vorgegangen ist, sondern oftmals — zumin-
dest in der Bundesrepublik und in den Nie-
derlanden — aus Teilen der evangelischen
Kirche, ist schlichte Tatsache. Ich spiire,
dass bekennende Christen heute weitaus
mehr respektiert werden, als noch vor fiinf
Jahren. Die «Gebildeten unter den Verich-
tern» haben jetzt, seit kurzem erst, zu unter-
scheiden gelernt zwischen den Theologien
der Befreiung — unter denen auch eine
Theologie des Friedens keimt — und den
christlich-faschistischen Tendenzen, wie sie
die schweigende Mehrheit in den Vereinig-
ten Staaten représentiert. Meine Uberlegun-
gen tiber sich verdndernde Positionen inner-
halb des Marxismus sind aus diesen K&mp-
fen um Frieden und Gerechtigkeit gewach-
sen. Ich will hier die Verdnderungen inner-
halb des Marxismus kennzeichnen, die viel-
leicht — vielleicht auch nicht — der Teilnah-
me von Christen an diesen Kadmpfen ge-
schuldet sind, auf alle Fille aber den Pro-
zess des Zusammenwachsens erleichtern.

Auf der Suche nach dem revolutiondren
Subjekt

Eines der brennendsten Probleme fiir alle,
die mit marxistischem Gedankengut ver-
traut sind, ist die Suche nach denen, die
dazu bereit sind, die Gesellschaft umzuge-
stalten. Ich beschrinke mich hier auf die
Erste Welt: Wer ist heute das revolutionire
Subjekt, in einer Zeit, in der die Industrie-
arbeiter nicht mehr nur ihre Ketten zu ver-
lieren haben. André Gorz hat diese Frage in
seinem «Abschied vom Proletariat» ange-
sprochen. Dieser Abschied von der revolu-
tiondren Kraft der Arbeiterbewegung des
19. Jahrhunderts enthélt eine Kritik des or-
thodoxen Marxismus und seiner Klassen-

84

analyse. Die neuen sozialen Bewegungen,
ob sie feministisch, okologisch oder pazifi-
stisch sind, ob sie ausgehen von Okono-
misch, rassistisch oder geschlechtsspezi-
fisch unterdriickten Menschen, sie stehen
quer zu den Klassengrenzen. Auch die
Brennpunkte des Kampfes haben sich von
Fliessband und Fabrik zu Uberlebenskdamp-
fen ausserhalb des Erwerbsbereichs ver-
schoben, wie zum Beispiel Gesundheit,
Kinderbetreuung, Erziehung, Sexualitit,
Wohnung, Verkehr, Miete, Verbraucher-
rechte und vieles andere. Die Fiihrer dieser
Kémpfe sind nicht mehr nur weisse, minn-
liche, grossstddtische Erwachsene. Diese
Verschiebung von Schwerpunkten und Tra-
gerschaften hat auch orthodoxe marxisti-
sche Parteien erreicht und sie zum «FEuro-
kommunismus» bewegt, der sich hauptséch-
lich in zwei Punkten von den alten kommu-
nistischen Parteien unterscheidet: zum ei-
nen in der Anerkennung des parlamentari-
schen Wahlsystems als Mittel fiir einen
«friedlichen Weg zum Sozialismus» im Un-
terschied zur Neotwendigkeit einer bewaff-
neten Revolution; zum anderen in der Auf-
gabe der «Diktatur des Proletariats» — ein
mittlerweile indiskutables Konzept. Diese
demokratischen Offnungen verlangen eine
Dezentralisierung der Macht. Und diese
Tendenz o6ffnet marxistisches Denken de-
nen, die eine demokratische Kontrolle iiber
die Staatsmacht nicht aufgeben, sondern auf
den Okonomischen Bereich ausdehnen wol-
len. Weitere Veridnderungen sind im Gange,
die nicht nur die Parteilinien beriihren, son-
dern die allgemeine politische Kultur. Die
vielleicht wichtigste Verschiebung im nach-
stalinistischen Marxismus ist die neue Be-
wertung von Kultur. Im heutigen marxisti-
schen Denken kommt es zu einem Wieder-
aufleben von Gramscis Werk; vor allem
sein Begriff des «organischen Intellektuel-
len», der im Gegensatz zum Avantgarde-
Fiihrer steht, zieht Marxisten verschiedener
Richtungen an. Eine neue Betonung liegt
jetzt auf kulturellen Mitteln des revolutio-
ndren Denkens: Kunst, Musik, Philosophie
als Selbstausdruck des Volkes spielen jetzt
eine andere Rolle als im klassischen Mar-
xismus mit seiner notorischen Tendenz zum
Okonomischen Reduktionismus.

Im Zusammenhang mit dieser Verschie-
bung zum Kulturellen #ndert sich auch das



Verstindnis von Religion und wird sich
noch weiter dndern. Wenn Lokalreporter,
Sozialarbeiter oder Erndhrungssachverstin-
dige in den Bewegungen heute eine Rolle
spielen, warum sollte das nicht auch der
ortliche Priester oder Pastor tun? Religion
ist ein hervorragender Faktor der Volkskul-
tur. Warum sollte dann sie nicht als Vehikel
revolutiondren Denkens dienen? Allein der
nicht-organische Intellektuelle oder Theo-
retiker fiihlt sich der Religion iiberlegen;
allein dieses weisse, minnliche, grossstidti-
sche, kulturell biirgerliche, gebildete, ab-
strahierte Wesen betrachtet die Religion als
etwas Minderwertiges und verbindet sie mit
Geschlecht, Hautfarbe oder allgemein mit
voraufgeklidrten Phasen der menschlichen
Geschichte. Jedes selbstkritische Verstidnd-
nis von Marxismus muss heute dagegen
zugeben, dass der Atheismus Affinitidten zu
einer gewissen Klasse hat, die Vernunft,
Leistung, Produktivitdt und Fortschritt zu
hoch veranschlagt. Wenn Marxisten sich
nunmehr von diesen traditionellen Positio-
nen abwenden, dann ist dies kein bloss tak-
tisches Mandver, um ein paar niitzliche
Idioten zu gewinnen. Ich sehe darin eher ein
langsames Bewusstwerden der Wirklichkeit
einer immanenten Transzendenz im Leben
des Menschen. Sie erkennen zunehmend
den Zustrom an Kraft von der Quelle des
Lebens, traditionell Gott genannt. Viel-
leicht haben Christen zum ersten Mal im
historischen Kampf der Enterbten die Chan-
ce, Gott sichtbarer zu machen, vor allem fiir
jene, die dazu bereit sind, ihr Leben fiir die
Geringsten ihrer Schwestern und Briider zu
geben.

Auferstehung ohne platonischen Uberbau

Nachdenkliche Marxisten fragen sich heute,
ob die historische Verbindung zwischen
Marxismus und Atheismus noch notwendig
ist. Ob die Aufforderung, Gott, Religion
und alles Heilige aufzugeben, nicht auch
denen in die Hinde spielt, die den Status
quo aufrechterhalten? In den siebziger Jah-
ren verkiindete Fidel Castro, dass die Revo-
lution nicht gegen oder ohne Christen statt-
finden wiirde, sondern nur mit ithnen. Am
‘Ende der siebziger Jahre erreichte die
Revolution Nicaragua. Was seitdem dort
geschehen ist, ist unumkehrbar. Natiirlich

weiss ich von der Mdéglichkeit, das nicara-
guanische Volk niederzubomben, mit Na-
palm zu verbrennen, zu verminen, zu verge-
waltigen und zu t6ten. Aber der Geist, der
jetzt die Menschen in Nicaragua ergriffen
hat, geht weit iiber das «aufgeklirte Eigen-
interesse» eines marxistischen Ethikers
hinaus. Sie sind bereit, fiir die Revolution
zu sterben. Ich spiire, dass die rationale
Sprache der Theorie den Funken des Gei-
stes, der sie leben und — wenn notwendig —
sterben macht, nicht ganz fassen kann. Um
wirklich zu verstehen, was dort und an so
vielen anderen Orten vor sich geht, brau-
chen wir eine andere Sprache. Sogar hartge-
sottene Marxisten ahnen etwas von diesem
Funken. ‘

Es wird vielleicht eine Zeit kommen, in
der die Theologie des Todes herrscht und
ausbeutet, militarisiert und die gesamte
Welt im Erstschlag anziindet. Man wird den
Tod dann als wahren Herrscher verehren
und ihn anbeten, nicht nur im Pentagon,
sondern auch in Neuseeland, El Salvador,
den Niederlanden oder sonstwo. Der Mar-
xismus wird in dieser Zeit absoluter De-
struktion mehr brauchen als eine rationale
Theorie. Wir alle brauchen an einem be-
stimmten Punkt unserer individuellen, na-
tionalen und weltweiten Geschichte etwas
jenseits der Kreuzigung. Dies sage ich nicht
triumphierend, sondern mit Angst und Zit-
tern. Ich wiirde mir wiinschen, meine mar-
xistischen Freunde konnten mit mir an die
Auferstehung der Toten glauben — um wei-
terzugehen, fortzuschreiten unter dem
Schatten der Kreuze um uns herum.

Wenn der Mdrtyrer in Kirchen oder 6f-
fentlichen Versammlungen gedacht wird,
antwortet das Volk in Lateinamerika nach
der Nennung der Namen: «presente» — an-
wesend. «Oscar Romero?» «Presente.» «Ita
Ford?» «Presente.» Das ist ein machtvolles
Symbol dieser neuen Identitit. Es ist eine
Bejahung der Auferstehung — ohne platoni-
schen Uberbau. Es ist eine Einladung der
christlichen Gemeinschaft an thre marxisti-
schen Schwestern und Briider, eine Auffor-
derung, ihren intellektuellen Atheismus zu
iiberwinden und den Gott des Lebens zu
bejahen. Die Zeit dieser Liturgie ist jetzt da.
«Karl Marx?» «Presente!»

=Y
85



	Christentum und "Postmarxismus". 1., Über "Postismus" ; 2., Christen in der Schule beim Marxismus : Was wir gelernt haben ; 3., Marxisten hören Christen zu : Was in Erfüllung gehen wird

