
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 2

Rubrik: Zeichen der Zeit : vor 30 Jahren : "Die Lehre Pius' XII. vom modernen
Krieg"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn die Wirtschaft eine gerechte wäre...

Wir müssten nicht so deutlich auf solche
Zusammenhänge pochen, wenn diese
Wirtschaft eine gerechte, eine soziale, eine den
Menschen dienende Wirtschaft wäre.
Zugegeben, diese Wirtschaft brachte uns Wohlstand,

Bequemlichkeiten fast ohne Grenzen,
viele Arbeitsplätze und eine Versorgung mit
allen Gütern, die wir benötigen (und vielen
Gütern, die wir nicht begehren, die uns
vielmehr durch Werbung aufgezwungen
werden). Sie brachte uns aber auch den Handel
mit Waffen und weiterem Kriegsmaterial,
die Kriegsgewinne aus dem Golfkrieg, die
vielfaltigen Beziehungen mit Südafrika, die
Anrüchigkeit des Finanzplatzes Schweiz
und vor allem den schweizerischen Beitrag
zur internationalen Verschuldung.

Im Landesinnern brachte uns die
Privatwirtschaft die Zerstörung vieler Naturgebiete,

die riesige Umweltbelastung, zu viele
Autos und zuwenig Wohnungen, zuviel
Luxus aller Art und zuwenig kulturelle Lei¬

stungen, die nicht auf Gewinn ausgerichtet
sind. Sie brachte Sicherheitsdenken auf
Kosten von Spontaneität und Wagnis, sehr viel
Aufrüstung aufKosten von Freude und
Hoffnung, Flucht in die Drogen statt Zuversicht
und Freiheit. Und vielleicht das Schlimmste:
Die - für die einen - blühende Privatwirtschaft

kann einige hunderttausend Menschen
im Arbeitsprozess nicht mehr gebrauchen,
die Opfer der «Neuen Armut». Wenn es in
diesem Land eine Vertrauenskrise gibt, dann
ist es diese «Neue Armut», auch wenn sie
laufend verdrängt und unter den Teppich
gekehrt wird.

Ein heiterer Schlusspunkt

Ich begrüsse die Wahl des Stumpenfabrikanten
Kaspar Villiger in den Bundesrat: Dann

wissen es alle, dass wir uns auf einem
Stumpengeleise befinden. Herr Villiger ist auch
Velofabrikant. Notfalls kann er dem Schweizervolk

den Rücktritt erklären!
Hansjörg Braunschweig

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Vor 30 Jahren: «Die Lehre Pius' XII. vom modernen Krieg»

Leonhard Ragaz hat noch in einer seiner
letzten Schriften vor den «eschatologischen
Heuchlern» gewarnt, «die mit Berufung auf
das noch nicht erschienene Ende der Welt
behaupten, man dürfe, ja müsse bis dahin
alles mitmachen: Krieg, soziales Unrecht,
Staats- und Volksvergottung und was die
Welt sonst treibt, und die das zum Schutzschild

gegen Gottes Forderungen
machen»1. Als wenig später die ersten
Atombomben auf Hiroshima und Nagasaki
fielen, hielt Ragaz die Entscheidung gegen
diese «eschatologische Heuchelei» für
unausweichlich: «Der Krieg bedeutet nun die
Selbstvernichtung der Menschheit. Mit dem
Krieg muss es zu Ende sein. Das ist der Sinn
der Atombombe für alle nicht von Wahn
Verblendeten. Das ist das Wort Gottes
durch die Atombombe... Die Menschheit

mag fähig sein, auch die Warnung der
Atombombe zu missachten oder zu vergessen.

Aber eins ist sicher: dass die Entscheidung

fallen muss, und zwar sofort.»2
Die Entscheidung ist noch heute nicht

gefallen. Die christlichen Kirchen haben
alles unternommen, sie mit «moraltheologischen»

Argumenten zu hintertreiben. Am
weitesten ging dabei ein katholischer
Moraltheologe vor genau 30 Jahren in einem Vortrag,

der in der renommierten deutschen
Jesuitenzeitschrift «Stimmen der Zeit»
veröffentlicht wurde. Es war nicht irgendein
Unbekannter, der sich hier über den atomaren
Holocaust «zur Verteidigung allerhöchster
Güter» ausliess, sondern Gustav Gundlach,
der engste Berater des am 9. Oktober 1958
verstorbenen Papstes Pius XII. Der Vortrag
trug den Titel «Die Lehre Pius' XII. vom



modernen Krieg» und war Gegenstand einer
Würzburger Tagung der Katholischen
Akademie in Bayern am 22. Februar 1959. Über
diesen «fürchterlichen Würzburger
Vortrag» schrieb unser Freund Nikolaus Koch
zwanzig Jahre später dem Nuntius in Bonn:
«Der Vortrag entsprach der päpstlichen
Unterstützung der westdeutschen Aufrüstungspolitik,

hat seinem Anspruch und seiner
Thematik nach aber universelle Bedeutung.»3

«Wenn die Welt untergehen sollte
dabei...»

Wie schon aus dem Titel des Vortrags
hervorging, wollte Gundlach nicht etwa nur
seine persönlichen Ansichten zum «gerechten»

Krieg im Atomzeitalter darlegen,
sondern vielmehr die kirchenamtliche Lehre
Pius' XII. kommentieren, als dessen
moraltheologischer Berater natürlich mit einem
hohen Anspruch auf Authentizität. Gundlach

bezog sich vor allem auf eine Papst-
Ansprache vor dem 8. Internationalen Arz-
tekongress am 30. September 1954 in Rom.
Mit der ihm eigenen Dialektik beantwortete
Pius XII. hier «die Frage nach der Erlaubtheit

des Atomkrieges sowie des chemischen
und bakteriologischen Krieges», des
«modernen ,totalen Krieges'» überhaupt: «Es
kann kein Zweifel darüber bestehen,
namentlich wegen der Schrecken und
unermesslichen Leiden, die durch den modernen
Krieg hervorgerufen werden, dass es ein der
strengsten nationalen und internationalen
Sanktionen würdiges ,Verbrechen' darstellt,
ihn ohne gerechten Grund zu entfesseln (das
heisst, ohne dass er durch ein evidentes
Unrecht von äusserster Schwere, das auf
andere Weise nicht verhindert werden kann,
aufgezwungen ist).» Aber auch die
«Selbstverteidigung» mit ABC-Waffen habe ihre
ethischen Grenzen: «Wenn dennoch die
Anwendung dieses Mittels eine solche Ausdehnung

des Übels mit sich bringt, dass es sich
der Kontrolle des Menschen völlig entzieht,
muss sein Gebrauch als unsittlich verworfen
werden.»4

Gundlach interessierte sich in erster
Linie für den «gerechten Grund» einer atomaren,

chemischen oder bakteriologischen
Kriegführung. Ohne diesen «gerechten
Grund» wäre die angeblich vom «Kommu¬

nismus» bedrohte «Christenheit» ideologisch

nicht mehr in der Lage gewesen, ihre
Armeen mit solchen Waffen aufzurüsten.
Die atomare Aufrüstung des «Westens»,
unter Einschluss der BRD, zu unterstützen,
war aber just die Aufgabe, die der Pacelli-
Papst sich und seinem Berater gesetzt hatte.

Auf der andern Seite gab es schon
damals in den christlichen Kirchen entschiedene

Gegner jeder atomaren Bewaffnung.
Ihnen war die Gefahr eines nuklearen
Schlagabtausches zwischen den Weltmächten
bewusst, und sie warnten daher vor der
Selbstvernichtung der Menschheit. Wäre es

überhaupt möglich, die vom Papst gesetzte
Grenze zu respektieren und einen Atomkrieg

unter «der Kontrolle des Menschen»
zu halten? Gundlach schob diesen Einwand
beiseite und sah nur die Alternative
Weltuntergang oder Weltkommunismus. Das
Schlagwort «lieber tot als rot» erhielt den
Rang einer «moraltheologischen» Aussage.
Und so lauteten denn die Kemsätze im
Gundlachschen Referat:

«Sogar für den möglichen Fall, wo nur
noch eine Manifestation der Majestät Gottes

und seiner Ordnung, die wir ihm als
Menschen schulden, als Erfolg bliebe, ist
Pflicht und Recht zur Verteidigung
allerhöchster Güter denkbar. Ja, wenn die Welt
untergehen sollte dabei, dann wäre das
auch kein Argument gegen unsere
Argumentation. Denn wir haben erstens sichere
Gewissheit, dass die Welt nicht ewig dauert,
und zweitens haben wir nicht die
Verantwortungfür das Ende der Welt. Wir können
dann sagen, dass Gott der Herr, der uns
durch seine Vorsehung in eine solche
Situation hineingeführt hat oder
hineinkommen liess, wo wir dieses Treuebekenntnis

zu seiner Ordnung ablegen müssen,

dann auch die Verantwortung
übernimmt.»5

Man muss diese Sätze vielleicht mehrmals

lesen, um sie in ihrer ganzen Ungeheuerlichkeit

zu begreifen. Genau besehen
schliesst Gundlach zur «Verteidigung
allerhöchster Güter» selbst den Angriffskrieg
nicht aus. Der Begriff der «Selbstverteidigung»

setzt schon bei Pius XII. ein
«Unrecht» voraus, das zwar «von äusserster
Schwere» sein, jedoch nicht notwendig aus
einer bewaffneten Aggression bestehen
muss. Der «Kommunismus» ist das Unrecht

M.



schlechthin, gegen das jede
«westlichchristliche» Aggression als «Verteidigung»
legitimiert werden kann. Mit ihrer Zweideutigkeit

fällt diese «Moraltheologie» noch
hinter das Gewaltverbot des geltenden
Völkerrechts zurück.

Gundlach war übrigens nicht der einzige
katholische Moraltheologe, der den Kalten
Krieg mit solchen Sätzen anheizte. Sein
Ordensbruder Johannes B. Hirschmann hatte

bereits ein Jahr zuvor in derselben
Zeitschrift «das Opfer atomarer Rüstung» als
Ausdruck besonderer Spiritualität begründet:

«Der Mut, unter Aussicht auf
millionenfache Zerstörung menschlichen Lebens
in der heutigen Situation das Opfer atomarer
Rüstung zu bejahen, kann der Haltung des
heiligen Franziskus innerlich näherstehen
und mehr Geist vom Geist der Theologie
des Kreuzes atmen als ein Denken, das
naturrechtliche Prinzipien vorschnell einem
undurchdachten Theologumenon opfert,
wie es heute in breiter Front evangelische
Pfarrer und Theologen tun.»6 Wenigstens
gab es damals noch den Helmut Thielicke,
der seinen katholischen Kollegen an
reaktionärem, um nicht zu sagen blasphemi-
schem Denken in nichts nachstand. Auch er
entschied die Alternative von «Kommunismus

oder Weltuntergang» dahingehend,
dass der «physische» Untergang der Welt
«nur als das zweitgrösste Übel» zu betrachten

und dem «moralischen» Untergang einer
«Kapitulation vor dem Kommunismus»
immer noch vorzuziehen sei.7

Konsequenz einer Jenseitshäresie

Wie stünde dieser - bis zur totalen Weltverachtung

antikommunistische - Katholizismus
heute da, wenn es zur atomaren

Katastrophe gekommen wäre? Die Katastrophe
ist ausgeblieben - trotz dieser Kirche und
gewiss nicht wegen ihr. 30 Jahre nach dem
Gundlach-Referat wäre daher ein
kirchliches Schuldbekenntnis am Platz. Zum
Beispiel gegenüber der Sowjetunion, die
amtskirchlich lange vor Reagan zum «Reich des
Bösen» erklärt wurde? «Der Kommunismus
ist in seinem innersten Kern schlecht, und es
darf sich auf keinem Gebiet mit ihm auf
Zusammenarbeit einlassen, wer immer die
christliche Kultur retten will», schrieb
schon 1937 Pius XI. in der Enzyklika «Divi¬

ni redemptoris». Fällig wäre ein Schuldbekenntnis

aber auch gegenüber allen
Menschen, die mit dieser «christlichen» Ideologie

dazu manipuliert wurden, die Vorbereitung

eines atomaren Holocaust als sittlich
erlaubt hinzunehmen statt ihr Widerstand zu
leisten. Nikolaus Koch erzählt, wie er wenige

Monate nach Gundlachs Vortrag erlebte,
«dass junge Katholiken in kirchlichen
Jugendgruppen, unter Billigung anwesender
Jugendseelsorger, sich bereit erklärten,
freiwillig und aus eigener Verantwortung die
Atombombe gegen den .teuflischen
Bolschewismus' zu werfen»8...

Wenn das Reich Gottes als ein nur
jenseitiges angesehen wird, wenn das Leben im
Diesseits sich reduziert auf ein Durchexerzieren

moralischer Normen und kultischer
Vorschriften, um ins Jenseits zu kommen,
wenn das Diesseits so zum blossen
Durchgangsstadium für das «ewige Leben»
entwertet wird, dann kommt es zu solch
ungeheuerlichen Denkmustem. Wir finden sie
auch bei den «Fundamentalisten» der «moral

majority» in den USA, die sich eben
noch auf die «Harmaggedon»-Schlacht
vorbereiteten und glaubten, das damit verbundene

Weltende bringe zwangsläufig die
Wiederkunft des Herrn. Der Atomkrieg
bekommt so in letzter blasphemischer
Zuspitzung eine quasisakramentale Bedeutung.

Die Erlösung folgt ihm «ex opere
operato».

Häretisch an dieser Perversion christlichen

Denkens ist gewiss nicht der Glaube an
ein Jenseits, wohl aber die totale Entwertung

der Erde zum «Tränental» (wie es in
einem katholischen Marienlied heisst), die
unbiblische Verkürzung des Reiches Gottes
auf ein Leben nach dem Tod. Wie präsent
solches Denken auch in andern Bereichen
der Politik noch immer ist, zeigt etwa die
Art und Weise, wie der einstige Jesuitenzögling

und heutige CDU-Generalsekretär
Heiner Geissler das Restrisiko bei der
«friedlichen» Nutzung der Atomenergie
eschatologisch verharmlost: «Wer der
Auffassung ist, mit dem Tod sei alles zu Ende,
der kann halt mit dem sogenannten
Restrisiko naturgemäss weniger gut leben als
derjenige, der diese irdische Existenz als
eine vorläufige und gleichzeitig auf ein
ganzheitlich unendliches Ziel ausgerichtet
begreift» (Der Spiegel, 13. Oktober 1986).

65



Nicht genug dazugelernt?

Was die katholische Kirche inzwischen
dazugelernt hat, ist noch lange nicht genug.
Die nukleare Abschreckung wird zwar nicht
mehr grundsätzlich gutgeheissen, aber auch
nicht grundsätzlich verworfen. Selbst der
Friedenshirtenbrief der katholischen US-
Bischöfe akzeptiert die «nukleare
Abschreckung» als «Schritt auf dem Weg einer
fortschreitenden Abrüstung»9. Das deckt
sich mit der Meinung des heutigen Papstes,
der in diesem Hirtenbrief auch eifrig zitiert
wird. Noch immer fehlt es der Kirche, und
gewiss nicht nur der katholischen, am Mut
zum bedingungslosen Nein, zum «Nein
ohne jedes Ja», wie es mit der nötigen Klarheit

bislang erst das Moderamen des
Reformierten Bundes in der BRD ausgesprochen,
ja sogar zum «Status confessionis» erklärt
hat.

Gewiss, die nukleare Abschreckung soll
nach der Logik ihrer Anhänger den
Ausbruch eines Krieges verhindern. Wie aber
will die Amtskirche mit dem Einwand
zurechtkommen, dass diese Abschreckung
wirksam nur ist, wenn sie von der Absicht
getragen wird, solche Waffen in einer
bestimmten Situation auch tatsächlich
einzusetzen? Waren da die Gundlach und Hirschmann

nicht ehrlicher als alles pfäffische
Friedensgeschwätz, das sich um das prophetische

Nein herumdrückt und die Menschen
mit schönen Worten auf eine atomwaffenfreie

Zukunft vertröstet, die halt leider nur
auf dem langen Weg über «nukleare
Abschreckung» zu haben sei? Als ob diese
Abschreckung uns in den letzten 30 Jahren
der Abrüstung nähergebracht hätte.

Zwar gibt es in den Dokumenten der
katholischen Kirche durchaus zitierfähige
Worte gegen den Krieg. Dem Grundsatz
aber folgt nach wie vor die Ausnahme des
«gerechten Grundes». Dasselbe Konzil, das
zum Beispiel die «Verdammung des totalen
Krieges» ausspricht, anerkennt das «Recht
auf sittlich erlaubte Verteidigung» durch
den «Einsatz militärischer Mittel», zu denen
auch die ABC-Waffen zählen.10 Das Zweite
Vatikanum hörte nicht auf einsame Mahner
wie Abt Christopher Butler, der die Konzilsväter

beschwor: «Lasst uns diese Gelegenheit

benutzen, um deutlich auszusprechen,
dass die Kirche, das Volk Gottes, vor ihren

Feinden nicht Schutz in Waffen und schon

gar nicht in modernen Kriegsmitteln sucht...
Die Waffen des Evangeliums sind nicht
nuklear, sondern spirituell. Es erringt seine
Siege nicht durch Krieg, sondern durch
Leiden.»11 Auch der prophetische Erzbischof
von Seattle, Raymond Hunthausen, der zu
Beginn der 80er Jahren diese Auffassung
wiederholte, die nukleare Bewaffnung eine
«Sünde» nannte und zum Steuerboykott
gegen die Rüstungsausgaben aufrief, wurde
vom Vatikan gerügt und entmachtet -
angeblich aus anderen Gründen «doktrinaler
und pastoraler Natur».12

1971 gab es zwar noch die Bischofssynode
in Rom, die für eine «Strategie der

Gewaltlosigkeit»13 eintrat. Doch der damaligen

Forderung, «internationale Streitigkeiten
nicht durch Krieg auszutragen», sondern

«andere, der Menschennatur angemessenere
Mittel und Wege» zu finden, folgten keine
Taten. Sind kirchliche Appelle zum Frieden
und zur Gewaltlosigkeit nur dazu da, die
Pazifisten in den eigenen Reihen zu beruhigen

und im übrigen alles beim alten zu
belassen? Das wäre Zynismus - wie so vieles,
seit Gundlach «die kirchliche Verkündigung

der Gewaltlosigkeit als ohnmächtige,
leere und heuchlerische Rhetorik disqualifizierte»14.

1 Das Reich Gottes in der Bibel, Zürich 1948, S. 26.
2 Leonhard Ragaz, Die Atombombe, NW 1945, S.
419f.
3 Nikolaus Koch, Europa zwischen Weltrevolution
und Konterrevolution, Hamburg 1980, S. 69.
4 In: Utz/Groner, Soziale Summe Pius' XII., Band III,
Freiburg 1961, Nr. 5364.
5 Stimmen der Zeit, April 1959, S. 13.
6 Zit. nach: Karlheinz Deschner, Abermals krähte der
Hahn, Stuttgart 1962, S. 594f.
7 Helmut Thielicke, Theologische Ethik II/2, Tübingen

1958, S. 596ff.
8 Nikolaus Koch, Pervertierte Theologie, Gegen
Gundlachs Irrlehre vom Krieg, Witten 1959, S. 3.
9 Pastoralbrief der katholischen Bischofskonferenz
der USA über Krieg und Frieden, in: Hirtenworte zu
Krieg und Frieden, Köln 1983, S. 220.
10 Pastoralkonstitution «Gaudium et spes», Nr. 79f.
11 Zit. nach: J.C. Hampe, Die Autorität der Freiheit,
Bd. 3, S. 416f.
12 Vgl. Raymond Hunthausen, Der Preis des
Friedens, in: NW 1981, S. 394; Norbert Sommer, Ruhe
vor dem Sturm? Zur Herbstvollversammlung der US-
Bischofskonferenz, in: Orientierung, 15./31. Dezember

1986, S. 251ff.
13 De justitia in mundo, Nr. 64.
14 Nikolaus Koch, Europa zwischen Weltrevolution
und Konterrevolution, S. 69.

66


	Zeichen der Zeit : vor 30 Jahren : "Die Lehre Pius' XII. vom modernen Krieg"

