
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 2

Artikel: Dossier : Europäische Ökumenische Versammlung "Frieden in
Gerechtigkeit" : für eine feministische Theologin inakzeptabel : das
Arbeitsdokument "Frieden in Gerechtigkeit"

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auch der Arbeitsfriede ist nur möglich, wenn die Arbeiterorganisationen unter demokratischen

Bedingungen wirken können.

Respekt bedeutet, Mensch und Natur in ihrem Wert zu belassen.

Unser Kriterium für die Erhaltung der Schöpfung ist der Respekt. Darin klingt die
jüdischchristliche Überzeugung mit, dass die Welt samt allem, was in ihr ist, Gottes Schöpfung ist.
Der Mensch darf nicht in blindem Eifer zügellos die Unversehrtheit der Schöpfung antasten.

Mensch und Natur haben einen je eigenen Wert, der nicht vom ökonomischen Wert
abhängt, obwohl das heute in vielen Fällen so verstanden wird.

Für die politische Welt ist Respekt eine neue Vokabel. Respekt war bisher nur ein Wert
innerhalb der Privatsphäre, und dieser Gebrauch des Begriffs führte dazu, dass man heute
dem Wort Respekt auch einen politischen Wert geben muss. In der politischen Sphäre
bedeutet Respekt vor dem Menschen und vor der Natur, dass beide so belassen werden
sollen, wie sie angelegt worden sind. Beide haben ein Recht auf ihr Eigenleben. Das gilt für
das kleinste Pflänzlein wie für die gesamte Erde, für das Meer und für den Menschen. Auch
der behinderte, der alte Mensch hat ein Recht auf sein Leben.

Respekt bedeutet die politische Verantwortung dafür, das bedrohte Leben in seiner
Existenz zu schützen; Respekt bedeutet, dass in allen politischen Abwägungen der Wert des
Lebens an sich mitbedacht werden muss; das geht weit über alle ökonomischen Überlegungen

hinaus. Respekt bedeutet, Mensch und Natur in ihrem Wert zu belassen, selbst wenn die
Macht bestünde, anders vorzugehen.

Die Menschenrechte haben ihren formellen Ausdruck gefunden in der universellen
Erklärung der Menschenrechte von 1948. Ein solches Grundgesetz sollte auch die Rechte
der Natur garantieren. Dabei müsste als Referenz der Begriff des politischen Respektes
dienen, der anzuwenden wäre, wenn sich die Interessen von Natur und Mensch aneinander
stossen. Das Recht des Menschen geht dem Recht der Natur nicht automatisch vor; Respekt
bedeutet grosse Sorgfalt beim Abwägen. Es ist schwierig, dass Menschen die nötige Sorgfalt

ohne Mithilfe von anderen Menschen aufbringen.
Die Natur vertritt ihre Rechte nicht selber; ihre Wahrnehmung steht immer in der

Verantwortung der Menschen. Nur in einer Haltung des Respektes können die Rechte des
Menschen und der Natur gegeneinander abgewogen werden.

Für eine feministische Theologin inakzeptabel:
das Arbeitsdokument «Frieden in Gerechtigkeit»

Seit Ende letzten Jahres liegt ein erster Ent- Ergebnis ist, wie es aufgrund solcher
Prowurffür das Dokument vor, das die Ökume- duktionsbedingungen zu erwarten ist: ent-
nische Versammlung «Frieden in Gerechtig- täuschend. Darüber sind sich nicht nur Femi-
keit» in Basel diskutieren und verabschieden nistinnen, sondern weite Kreise einig, die in
soll. Die europäische Öffentlichkeit ist auf- den schweizerischen Vorbereitungsprozess
gefordert, bis zum 1. März 1989 zu diesem der Versammlung involviert sind. Ich zähle
Dokument Stellung zu nehmen. Ein auf- nur die wichtigsten Gründe auf, die das
Argrund der Eingaben überarbeiteter Entwurf beitsdokument für eine feministische Theosoll

dann den Delegierten als Verhandlungs- login inakzeptabel machen:
grundlage dienen.

Da haben also sechs männliche, mehr- j Problemadditionen statt
heitlich deutschsprachige Kirchenfunktio- Ursachenanalysen
näre Papier produziert - im Namen eines
«Wir», das sich wohl auf die europäische Obwohl die Autoren den Willen kundtun,
Christen(innen?)heit beziehen soll. Das die Ursachen der katastrophalen Entwick-

59



lungen unserer Zeit herauszufinden (S. 5),
enthält das Papier so gut wie keinen
ernstzunehmenden Ansatz einer Ursachenanalyse.
«Mangel an Einsicht», unsere «Überzeugung,

dass der Sinn des Lebens nicht im
Sein, sondern im Haben liegt» (S. 5), «unsere

Form des Wirtschaftens» (S. 4) - Präziseres

fallt den Autoren zur historischen Schuld
der Europäer/innen nicht ein. Statt dessen
muten sie uns seitenlange unzusammenhängende

Aufzählungen von Symptomen zu:
Rassismus, Gentechnologie, Drogenmiss-
brauch, atomare Abschreckung usw. stehen
da schön aufgereiht nebeneinander. Dass es
aufschlussreich sein könnte, den Sexismus
(der Begriff kommt nicht vor) in ursächlichem

Zusammenhang mit der Naturzerstörung

zu sehen (vgl. die feministisch-theologische

These Nr. 6 in NW, Oktober 1988, S.

293), oder den Kapitalismus (der Begriff
kommt nicht vor) als eine Ursache des
Wettrüstens zu benennen, kurz: Kausalität statt
Addition zum leitenden Gesichtspunkt zu
machen, scheint den Autoren ein fremder
Gedanke - oder ein zu heisses Eisen - zu
sein.

2. Christliches Bekenntnis - ein
Patentrezept?

Was ebenfalls gänzlich weggelassen ist: die
theologische Selbstkritik. Ist der christliche
Glaube wirklich so eindimensional
lammfromm, wie ihn die Autoren darstellen? Hat
nicht ein jahrhundertelang tradiertes patriar-
chales Gottesbild seinen benennbaren Anteil
an moderner Herrschermentalität des westlichen

(Christen-)Mannes? Wenn das
Christentum so eindeutig auf Versöhnung und
Frieden ausgerichtet ist, wie das Arbeitsdokument

uns glauben macht, warum ist dann
ausgerechnet das christliche Abendland zum
historischen Zentrum geworden, von dem
vielfältige Zerstörung ausgeht? Geht es an,
christliche Existenz weiterhin unkritisch als
«Gehorsam« gegenüber Gott zu konzipieren,

nachdem mit solchem Gehorsam
jahrhundertelang Kriege und Unterdrückung
legitimiert worden sind?

Es ist kurzschlüssig, konventionelle
christliche Glaubensinhalte heute als
Heilmittel gegen die globale Katastrophe
anzupreisen, ohne sich der dialektischen Beziehung

zwischen christlicher Glaubenstradi¬

tion und europäischer Zerstörungsgeschichte
bewusst zu werden. Erst aufgrund einer

selbstkritischen Bemühung um die Erkenntnis
der eigenen Mittäterschaft, die den Christen

im übrigen längst von kritischen
Zeitgenossen/innen nahegelegt wird, kann, was das

Evangelium an provozierenden und heilenden

Impulsen enthält, mit gutem Gewissen
wieder als positiver Anhaltspunkt für
«Metanoia» ins Auge gefasst werden.

3. Kirchliche Spaltungen - unser grösstes
Problem?

Die einzige spezifisch christliche Mitschuld
an Unfrieden und Ungerechtigkeit sehen
die Autoren in «kirchlichen Spaltungen».
Solche Spaltungen trügen dazu bei, dass
auch «Spaltungen, unter denen Europa und
die Welt leiden,... fortbestehen» (S. 5). Für
Frauen, die konfessionelle Vielfalt längst als
Bereicherung der eigenen Reflexion und
Spiritualität erleben, ist das die verkehrte
Welt. Sogenannte «Spaltungen» gehören als
wünschenswerte Vielfalt zu jeder Kultur, die
frei sein will von Repression. Nicht in der
Vielfalt religiöser Ausdrucksformen liegt
die primäre Mitschuld der Christen, sondern
eher im Gegenteil: in ihrer Einheitsmanie,
die Unterdrückung und Gegengewalt
hervorbringt. Im übrigen plädiere ich dafür, die
scheinbar unvermeidlichen larmoyanten
Ergüsse über die fehlende eucharistische
Gemeinschaft ersatzlos zu streichen. Es gibt
genügend andere, weniger belastete
Ausdrucksformen spiritueller Geschwisterlichkeit.

4. Schwesterlichkeit als klassischer
europäischer Wert?

Wenn die Sünde des Sexismus nicht als eine
Ursache der Katastrophe erkannt wird, wenn
das «Frauenproblem» statt dessen als eines -
zumeist das letztgenannte - unter vielen
Symptomen der Ungerechtigkeit aufgeführt
wird, erstaunt es nicht, dass in den «Empfehlungen

und Zukunftsperspektiven» (S. 15 bis
17) von möglichen Massnahmen gegen sexi-
stische Unterdrückung überhaupt nicht mehr
die Rede ist. Es erstaunt auch nicht, dass eine
derart oberflächliche Sicht der Dinge ergötzliche

Blüten treibt: Das einzige Zugeständnis,
das die Autoren an eine feministische

60



Sichtweise machen, ist eine Einbeziehung
des weiblichen Genus an der
Sprachoberfläche, insbesondere in der Wendung
«Brüder und Schwestern» (statt der üblichen
«Brüder im Herrn»). Wie wenig eine solche
Sprachkosmetik dem gesellschaftskritischen

Anliegen des Feminismus gerecht
wird, zeigt sich auf S. 14, wo behauptet wird,
«Brüderlichkeit und Schwesterlichkeit» seien

«positive Werte der europäischen
Kultur». Feministinnen bemühen sich seit
langem, darauf aufmerksam zu machen, dass
Schwesterlichkeit in der europäischen
Tradition gerade nicht entwickelt worden ist,
dass sie vielmehr ein von repressiver Brüderlichkeit

gänzlich unterdrückter Wert ist.
Wäre dieses Dokument das einzige, das

die Ökumenische Bewegung «Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung»

bisher zustande gebracht hat, ich liesse

alle Hoffnung fahren. Aber dem ist
glücklicherweise nicht so. Da gibt es noch die
«Erklärung von Stuttgart», die sich, was die
Problemanalyse angeht, durch Genauigkeit, was
die Massnahmendiskussion angeht, durch
Konkretheit erfreulich vom Basler Papier
abhebt. Und auch ein hoffnungsvolles
«Working Paper for the World Convocation»

habe ich bereits zu Gesicht bekommen.

Was jedoch allen diesen Dokumenten nicht
gelingt, ist,.in mir auch nur das kleinste
Fünkchen Geistbewegtheit zu entfachen.
Dieses euphorische Ökumenikergejauchze,
diese längstbekannten Katastrophen-und-
dennoch-Hoffnungs-Liturgien lassen mir
regelmässig die Augendeckel sinken. Dass
ich solche Papiere grundsätzlich nur am
Schreibtisch, als saure Pflicht und unter
Termindruck, zu mir nehme, lässt mich
fragen, ob da nicht eine grundsätzliche Entstaubung

der Sprache notwendig wäre, die wir
Profichristen/innen uns angewöhnt haben.

Ina Praetorius

Die drei erwähnten Dokumente:
- Arbeitsdokument (erster Entwurf) für die Europäische

Ökumenische Versammlung «Frieden in
Gerechtigkeit», herausgegeben von KEK (Konferenz
Europäischer Kirchen) und CCEE (Consilium Conferentia-
rum Episcopalium Europae), Oktober 1988;
Bestelladresse: KEK, 150 route de Ferney, 1211 Genf.

- «Gottes Gaben - unsere Aufgabe. Die Erklärung
von Stuttgart», herausgegeben von der Ökumenischen
Centrale im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft christlicher

Kirchen in der BRD und Berlin (West), Oktober
1988; Bestelladresse: Ökumenische Zentrale, Neue
Schlesinger Gasse 22-24, BRD-6000 Frankfurt a M. 1.

- «Towards an Affirmation on Justice, Peace and the
Integrity of Creation», Working Paper of the World
Convocation on JPIC (internes Papier).

Welches sind die «Strukturen der Sünde», für die Europa mitverantwortlich ist?

Unsere persönliche Sünde lässt «Strukturen der Sünde» entstehen. Diese «Strukturen der Sünde»
haben, wie Papst Johannes Paul II. in seiner Enzyklika Sollicitudo Rei Socialis festhält, «in persönlicher

Sünde ihre Wurzeln und hängen daher immer mit konkreten Taten von Personen zusammen, die
solche Strukturen herbeiführen, sie verfestigen und es erschweren, sie abzubauen» (Paragr. 36)...
Wir haben versucht, einige dieser «Strukturen der Sünde», an denen wir als europäische Kirchen und
Christen — häufig aufKosten anderer - mitbeteiligt sind, beim Namen zu nennen. So zum Beispiel:
- die ungleiche Verteilung des Reichtums in einem Weltwirtschaftssystem, das Reichtum für eine
Minderheit schafft und das Leben von Hunderten von Millionen Menschen bedroht;
- die gegenseitige Bedrohung mit Massenvernichtungswaffen; wenn diese Drohung wahrgemacht
würde, so würde das den Tod von Hunderten von Millionen Menschen bedeuten;
- Wettrüsten und Rüstungsgeschäfte, die seit dem Zweiten Weltkrieg direkt zu über 100 Kriegen
beigetragen und indirekt den Tod vieler Menschen verursacht haben, indem sie Ressourcen und
menschliche Fähigkeiten, die dringend für Entwicklung, Umweltschutz und Sozialleistungen
gebraucht werden, verbraucht haben;
- industrielle Produktionsmethoden, die der natürlichen Umwelt irreversiblen Schaden zufügen;
- ungleicher Zugang zu billigen und sicheren Energiequellen;
- ungleiche Verteilung von Arbeitsmöglichkeiten, die so viele Menschen innerhalb und ausserhalb
Europas vom wirtschaftlichen Fortschritt ausschliesst und ihnen das Recht auf Menschenwürde in
Form einer gesellschaftlich nützlichen Tätigkeit verwehrt;
- die systematische Verletzung der Menschenrechte und insbesondere die Diskriminierung aufgrund
von Geschlechts- und/oder Rassenzugehörigkeit.

(Aus dem ersten Entwurf eines Arbeitsdokuments für die Europäische Ökumenische Versammlung

«Frieden in Gerechtigkeit», Ziff. 4).

61


	Dossier : Europäische Ökumenische Versammlung "Frieden in Gerechtigkeit" : für eine feministische Theologin inakzeptabel : das Arbeitsdokument "Frieden in Gerechtigkeit"

