
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 2

Artikel: Kirche und Politik zwischen Emanzipation und Erlösung im Werk Max
Geigers

Autor: Künzli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Künzli

Kirche und Politik zwischen Emanzipation und
Erlösung im Werk Max Geigers

Die Geschichte der Sozialutopien wird
weitgehend bestimmt durch eine Spannung
zwischen Emanzipation und Erlösung,
Fortschritt und Heil, Immanenz und
Transzendenz. Im Denken und Träumen der
Utopisten und Sozialreformer sind diese
Vorstellungen sehr oft ineinander, miteinander

verwoben, ohne jedoch voll ineinander

übergehen zu können. Weder scheint
Emanzipation sich als Erlösung definieren,
noch Erlösung sich auf Emanzipation
reduzieren zu lassen. Die Verführung ist zwar
gross - und einige sind ihr erlegen -,
Emanzipation als säkularisierte Erlösung und
Erlösung als sakralisierte Emanzipation zu
verstehen, aber zumindest das erste ist ein
Widerspruch in sich, denn das Wesen aller
Erlösung ist die Transzendenz und somit
eine säkularisierte Erlösung ein hölzernes
Eisen.

Die Immanenz der Transzendenz im
Messiasglauben des Judentums

Allerdings muss man sich fragen, ob der
Messiasglaube des Judentums dem nicht
widerspricht, denn der Messias kommt zwar
aus der Transzendenz, und ohne jede
Einwirkungsmöglichkeit der Emanzipateure, aber
er verwirklicht die Erlösung in der Immanenz.

Das messianische Heil ist eines hienie-
den. So enigmatisch der berühmte letzte
Aphorismus in Adornos «Minima Moralia»
auch ist, so umkreist er doch eindeutig diese
These: «Erkenntnis hat kein Licht, als das
von der Erlösung her auf die Welt scheint.»1
Und dieses Licht wird explizit als ein mes-
sianisches gesehen.

Diese Immanenz der Transzendenz im
Messiasglauben des Judentums mag teilweise

erhellen, wieso sich unter den bedeutenden

Philosophen und Theoretikern einer als
Sozialismus konzipierten Emanzipation von

Karl Marx bis Walter Benjamin und die
Frankfurter so viele Juden befinden. Auch
hätte die Lehre von Marx vielleicht nicht
eine so epochale Wirkung erzielen können,
wäre sie nicht über ihren emanzipatorischen
Anspruch hinaus als wissenschaftliche
Begründung einer Erlösungshoffnung aufge-
fasst worden. Man hat sich denn auch
gefragt, ob der Gedanke der Emanzipation die
Menschen überhaupt ergreifen und zur Tat
beflügeln kann, wenn er nicht zumindest
einen Blick auf die Erlösung verspricht. So
gesehen könnte man den Sozialismus der
jüdischen Philosophen und Theoretiker als
einen prometheischen Messianismus deuten.

Während - jedenfalls in der Interpretation

von Gershom Scholem - der Messias
im Judentum nicht gleichsam «herbeiemanzipiert»,

revolutionär zum Kommen
gezwungen werden kann, sondern der
Zeitpunkt seines Kommens seiner unerforschli-
chen Entscheidung überlassen bleibt, borgen

sich diese sozialistischen Juden seine
Kleider, um seine Rolle prometheisch selbst
spielen zu können. Freilich gelegentlich
nicht ohne grosse innere Hemmungen, die
sich etwa bei Horkheimer und Adorno als
säkularisiertes Bilderverbot und letztlich
auch Praxisverbot manifestieren, ebenso
wie in Walter Benjamins ambivalentem
Verhalten zur Revolution.

Andererseits war es ein grosser Jude, der
als einer der ersten Emanzipation und Erlösung

klar voneinander trennte. Martin Buber

schrieb in seinem Buch über den utopischen

Sozialismus: «Die Schau des Rechten
in der Offenbarung vollendet sich in dem
Bild einer vollkommenen Zeit: als messianische

Eschatologie; die Schau des Rechten
in der Idee vollendet sich in dem Bild eines
vollkommenen Raums: als Utopie... Für die
Eschatologie geschieht - wenn sie auch in
ihrer elementaren prophetischen Form dem

38



Menschen einen bedeutenden aktiven Anteil

an dem Kommen der Erlösung zuspricht
- der entscheidende Akt von oben, für die
Utopie ist alles dem bewussten Menschenwillen

unterworfen...»2 Eschatologie und
Utopie stehen hier für Erlösung und
Emanzipation, und Bubers Hinweis auf den aktiven

Anteil des Menschen am Kommen der
Erlösung beweist, dass die jüdischen
Religionsphilosophen selbst sich in dieser Frage
nicht immer einig sind.

Die «condition humaine« im
christlichmarxistischen Dialog

Aber auch christliche Theologen tun sich
schwer mit dieser Spannung zwischen
Emanzipation und Erlösung. So schrieb
Hans Küng, wie immer sehr dezidiert:
«Erlösung wie Emanzipation meinen Befreiung.

Aber Emanzipation meint Befreiung
des Menschen durch den Menschen. Erlösung

aber meint Befreiung des Menschen
durch Gott... Emanzipation lässt sich
gewiss nicht durch Erlösung ersetzen. Allzulange

haben Christen das Leid vorschnell
mit Gott versöhnt, indem sie es einfach als
seinen Willen ausgaben, die Befreiung ins
Jenseits verlegt und die versklavten
Menschen dorthin vertröstet haben... Aber gerade

deshalb gilt auch umgekehrt: Erlösung
lässt sich nicht durch Emanzipation ersetzen.

Allzulange meinten Menschen in der
Neuzeit, das vielfältige Leid der Menschen
und der Menschheit eigenmächtig abschaffen

zu können, indem sie ihm mit Wissenschaft

und Technik zu Leibe rückten... Seiner

Leidens-, Schuld- und Todesgeschichte
ist ja der Mensch durch seine Emanzipation
keineswegs entronnen.»3

Und auch ein Johann Baptist Metz sieht
es ähnlich. Auch er warnt davor,
Erlösungsgeschichte als Übersteigerung von
Emanzipationsgeschichte zu interpretieren:
«Emanzipation ist eben nicht einfachhin
Immanenz der Erlösung und Erlösung nicht
einfachhin Transzendenz der Emanzipation.»

Jenseits aller Emanzipation «bleibt
der Schmerz, die Trauer, die Melancholie,
es bleibt vor allem das oft sprachlose Leiden
am ungetrösteten Leid der Vergangenheit,
am Leid der Toten»4. In der Tat verbietet es
allein schon die Unmöglichkeit, das unge-
tröstete Leid der Toten in der Immanenz

aufzuheben, Emanzipation und Erlösung als
die zwei Seiten eines umfassenden
Erlösungsgeschehens zu interpretieren. Emanzipation

stösst unweigerlich immer an die
Grenze der «condition humaine», die
Erlösung zu beseitigen verspricht.

Diese Thematik hat insbesondere auch
den Dialog zwischen Christen und Marxisten

beschäftigt, der in den sechziger Jahren
aufgenommen worden war und der unter
anderem zum Entwurf einer «Theologie der
Hoffnung» führte, die sich vom «materiellen»

Messianismus Ernst Blochs inspirieren
liess. Ich habe 1967 im tschechoslowakischen

Marienbad an dem von der Paulus-
Gesellschaft und der Tschechoslowakischen

Akademie der Wissenschaften
veranstalteten Symposium über «Schöpfertum
und Freiheit in einer humanen Gesellschaft»

teilgenommen und in meinen Notizen

folgende Aussagen festgehalten: Jan
Milic Lochman meinte, die Überlieferung
teile den Christen die Sorge um die
Transzendenz, den Marxisten die um die Immanenz

zu, aber jetzt hätten die Christen sich
auch um die Immanenz und die Marxisten
sich auch um die Transzendenz zu sorgen.
Jürgen Moltmann, der Hoffnungstheologe,
formulierte es anders: Christen und Marxisten

sei gemeinsam das Leiden am wirklichen

Elend der Menschen; die Emanzipation
sei die Immanenz der Transzendenz,

die Erlösung die Transzendenz der Emanzipation.

Zwischen katholischen und
protestantischen Theologen scheint also in dieser
Frage keine Einigkeit zu bestehen. Indirekt
brachte auch der Römer Salesianer-Pater
Giulio Girardi Emanzipation und Erlösung
in einen Zusammenhang: «Was wir (Christen)

den Marxisten vorwerfen, ist nicht,
dass sie Revolution predigen, sondern dass
sie behaupten, diese sei bereits verwirklicht;...

nicht, dass sie revolutionär sind,
sondern dass sie es zu wenig sind.»

Christsein als gesellschaftlicher Auftrag
Ich will die Erörterung dieser Problematik
nicht weiter vertiefen, sondern nur der Frage

nachgehen, ob, und wenn ja, in welcher
Form sie auch das Glauben und Denken
unseres Freundes Max Geiger beschäftigt
hat. Dazu ist zunächst zu sagen, dass Max
Geiger sein Christsein fraglos und entschie-

39



den auch als einen politischen, oder sagen
wir vielleicht besser: gesellschaftlichen
Auftrag verstanden hat. Wie er ihn verstand,
erhellt besonders einprägsam die Einleitung
zu seiner kleinen Schrift: «Mittragen - eine
Besinnung zur kirchlich-politischen
Stellungnahme»5: «Während des zweiten
Weltkrieges geschah es, dass der Pfarrer einer
evangelischen Gemeinde in Deutschland
mehr und mehr die Aufmerksamkeit der
Sicherheitsbeamten auf sich zog. Sei es,
dass er sich der Juden angenommen, sei es,
dass er in einer Predigt eine allzu offene
Sprache geführt, oder kirchliche Kundgebungen

allzu freimütig vorgetragen hatte -
jedenfalls stand er in unmittelbarer Gefahr,
aus seiner Gemeinde entfernt oder gar
verhaftet zu werden. In diesen Wochen akuter
Bedrängnis bekam nun der Pfarrer auffallend

häufig den Besuch von Gemeindemitgliedern.

,yerlassen Sie uns nicht', wurde er
gebeten. ,Üben Sie Zurückhaltung in dem,
was Sie sagen. Bitte, exponieren Sie sich
nicht. Denken Sie daran, dass uns Ihre
Predigt, dass uns die Botschaft des Wortes
erhalten bleiben muss.' Der Pfarrer liess sich
durch diese Bitte seiner Leute beeindruk-
ken. Er wurde vorsichtig. Infolgedessen
wurde er nicht verhaftet und nicht aus
seinem Dorf entfernt. Der Wunsch seiner
Gemeinde ging in Erfüllung: die Predigt des

Evangeliums brach nicht ab, die Verkündigung

erlitt keinen Unterbruch... Aber
seltsam: es war jetzt plötzlich doch nicht mehr
dasselbe. Es war, als hätte das Wort dieses
Mannes seine Kraft, seine Tiefe, seinen
Segen verloren. Die viva vox Dei, das
lebendige Wort Gottes, verstummte. Die
Gemeinde hatte zwar die Predigt, die sie
nicht entbehren zu können glaubte, aber
Gottes Wort war ihr verloren gegangen.»6

Das bedarf keines Kommentars. Max
Geiger fügte dann noch die Frage hinzu:
«Wer von uns wäre nicht schon unter dem
vernichtenden Eindruck gestanden, dass wir
bei aller unversehrten Kirchlichkeit tatsächlich

in einer Zeit des toten Wortes lebten?»7
Vom Glauben gefordertes gesellschaftspolitisches

Engagement und Kritik bestehender
bürgerlicher Kirchlichkeit waren für ihn
identisch. Deshalb hat er sich auch in Seminaren

und Publikationen so intensiv mit dem
deutschen Kirchenkampf in der Zeit des
Nationalsozialismus beschäftigt.8

Relativierte Zwei-Reiche-Lehre oder die
Ablehnung des absoluten Pazifismus

Aber wer sein Christsein so dezidiert
wesentlich auch als gesellschaftspolitischen
Auftrag versteht, der wird notwendig mit
der entscheidenden Frage konfrontiert, wie
er sich das Verhältnis von Emanzipation
und Erlösung vorstellt. Um mit einer negativen

Antwort zu beginnen: nicht im Sinne
von Luthers Zwei-Reiche-Lehre. Max Geiger

begründet deren bedingte Ablehnung
unter anderem damit, dass diese Lehre
Luthers zu einer «eindeutigen, gleichzeitig
aber bedingten und beschränkten Anerkennung

des Krieges»9 geführt habe. Er
unterschätze die Bedeutung der Machtverhältnisse

und rechne mit einem gerechten Krieg im
Dienste der christlichen Liebe, den er ein
köstliches und göttliches Werk nenne.10

Andererseits betont Max Geiger
ausdrücklich, dass man Luthers Einstellung
zum Widerstandsrecht und zur
Widerstandspflicht gegenüber der Obrigkeit
differenziert sehen müsse. Luther betone zwar,
die Gewalt sei von Gott verordnet- deshalb
die zwei Reiche -, und der Obrigkeit solle
man nicht mit Gewalt widerstehen.
Andererseits bleiben bei Luther die beiden Reiche
untrennbar miteinander verbunden, und er
habe Grenzfälle anvisiert, «in denen er
einen Widerstand der Untertanen nicht nur als
erlaubt, sondern als geboten bezeichnet».
Geboten ist er etwa gegen einen tyrannischen

Kaiser oder gegen den Papst, dieses
«monstrum»11.

Immanenz und Transzendenz sind also
in der Zwei-Reiche-Lehre Luthers nach Max
Geiger keineswegs säuberlich getrennt, und
man spürt das auf seine eigene Position
hinweisende Bestreben, bei allen Vorbehalten
gegenüber der reformatorischen Staatsgläubigkeit

die Durchlässigkeit der Grenzen
zwischen den beiden Reichen zu betonen
und hervorzuheben, dass die Immanenz
nicht völlig autonom, sondern dem Willen
der Transzendenz unterworfen sei. Es ist die
Transzendenz, die der Immanenz eine
beschränkte Autonomie zugesteht.

Aber das sagt wenig oder nichts aus zum
Verhältnis von Emanzipation und Erlösung.
Kann es, soll es eine Emanzipation vom
Staat geben, als eine der Bedingungen der
Erlösung? Max Geiger kommt immer wie-

40



der auf die Frage der Notwendigkeit oder
Überflüssigkeit, ja Gefährlichkeit des Staates

zurück, und hier entwickelt er selbst so
etwas wie eine relativierte Zwei-Reiche-
Lehre. Ich zitiere aus einem Text von 1964
über «Christlicher Glaube im atomaren
Zeitalter». Max Geiger lehnt hier den absoluten

Pazifismus aus zwei Gründen ab, auch
wenn er sich damit den Vorwurf der Halbheit

und des Hinkens auf beiden Seiten
zuziehe:

«Einmal gehört zum Gehorsam des
Gebotes gegenüber Gott und den Menschen
nach der klaren Aussage des Neuen
Testamentes (insbesondere von Rm. 13) die
Anerkennung des Staates als einer Anordnung
Gottes zum Wohle der Menschen. Den Staat
anerkennen heisst nun aber zugleich in
bestimmter und beschränkter Weise die
Anwendung staatlicher Gewalt bis hin zu dem
Grenzfall eines Krieges bejahen. Die
Aufrechterhaltung eines gewissen Masses von
Gerechtigkeit und der Schutz der Bedrängten

und Schwachen lässt sich vom Staat nur
unter Anwendung von Macht und Gewalt
gewährleisten. Die Anerkennung des Staates

fordert eo ipso die bedingte Bejahung
staatlichen Zwanges. Zweitens ist es die
deutliche Schwäche einer konsequent
pazifistischen Position, dass sie sich um der
Reinerhaltung des eigenen Gewissens willen

von der Gemeinschaft der Vielen
desolidarisiert und das vielleicht und in bestimmten

Grenzen unumgängliche Geschäft der
schmutzigen Hände delegiert. Modellfall ist
hier die Situation des 20. Juli 1944. Um der
Liebe willen kann es den Christen in
bestimmter Lage verwehrt sein, sich von der
Sünde des Tötens freizuhalten.»12 Um des
verheissenen Friedens willen dürfe man
sich aber nicht an der Glorifizierung des
Staates und seiner militärischen Macht
beteiligen, die Ausübung militärischer Gewalt
könne nur im Sinne eines «malum necessarium»

geschehen.
Aber wie ist das in Übereinstimmung zu

bringen mit dem unmittelbar auf diese
Aussage folgenden Bekenntnis: «Wenn das
Kommen Gottes in diese Welt ein Kommen
zur Versöhnung war und ist, dann haben wir
uns diesem Strome göttlichen Versöhnens
anzuvertrauen, und es werden dann von der
Gemeinde der Christen selber Kräfte der
Versöhnung ausgehen.» Kann man gleich¬

zeitig - zumal im Atomzeitalter - militärische

Gewalt als «malum necessarium»
bedingt bejahen und sich dem Strome göttlichen

Versöhnens anvertrauen? Sind das
nicht doch wieder zwei Reiche, die letztlich
nur von der Klammer der Unbegreiflichkeit
zusammengehalten werden können, so wie
es Max Geiger auch sagt: «Es soll auch
diesmal das Evangelium Gottes unbegreifliches,

gnädiges Mit-uns-Umgehen in der
promissio Christi das Entscheidende
sein...»13 An anderer Stelle meint Max Geiger,

wenn Christen sich an einem Krieg
beteiligten, stehe das mit ihrer evangelischen

Berufung «in einer fast unerträglichen

Spannung», aber sie hätten «diese
Spannung unaufgelöst zu lassen...»14

Nachzutragen ist hier bloss noch, dass
Max Geiger sich von allem Anfang an - als
die Militärs in der Schweiz mit dem Gedanken

einer Atombewaffnung unserer Armee
flirteten - in der damaligen Anti-Atom-
Kampagne engagiert und dezidiert erklärt
hatte, Christen könnten sich nicht an einem
Atomkrieg beteiligen." Aber hier wäre die
Frage zu stellen: Darf ein Christ sich an der
Bombardierung Dresdens mit konventionellen

Bomben, nicht aber an der Hiroshimas

und Nagasakis mit Atombomben
beteiligen?

Immer und immer wieder hat Max Geiger

sich mit Krieg und Frieden auseinandergesetzt,

in deren Problematik sich ja
Emanzipation und Erlösung auf gleichsam
paradigmatische Weise begegnen. Er spricht
selbst von der «Gebrochenheit jeder christlichen

Legitimierung des Krieges»16, meint
aber gleichzeitig noch 1969, da die
Geschichte oft seltsame Sprünge mache, «wäre

es (für die Schweiz, A.K.) unklug und
politisch nicht zu verantworten, auf die Armee
zu verzichten».17 Gleichzeitig setzte er sich
jedoch vehement für die Militärdienstverweigerer

aus Gewissensgründen ein.18 Aber
bestimmend bleibt für ihn der Satz: «Es
gibt... keine absolut und abschliessend gültige

christliche Antwort zum Thema ,Krieg
und Frieden', .Soldat und Christ'.»19 Und er
distanziert sich immer wieder von einem
«unbedingten Pazifismus»20.

Friede als Heil

Gleichzeitig identifiziert Max Geiger Frie-

41



den mit Heil, und hier stossen wir wohl auf
den Kern der Problematik von Emanzipation

und Erlösung in seinem Denken und
Glauben. Von zentraler Bedeutung scheint
mir da der bereits mehrfach zitierte Aufsatz
aus dem Jahre 1964 über «Christlicher
Glaube im atomaren Zeitalter» zu sein. Die
Schrift, so meint er hier, spreche von Gott
als dem «Gott des Friedens»: «,Schalom'
und ,Eirene' sind unerhört gefüllte Begriffe:
sie meinen den Reichtum des göttlichen
Heils, das Ganze des göttlichen Heilens und
Rettens...»2' Aber sogleich fügt er hinzu:
«Unsere Bereitschaft, Frieden zu stiften,
kann immer nur den Charakter des Zeugnisses

haben... Wir können den Frieden nicht
schaffen... Christlicher Glaube kann darum
wohl ein Stück weit mit menschlichen
Friedensprogrammen und Friedensunternehmungen

zusammen gehen. Er wird in allem
seinem Tun und Hoffen davon bestimmt
und durchdrungen sein, dass nur der Gott
des Friedens Frieden zu schaffen im Stande
ist.»22

Also wiederum Trennung von Heil und
Sünde, von Erlösung und Emanzipation. Es
führt kein Weg von der Emanzipation zur
Erlösung, zum Heil. Dieses zu stiften bleibt
Gott vorbehalten. Daran ändert auch die
Tatsache nichts, dass die Atombombe die
Friedensproblematik «in unerhörter Weise
radikalisiert» hat.23 Das Evangelium fordert
gebieterisch die Arbeit für den Frieden, und
«wer sich nicht engagieren lässt, gehört zu
den Totengräbern und Zerstörern». Aber
sogleich folgt die Einschränkung: «Die
Herstellung des endgültigen Friedensreiches

ist Gottes Werk.»24
In einem Gespräch über das Reich Gottes

in der Welt formulierte Max Geiger es
auf andere Weise: «Es ist gesagt worden,
man könne nicht mit der Bergpredigt ein
Land regieren. Da steckt etwas Richtiges
drin. Wir müssen zwischen dem Leben der
christlichen Gemeinde und der Ordnung
eines staatlichen Gebildes unterscheiden.»
Aber die beiden Ordnungen sind nicht strikt
voneinander getrennt: «Die Meinung des
Neuen Testamentes ist doch die, dass das
Reich Gottes, das in Jesus Christus seinen
Anfang genommen hat, hineindrängt in alle
Wirklichkeitsbereiche und dass wir als
Christen dafür besorgt sein müssen, diesem
Andrängen des Reiches, diesem Ruf Chri¬

sti, in allen Bereichen menschlicher und
mitmenschlicher Wirklichkeit Raum zu
geben.»25

Der Kompromiss zwischen
Glauben und Vernunft als Einwand
des philosophischen Agnostikers

Wer sich von der Philosophie her und als

Agnostiker mit dieser Friedensproblematik
eines engagierten Christen in der Spannung
zwischen Emanzipation und Erlösung
befasst, dem drängt sich ein Vergleich
zwischen der irdischen Funktion des Reich-
Gottes-Glaubens und Kants Vernunftprinzip

der «regulativen Idee» auf. Der Unterschied

ist freilich nicht nur der zwischen
Glauben und Vernunft, sondern liegt, damit
zusammenhängend, in der Frage der
verpflichtenden Instanz. Dem philosophischen
Agnostiker bleibt Gott als verpflichtende
Instanz fremd. Aber kann eine Vernunfteinsicht

in die Sinnlosigkeit des Leidens dieser
Welt an Gewalt, Krieg und Destruktivität
aller Art nicht auch zu einem als Verpflichtung

empfundener Konsens vieler über die
Notwendigkeit eines Engagements für den
Frieden führen? Zumal ja auch der
engagierte Christ nicht ohne Rekurs auf die
Vernunft auskommt. Wie anders käme er zu
seinen innerweltlichen Thesen, ein absoluter

Pazifismus sei abzulehnen, Staat und
Armee seien bedingt zu bejahen und die
Sünde des Tötens im äussersten Notfall als
Liebesdienst zu begehen?

Hier schliessen Glaube und Vernunft,
Erlösung und Emanzipation, Reich Gottes
und sündige Welt einen Kompromiss. Auf
dem Hintergrund der politischen Theologie
Max Geigers fühlt der Philosoph sich
verpflichtet, die radikale Frage zu stellen: Wird
durch eine solche Theologie, die einen
Kompromiss schliesst mit der Sündhaftigkeit,

dem Leiden, der Schuld dieser Welt
und vor der Aufgabe resigniert, den ewigen
Frieden herzustellen, da dies nur Gott tun
könne, letztlich das Tun des Menschen
nicht gelähmt, und verspricht Kants regulative

Idee nicht einen grösseren Erfolg des

Engagements für den Frieden, weil die
Annäherung an das von ihm vertretene Prinzip
unbegrenzt bleibt und der ganze Friedens-
prozess allein eine Aufgabe des Menschen
ist - wenn auch die Zwietracht säende und

42



Eintracht anstrebende Natur dabei mitbeteiligt
ist - und dieser somit allein für den Frieden

verantwortlich erklärt wird?
Max Geiger hat sich mit der von ihm als

solchen erlebten Notwendigkeit, einen
Kompromiss zwischen Glauben und
Vernunft zu schliessen, selbst kritisch
auseinandergesetzt. In einer Predigt in Kaiseraugst

im Jahre 1974 sagte er: «Wenn wir
uns als Menschen verstehen, die von Gott
angesprochen und aufgerufen sind, dann
sind wir mit allen unseren Gaben und
Fähigkeiten gefordert: mit Verstand und
Vernunft, mit politischer Entscheidung und
Willensbildung... Das Evangelium ruft uns
auf: ...Brauche deinen Verstand, deine
Vernunft.»26 In diesem technischen Zeitalter sei
unsere Vernunft herausgefordert, und jetzt
gelte es, vernünftig zu handeln. Aber dann
fügte er sogleich hinzu: «Wir erschrecken,
wie schwer es ist, vernünftig zu handeln.
Vernunft, so heisst es, gründet sich auf
Argumente. Wie aber, wenn die Argumente
sich widersprechen?»27 Max Geiger lässt
die Frage offen und verweist auf das
Evangelium und auf Gott, der sich in den Machtkampf

der menschlichen Geschichte
eingeschaltet habe und unter den Menschen zur
Herrschaft kommen wolle. Die Vernunft
wird also dem Glauben unterstellt, aber
damit bleibt die Frage ungelöst, was der
Gläubige zu tun habe, wenn die Argumente
der Vernunft sich widersprechen.

Doch die Spannung zwischen Emanzipation

und Erlösung manifestiert sich nicht
nur in der Friedens- und Technik-Problematik;

denn «in allem unserem Tun» steht
«Heil oder Unheil auf dem Spiel»28.
Zwischen Heil und Unheil gibt es aber auch
noch das Wohl. Max Geiger zitiert in einem
Aufsatz aus dem Jahre 1974 über «Christsein

in der DDR» ostdeutsche Theologen,
die sich vom Staatssozialismus in der DDR
stark und nachhaltig beeindruckt zeigten.
Es gehe dabei um das Wohl, nicht um das
Heil der Menschen, aber für Max Geiger ist
die fast grundsätzliche Scheidung zwischen
Wohl und Heil «schwer zu akzeptieren»,
weil sie die Kirche allzusehr auf eine
«Zeugnis- und Dienstgemeinschaft» einenge.

Sein vorsichtig formulierter Vorwurf an
diese Theologen lautet, sie verdrängten die
Probleme des Erziehungsabsolutismus des
Staates29 (und damit eine Stellungnahme zu

den fragwürdigen Mitteln, derer dieser
Staat sich - wenn auch angeblich nur im
Dienste des Wohls - bedient). Mit anderen
Worten: Die Kirche hat sich nicht nur um
das Heil - die Erlösung -, sondern auch um
das Wohl - das Feld der Emanzipation - zu
kümmern und dessen Verwirklichung nicht
dem Staat zu überlassen.

«Was not tut» und «was nötig ist»

Jahre früher hatte Max Geiger - an dieser
Stelle, wo ich jetzt spreche - die Problematik

von Emanzipation und Erlösung nochmals

anders formuliert, indem er
unterschied zwischen dem «was not tut» und dem
«was nötig ist»: «Was not tut, ist nicht
einfach dasselbe wie das, was nötig ist. Zu
erkennen, was nötig ist, dazu sind wir als
Menschen jedenfalls grundsätzlich in der
Lage. Was nötig ist für unsere Kirche und
für die ganze Ökumene, für unser Land und
die Völkergemeinschaft..., für Freiheit,
Gerechtigkeit und Wohlbefinden,... für jung
und alt, für Schule und Elternhaus, für
Mann und Frau, für arm und reich - darüber
besteht zwar durchaus nicht Einigkeit, darüber

muss gesprochen und gestritten werden,
aber darüber können wir jedenfalls sprechen

und streiten. Wo es aber um das geht,
was not tut, liegen die Dinge anders... Bei
dem, was not tut, geht es um den Menschen
selbst, um sein Eigentliches und Letztes. Da
geht es um Heil oder Unheil... Es gehört zu
den Grunderkenntnissen reformatorischen
Glaubens, dass wir in dem, was not tut,
nicht zu sehen und nicht zu antworten
vermögen.»30

Hier scheint Max Geiger den Bereich
der Emanzipation von dem der Erlösung
grundsätzlich zu trennen. Aber er hält diese
Trennung nicht durch, warnt davor, «zu
resignieren und sich anzusiedeln im Bereiche
des Nötigen»31, und findet dann doch noch
Antworten auf die Frage nach dem, was not
tut. Das heisst: Er weist auf den Ort hin, wo
Antworten erteilt werden, und das ist für ihn
die Bibel. Die Ant-Wort ist das Wort Gottes,

das «Wort des Heils»32, das «Wort über
allen Worten»33.

Was not tut, ist für ihn glaubendes
Gehorchen, die Nachfolge Christi, der
Aufbruch aus einer Kirche, die sich als geistige
Sicherung des Establishments geriert, zu

43



den heutigen Tischgenossen Jesu etwa, den
Fremdarbeitern, den Heerscharen jener, die
in weiten Teilen der heutigen Welt darben
und hungern. Hier wird nun doch wieder
das, was not tut, und das, was nötig ist,
Erlösung und Emanzipation, als Einheit
gesehen. Oder anders formuliert: Das, was
nötig ist, erhält seinen Auftrag von dem,
was not tut, und einmal mehr scheint das
Licht der Erlösung auf alle Emanzipation.

Nochmals Jahre zuvor, 1962, hatte er es

sogar noch weit radikaler formuliert. Nachdem

er die aussenpolitisch prekäre Situation

im unruhigen Herbst 1961 geschildert
hatte - Bau der Berliner Mauer, Wiederaufnahme

sowjetischer Atombombenversuche
usw. -, wies er auf die in Christus geschehene

Rettung und Versöhnung hin und
schrieb: «Hinein in diesen Herbst 1961
ergeht die Proklamation eines neuen
Reiches,... einer von Gott geschenkten
Zukunft, ergeht die Einladung zu Glaube, zu
Nachfolge und Gehorsam.»34 Hier bilden
Emanzipation und Erlösung eine Einheit,
und Emanzipation scheint nun doch als ein
Erlösungsgeschehen verstanden zu werden.
Man könnte sagen: Was nötig ist, ist das,
was not tut.

Unablässig kreisen Max Geigers Gedanken

um diese letztlich unlösbar erscheinende

Spannung zwischen Erlösung und
Emanzipation, und er entwirft immer wieder

neue Formulierungen, um sie deuten zu
können. So schrieb er einmal (1974), es
solle nicht gesagt sein, «dass die Menschheit

ihr Heil selbst zu verwirklichen habe.
Die Herstellung des endgültigen Friedensreiches

ist Gottes Werk. Aber die Verheissung

dieses grossen Friedens vor Augen
sind wir zur Arbeit am vorläufigen Frieden
gerufen.»35 So gesehen wäre Emanzipation
eine vor-läufige, vor-laufende Erlösung,
Erlösung die totale Emanzipation.

«Müssen Christen Sozialisten sein?»

Die Schau des Verhältnisses von Emanzipation

und Erlösung wird wesentlich
bestimmt durch die Anthropologie, von der
man ausgeht. Wer den Menschen als
rettungslos Sündigen auffasst, für den gibt es
keinen Übergang von der Emanzipation zur
Erlösung, da diese nur in der Transzendenz
stattfinden kann. Max Geiger weist darauf

hin, dass häufig Christen lutherischer
Herkunft sowie evangelikale und fundamentalistische

Gruppen eine solche pessimistische

Anthropologie vertreten. Diese trennen

Glauben und Politik, da für sie nicht die
Verhältnisse und Strukturen, sondern nur
die sündigen Menschen Träger des Bösen
sind.36 Er meint dazu, es könne nicht überraschen,

«dass von diesem Verständnis des
Glaubens und der Politik aus diejenigen
politischen Systeme bevorzugt werden, die
(nötigenfalls unter Anwendung von nackter
Gewalt) um die Aufrechterhaltung äusserer
Ordnung bemüht sind»37. Selbst das Chile
General Pinochets habe die ausdrückliche
Anerkennung betont bibelgläubiger Christen

gefunden.
Diesem Glaubens- und Politikverständnis
stellt Max Geiger dann dasjenige eines

Helmut Gollwitzer gegenüber, und zwar
unter dem bezeichnenden Untertitel «Reich
Gottes im Diesseits»3*. In diesem Text aus
dem Jahre 1976 stellt Max Geiger die im
Haupttitel ausgesprochene Frage: «Müssen
Christen Sozialisten sein?»39 Und er
interpretiert dabei Gollwitzer mit den Worten:
«So wenig Reich Gottes mit Jenseits'
gleichgesetzt werden kann, so wenig lässt es
sich reduzieren auf Vorgänge im Bereiche
unserer Gedanken und unserer persönlichen
Existenz. Es umschliesst - wie es die
religiösen Sozialisten in den letzten hundert
Jahren immer wieder hervorgehoben haben

- unser .Aussen' so gut wie unser .Innen'...
Es zielt auch auf die Erneuerung der
mitmenschlichen und gesellschaftlichen
Verhältnisse...»40 Deshalb sei es nicht möglich,
die Sünde zur entscheidenden und bleibenden

Signatur der geschichtlichen Welt zu
erklären. Heil und Wohl - also Erlösung und
Emanzipation - sind nicht zu trennen. Die
Geschichte ist transparent auf die kommende

Gottesherrschaft zu sehen und zu leben.
Gewiss werde keine irdische
Gemeinschaftsform in der Gestalt reiner Liebe zu
existieren vermögen. Dennoch hätten wir
die politische Ordnung - im Sinne auch Karl
Barths - als eine Art «Verheissung» der
wahren Ordnung der Freiheit der Kinder
Gottes zu gestalten.

Diese Überlegungen führen zu der im
Titel grundsätzlich aufgeworfenen Frage:
«Müssen Christen Sozialisten sein?» Bei
seiner Suche nach einer Antwort fragt Max

44



Geiger sich selbst zunächst: «Ist das, was
wir hier im Anschluss an den religiösen
Sozialismus, an Karl Barth und an Helmut
Gollwitzer dargestellt haben, nicht pure
Illusion und Schwärmerei?»41 Von Schwärmerei

sei nach evangelischer Erkenntnis
dort zu sprechen, wo der Mensch die
Verwirklichung seines Heils durch
politischgeschichtliche Veränderungen in eigene
Regie zu nehmen sich anschicke. Davon
könne keine Rede sein: «Die Verwirklichung

des ,neuen Menschen' bleibt im
Anfang und in der Vollendung Gottes eigenes
Tun. Unsere Mitarbeiterschaft ist bescheiden

genug. Trotzdem ist sie unentbehrlich.»42

Ob diese Mitarbeiterschaft unter
dem Stichwort «Sozialismus» erfolgen soll,
sei nicht von Bedeutung, umsomehr als der
Begriff «Sozialismus» vieldeutig sei. Wenn
man mit Gollwitzer unter Sozialismus einen
freiheitlichen menschlichen Sozialismus
verstehe, dann könne man sagen: «Christen
,müssen' nicht Sozialisten sein. Aber christlicher

Glaube führt uns notwendig und
unausweichlich in eine Richtung, die mit dem
Stichwort .Sozialismus' wenigstens
angedeutet wird.»43

So gesehen wäre also ein demokratischer

Sozialismus jene «Verheissung» der
wahren Ordnung der Freiheit der Kinder
Gottes, von der Karl Barth sprach: die
vorlaufende Erlösung, ohne je Erlösung sein zu
können. Emanzipation und Erlösung sind
nicht voneinander zu trennen, denn die
Emanzipation bedarf des Glaubens an die
Erlösung, der ihr den nötigen Impuls
verleiht und die richtige Richtung weist. Das
«Jenseits» ist nicht als reiner Gegensatz zum
«Diesseits» zu verstehen, und beide bedingen

einander. Aber das Verhältnis von
Emanzipation und Erlösung ist kein
dialektisches: Nie wird, um es grob zu sagen, die
Quantität der Emanzipation in die Qualität
von Erlösung umschlagen. Beinahe wäre
man versucht, mit Walter Benjamin von
einer «Dialektik im Stillstand» zu sprechen.44

Die Differenz zu Teilhard de Chardin

Deshalb auch wendet Max Geiger sich
entschieden gegen den - wie ich es nennen
möchte - soteriologischen Evolutionismus
eines Teilhard de Chardin. Bei Teilhard
erhalte der Fortschritt eine unerhörte theologi¬

sche Qualifikation und sei unmittelbar auf
das Reich Gottes bezogen.45 Im Verlauf der
Evolution vollziehe sich für Teilhard die
fortschreitende Eingliederung der Welt in
das fleischgewordene Wort. Dazu Max Geiger:

«Evolution statt Redemption. Sind wir
vor diese Wahl gestellt?... Lässt biblische
Hoffnung sich wirklich so begründen? Wir
gestehen, dass wir hier Mühe haben,... wir
stehen zuweilen unter dem Eindruck, dass
wir uns an ganz verschiedenen, einander
kaum noch berührenden Orten befinden.»46
Die Frage sei die, ob das Fortschreiten des
Menschen in Richtung einer Erhöhung seiner

denkerischen und sittlichen Kräfte uns
Gott näher bringe: «Ist der Mensch, gleichgültig

ob vor oder nach zehntausend Jahren,
Gott nicht immer gleich fern oder gleich
nah?»47 Sei die Geschichte des Bundes
Gottes mit den Menschen nicht dadurch
gekennzeichnet, dass sie mit dem natürlichen
Evolutionsgeschehen gerade nicht parallel
verlaufe? «Teilhard hofft mit Christus mit
der Welt, die Evangelien hoffen mit Christus
gegen die Welt.»48 Das Wesen der biblischen
Hoffnung sei eine «spes contra spem», eine
Hoffnung gegen die Welt, die nicht
zeitgeschichtlich bedingt sei.

Die Differenz zwischen der Position
Teilhards und derjenigen Max Geigers scheint
aufden ersten Blick minim zu sein, ist aber in
Wirklichkeit fundamental. Für Teilhard
vollzieht sich im emanzipatorischen
Evolutionsgeschehen das Kommen der Erlösung,
für Max Geiger ist die menschliche
Geschichte keine Heilsgeschichte als Notwendigkeit,

der Fortschritt nicht ein lineares,
teleologisches Geschehen, und das Licht der
Erlösung scheint nur als Verheissung in diese

Welt, eine Verheissung, die zwar dem
emanzipatorischen Streben des Menschen
Impulse vermitteln und die Richtung weisen
kann und soll, dieses aber nicht aus seiner
Vorläufigkeit entlässt und die Erlösung nur
als unerforschliche Tat Gottes als des ganz
Anderen versteht. Für Teilhard vollzieht sich
die Erlösung als evolutionäre Emanzipation
in der Welt, Max Geiger hingegen geht es um
eine Erlösung von der Welt. Nicht Evolution,
sondern Metanoia - das «Ablegen des alten
und Anziehen des neuen Menschen»49 ist
gefordert.

Allerdings wäre hier an Max Geiger die
Frage zu richten, ob auch dieser neueMensch

45



der «condition humaine» unterworfen bleibe
und damit in dem zu verharren gezwungen
sei, was der Glaube Sünde nennt. Wenn
nicht, dann müsste es doch schon hienieden
Erlösung geben, wenn ja, wo liegt dann die
Grenze zwischen dem alten und dem neuen
Menschen, die ja dann beide noch Sünder
wären? Verbirgt sich hinter dieser Schau
nicht Dantes Dreisprung aus der Hölle (der
alte Adam) über das Purgatorium (der neue
Mensch) ins Paradies (die Erlösung)?

Abschied vom «neuen Menschen»?

Wenn ich nun abschliessend versuche, Max
Geigers Position im Beziehungsfeld von
Emanzipation und Erlösung auf den Begriff
zu bringen, dann bietet sich mir der - von
Geiger selbst, soweit ich sehe, nicht verwendete

- Kierkegaardsche Grundbegriff des
Paradox an. Es ist das gleichzeitige «Ja und
Nein», das besagen will, dass Gott zugleich
etwas dem Menschen absolut Fremdes und
doch sein Vertrautestes sei. Das Paradox will
etwas denken, was es nicht denken kann. In
Kierkegaards Worten: «Das Paradox vereint
gerade den Widerspruch, es ist die Verewigung

des Historischen und die Historisierung

des Ewigen. -Kein Erkennen kann dies
Absurde zum Gegenstand haben, dass das

Ewige das Historische ist.»50
Von der uns hier beschäftigenden Problematik

her gesehen meint das: Das Paradox ist
die Verewigung des Emanzipatorischen als
bedingtes und beschränktes Engagement in
der Verheissung des Heils, und umgekehrt
die Bindung des Ewigen, des Heils an dieses
Emanzipatorische, Historische durch eben
diese Verheissung. Das Paradox denkt das
Verhältnis von Immanenz und Transzendenz,

ohne es denken zu können. Es ist letztlich

Tertullians «sacrificium intellectus» vor
dem Glauben, die Resignation des Denkens
vor diesem. Dennoch sträubt sich das Denken

gegen die Resignation und versucht,
seine Funktion und Position in der Immanenz

zu behaupten, indem es «contra spem»,
wenn auch nur bedingt, Staat, Armee und als
letzte Verzweiflungslösung sogar auch den
Krieg bejaht. Aber dadurch wird das Paradox
nur noch paradoxer.

Als ein Agnostiker, der auch ohne
verpflichtenden religiösen Glauben mit den
emanzipatorischen Postulaten Max Geigers

übereinstimmt oder sogar noch radikalere
vertritt, fragt man sich, ob die Vermengung
von Emanzipation und Erlösung der
Emanzipation nicht unnötig das Leben schwer
macht? (Es ist ja an sich schon schwer
genug!) Ja, ob es für die Emanzipation nicht
sogar kontraproduktiv sein könnte. Wir
haben es ja in unserer Epoche bitter genug
erfahren müssen, wie Versuche, einen «neuen

Menschen» zu schaffen - sei es als
gesellschaftliches Wesen, sei es rassistisch - die
Menschheit in eine Orgie des Bösen taumeln
liess. Gewiss war dieser «neue Mensch»
nicht der der Bibel - obgleich er in der
Vorstellung des jungen Marx diesem sehr ähnlich

sieht -, und vor allem widersprechen die
Methoden, die angewandt wurden, um ihn zu
schaffen, dem Liebesgebot der Bibel
fundamental.

Und doch: Sollten wir uns nicht mit der
aus dem bisherigen Verlauf der Geschichte
gewonnenen Einsicht bescheiden, dass auch
ein «neuer Mensch» den «alten Adam» in
sich nie ganz wird überwinden und dass er
nie die ihm von der «condition humaine»
gesetzten Grenzen wird überschreiten
können? Wird eine Emanzipation, die sich unter
der Verheissung des Heils vollziehen und
letztlich an diesem orientieren soll, nicht
überfordert? Ist die Gefahr nicht gross und
schlechthin nicht aus der Welt zu schaffen,
dass irgendwelche neurotisierte Fundamentalisten

immer wieder das verheissene Heil
ideologisch zur Legitimation eines Versuches

missbrauchen werden, die Schaffung
eines «neuen Menschen» und ihm
entsprechender gesellschaftlicher Verhältnisse mit
Gewalt bis hin zu Mord und Totschlag zu
erzwingen? Sollten wir uns nicht im Dienste
des emanzipatorisch Möglichen darauf
bescheiden, dass wir immer alte Adams bleiben
werden und Emanzipation nur bedeuten
kann, diesen soweit immer möglich ein
menschliches Antlitz zu verleihen? Muss
Emanzipation sich vom Glauben an Erlösung

beflügeln lassen, wenn sie die
Menschen ergreifen soll? Nichts gegen eine radikale

Emanzipation, die die Übel an ihren
Wurzeln angeht, aber sollten wir ihr Ziel
nicht weiser als das eines «besseren» anstatt
als das eines «neuen» Menschen umschreiben?

Auch auf dem Gebiete von Staat und
Gesellschaft haben wir ja längst die Utopie
der Vollkommenheit aufgegeben.

46



Und weiter: Verdrängt heute die Frage
nach dem Überleben der Menschheit und
nach der Verantwortung dafür, den
kommenden Generationen eine noch bewohnbare

Erde zu übermitteln, nicht diejenige nach
der Erlösung? Hat nach der Entdeckung der
Atomspaltung und der Genmanipulation das
Vorläufige nicht eine Priorität vor dem
Endgültigen erhalten? Was soll Erlösung, wenn
es keine zu Erlösenden mehr gibt? Besteht
heute nicht auch die Gefahr, die der hellseherische

Aldous Huxley schon früh erkannt
hatte, die Gefahr nämlich, dass sich die
Genmanipulanten des Erlösungsgedankens
und -glaubens bemächtigen, um ihr Tun oder
Untun zu legitimieren? Wenn der Mensch in
der Retorte «gemacht» werden kann, warum
dann nicht gerade ein «neuer Mensch»? Wir
hätten dann eine «In vitro»-Emanzipation,
die als Erlösung verkauft werden könnte.

Schliesslich: Lähmt ein Erlösungsglaube,

der dem Menschen einerseits das
Heil verheisst, andererseits ihm jede
Verantwortung für dessen Kommen abspricht,
nicht auch seine Bereitschaft, Verantwortung

für die Emanzipation zu übernehmen?
Vielleicht gibt es auf alle diese Fragen
keine gültigen Antworten, aber es wäre im
Sinne einer um ihre Grenzen wissenden
Aufklärung schon viel gewonnen, wenn
man sie stellen und ernsthaft diskutieren
würde. Mir scheint, dass der engagierte
Christ diese Frage heute ebensowenig gültig

zu beantworten weiss wie der engagierte
Agnostiker. Nach einer denk-, glaub- und
lebbaren Lösung zu suchen, bleibt eine
Aufgabe für beide. Max Geiger hat als
Christ diese Aufgabe ernst genommen wie
kaum einer. Danken wir ihm damit, dass
wir versuchen, es ihm gleichzutun.

1 Theodor W. Adorno, Minima Moralia, Frankfurt
a.M. 1951, S. 333.
2 Martin Buber, Der utopische Sozialismus, Köln
1967, S. 20.
3 Hans Küng, Christ sein, München 1974, S. 420.
4 Johann Baptist Metz, Erlösung und Emanzipation, in:
Leo Scheffcyk (Hrsg.), Erlösung und Emanzipation,
Freiburg i. Br. 1973, S. 124, 131.
5 Max Geiger, Mittragen, Zürich 1962.
6 A.a.O., S. 5.

7 Ebd.
8 Max Geiger, Der deutsche Kirchenkampf 1933—
1945, Zürich 1965.
9 Max Geiger, Kirche und Krieg, in: Kirchenbote,
2.3.1978, S. 66.
10 A.a.O., S. 67 f.
11 Max Geiger, Kirche, Staat, Widerstand, in: Theologische

Studien 124, Zürich 1978, S. 15.
12 Max Geiger, Christlicher Glaube im atomaren
Zeitalter, in: Berner Schulblatt, 69. Jg., No. 43, 25.1.1964,
S. 801.
13 A.a.O., S. 801 f.
14 Max Geiger, Kirche und Krieg, in: Kirchenbote,
16.3.1978, S. 84.
15 Max Geiger, Atomwaffen für die Schweiz?, in:
Basler Nachrichten, 5./6.7.1958.
16 Max Geiger (12), S. 801.
17 Max Geiger, Militärdienstverweigerung.
Friedensbemühung oder strafbares Vergehen?, in: Kirchenblatt
für die reformierte Schweiz, 125. Jg., Nr. 20,
9.10.1969, S. 307.
18 Max Geiger, Zwölf Thesen zur Militärdienstverweigerung,

in: Vaterland, Luzern, 25.4.1970.
19 Max Geiger, Soldat und Christ, Glaube und Prioritäten,

in: Aargauer Tagblatt, 1.8.1973.
20 Max Geiger, (14), S. 84.
21 Max Geiger, (12), S. 43.
22 Ebd.
23 Max Geiger, (18).
24 Max Geiger (19).
25 Max Geiger, Reich Gottes in der Welt, in: Die Tat,
Zürich, 8.6.1974.
26 Max Geiger, Eine Predigt in Kaiseraugst, in:
Volksstimme, Sissach, 3.10.1974.
27 Ebd.
28 Max Geiger, (17), S. 308.
29 Max Geiger, Christsein in der DDR, in: Christentum
und Sozialismus, 1974, S. 123.
30 Max Geiger, Was not tut, in: Theologische Studien,
Zürich, H. 93, 1968, S. 27.
31 A.a.O., S. 28.
32 A.a.O., S. 30.
33 A.a.O., S. 31.
34 Max Geiger, (5), S. 13.
35 Max Geiger, August Bebeis Stellung zu Christentum

und religiösem Sozialismus, Manuskript, S. 16
(erscheint in: Theologische Zeitschrift, Basel).
36 Max Geiger, Müssen Christen Sozialisten sein?, in:
National-Zeitung, Basel, 18.12.1976.
37 Ebd.
38 Ebd.
39 Ebd.
40 Ebd.
41 Ebd.
42 Ebd.
43 Ebd.
44 Walter Benjamin, Das Passagen-Werk, 1. Bd.,
Frankfurt a.M. 1982, S. 55, 2. Bd., S. 1035, 1217 f.
45 Max Geiger, Zukunft und Geschichte in der
Weltschau Teilhard de Chardins, in: Theologische Studien,
Zürich 1967, H. 87, S. 49.
46 A.a.O., S. 50 f.
47 A.a.O., S. 52.
48 A.a.O., S. 53.
49 Max Geiger, (5), S. 15.
50 Sören Kierkegaard, in: E. Lehmann, Die Klassiker
der Religion, 8. u. 9. Buch, Berlin 1913, S. 155.

47


	Kirche und Politik zwischen Emanzipation und Erlösung im Werk Max Geigers

