
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 1

Artikel: Diskussion : "Feministische Theologie und Politik" - zum NW-Gespräch
im Oktoberheft 1988

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DISKUSSIONI

«Feministische Theologie und
Politik» — zum NW-Gespräch
im Oktoberheft 1988

Liebe Neue Wege

Dass Ihr (endlich) eine Diskussion ermöglicht
habt über Feministische Theologie und Politik,

darüber habe ich mich sehr gefreut. Die
Frage bewegt mich, seit ich mich mit
feministischer Theologie beschäftige. Nein, schon
länger, weil ich mich schon immer nach der
politischen Relevanz des Theologietreibens
gefragt habe, oder wenn ich das zu übersetzen
versuche: weil ich die Praxis des Glaubens
nicht aus dem ganz alltäglichen Leben
herausnehmen kann, und das ganz alltägliche Leben
ist für mich das «Leben in der Polis», es ist
politisch.

Was die sechs Frauen dann zu sagen hatten,
habe ich mit grosser Spannung gelesen. Sie
haben formuliert, was ich zum Grossteil
genauso sehe und beurteile. Und trotzdem habe
ich gemerkt, das ich hie und da in eine Art
innerliche Verteidigungsstellung gegangen bin;
das hat mich stutzig gemacht und deswegen
rekapituliere ich noch einmal für mich selbst,
wo bei mir die Fragen weitergegangen sind.

1. Der Feminismus, die feministische
Theologie als bürgerliche Bewegungen
Natürlich sind das «bürgerliche» Bewegungen,

aber dazu möchte ich endlich einmal ohne

Vorbehalt ja sagen; ich möchte mich in vollem

Bewusstsein meiner eigenen Herkunft
und gesellschaftlichen Befindlichkeit dort
solidarisieren, wo ich das im Sinn einer grösseren

Gerechtigkeit und Humanisierung der
Gesellschaft für nötig halte. Wir alle, die wir
hier miteinander reden, gehören diesem
Bürgertum an; hinter diese Tatsache können wir
nicht zurück, auch wenn wir uns bürgertumskritisch

verhalten und unsere Loyalitäten
woanders haben. Übrigens: Die Geschichte der
ersten Frauenbewegung zeigt, dass die
sogenannten radikalen bürgerlichen Feministin¬

nen die Sache der Frau in manchem
konsequenter vorangetrieben haben als etwa die
sozialistische Frauenbewegung, die (von weni-^

gen Ausnahmen abgesehen) die Frauenfrage
immer unter die Klassenfrage subsumiert hat,
ohne sich mit dem Problem des gesamtgesellschaftlich

existierenden Sexismus
auseinanderzusetzen.

Und was heisst schon «Bürgertum» — wer
ist gemeint? Die politisch Bürgerlichen, oder
jene Mittelschicht, die ihre Arbeitskraft zu
Markte trägt und je nach Bildung mehr oder
weniger dafür bezahlt bekommt? Oder das
Bildungsbürgertum, das sich schon wieder
leisten kann, bürgertumskritisch zu sein, oder
das Bürgertum, das noch etwas erwartet von
der Kirche und vom Glauben? Oder am Ende
die höhere Bourgeoisie: Die habe ich noch nie
getroffen bei meinen Kursen und Tagungen
zur feministischen Theologie, und ich denke,
die Frauen dort haben andere Sorgen, von
denen wir «Bürgerinnen» uns nicht einmal träumen

lassen.
Die Frauen, die feministische Theologie

treiben, erlebe ich so: Frauen aus dem breiten
(diffusen) Spektrum der Mittelschicht, wenige

aus dem Bildungsbürgertum, viele an jener
Altersgrenze, wo die Kinder selbständig und
traditionelle Aufgaben brüchig werden, und
wo frau sich fragt, was sie jetzt «mit dem Rest
ihres Lebens» anfangen soll. Ich weigere
mich, diese Frage als persönliches Problem
mittelalterlicher Frauen abzutun. Für mich ist
das eine persönliche, existentielle Frage, aber
auch eine eminent politische. Zu oft erlebe
ich, wie sich die geltende Arbeitsteilung
aufgrund des gesellschaftlich festgelegten
Rollenverständnisses und die tatsächlich existierende

Machtlosigkeit und Abhängigkeit von
Frauen zu einer Art «wunschlosem Unglück»
breitmachen, in einer grauen Traurigkeit und
Resignation, die sehr resistent ist. Es braucht
viel Geduld, und viele Schritte, da herauszufinden,

und ich sehe viele Frauen, die sich auf
den Weg machen, oft zögernd, weil das nicht
selten mit Konsequenzen verbunden ist, mit
Unsicherheit, Beziehungsproblemen, Liebes-

33



verlust, Leere vielleicht, und weil uns die
Fleischtöpfe Ägyptens oft lieber sind als dieser

Zustand in der Wüste, wo wir ziemlich lange

nicht wissen, wohin es geht und wie es
ausgehen wird, und wo wir den Weg neu finden,
wenn wir ihn gehen. Vierzig Jahre dauert dieser

Zustand in der Bibel. In der Symbolsprache
der biblischen Autoren heisst das: ein

ganzes Leben lang. Das bringt mich zu einem
nächsten Punkt:

2. Der .erste Schritt und der zweite Schritt
Als ich vor mehr als vier Jahren die Frauenarbeit

auf Boldern übernahm, gab es da schon
eine lange Tradition und grosse Vorbilder:
Marga Bührig und Else Kahler. Und ich selbst
war schon längst nicht mehr beim ersten
Schritt, und nicht beim zweiten, sondern
eigentlich schon weiter, und auch ungeduldig.
Da merkte ich, dass ich immer wieder mit
ersten Schritten anfangen müsste. Auch heute
muss ich noch mit ersten Schritten anfangen,
weil es immer wieder/noch Frauen gibt, die
diese Schritte noch nicht gegangen sind. Ich
müsste lernen, in dieser Spannung leben,
«dass noch nicht erschienen ist, was wir sein
werden» (D. Solle), und dass es vielleicht sehr
lange dauern würde, bis wir von diesen vielen
verschiedenen, auch disparaten, oft ziellosen
ersten Schritten des Aufbruchs den gemeinsamen

zweiten Schritt eines Weges finden würden.

Dabei haben mich zwei Sätze begleitet.
Sie stammen aus meiner ökumenischen
Schatzkiste, und (natürlich) von Männern.
«Es dauert zehn Jahre, bis eine Idee sich in
den Köpfen der Leute einnistet», hat Paul
Abrecht, der frühere Direktor der Abteilung
«Kirche und Gesellschaft» beim Ökumenischen

Rat der Kirchen, einmal gesagt. Es dauert,

bis sich Bewusst-Sein ändert. Das hat ja
etwas mit Sein zu tun, und unser Sein ändert
sich nur ganz langsam, und vielleicht nur,
wenn es sich ändern muss, wenn der Leidensdruck

uns zwingt, vielleicht auch, wenn die
Begeisterung uns trägt. Der zweite Satz
stammt von Philip Potter, dem ehemaligen
Generalsekretär des OeRK. Als er einmal
gefragt wurde, warum wir in einer bestimmten
Frage immer nur Analysen lieferten und keine

Aktionen, das sei doch recht hoffnungslos,
meinte er: «Die Aufdeckung der Wahrheit ist
der Anfang der Hoffnung.»

Indem feministische Theologie neue Wirk¬

lichkeiten erschliesst, und indem sie das
öffentlich tut, ist sie beteiligt an der Aufdeckung
der Wahrheit, und die ist in der Tat der
Anfang der Hoffnung, oder in einer andern Sprache:

Sie zeigt Zukunft an und ist somit
politisch. Auch wenn viele Frauen einstweilen
noch dabei sind, Identifikationsfiguren in der
Bibel zu suchen. Das finde ich übrigens nicht
so unpolitisch — es ist doch ein Herausstellen
aus der Verschweigungsgeschichte der Frauen,

die Erinnerung an die Opfer, aber auch
die Bewusstmachung, dass wir geschichts-
mächtig werden müssen. Und ich würde auch
zögern, eine Unterscheidung zwischen braven
feministischen Theologinnen zu machen, und
weniger braven, weil das der Wirklichkeit
meiner Meinung nach nicht gerecht wird. Ist
eine sechzigjährige Bäuerin, die immer wieder

Kurse zur feministischen Theologie
besucht, gegen den Willen des Mannes und
verbunden mit erheblichem familiärem Ärger,
«brav», und ist die junge Theologin, die auch
mal radikale Positionen formulieren kann,
aber darin durchaus nicht in ihrer Existenz
bedroht wird (und der Mann ist auch
fortschrittlich, eigentlich schon ein Feminist!),
«frech»? Mut kann frau nicht aufrechnen,
nicht einmal politische Wirksamkeit können
wir aufrechnen, weil sie über viele andere
Vermittlungen läuft als nur über politische
Institutionen oder Aktionsgruppen.

In diesem Sinn habe ich keine Gewissheit,
aber die begründete Hoffnung, dass manche
der feministisch theologischen Fragestellungen

eben doch eine (kirchen)politische
Langzeitwirkung haben werden. Wenn die Frage
nach dem Menschenbild und nach dem
Gottesbild nur eine hochtheoretische Spielerei
wäre, würde ich sie ersatzlos streichen, weil
ich dann in unserer gefährdeten Welt und mit
den Grenzen, die uns gesetzt sind, meine Zeit
tatsächlich anders verbringen würde.

Aber die Frage nach Menschenbild und
Gottesbild stellt ja die zentrale Frage nach der
Gestaltung und Verteilung der Macht. Die
Suche nach der Identität (das heisst nach der
Gleichheit mit dem Bilde Gottes, nach dem
auch Frauen erschaffen sind), die Inanspruchnahme

der Gottesebenbildlichkeit ist deswegen

nicht einfach ein «modischer Drang nach
Selbstverwirklichung», wie das Frauen oft
vorgeworfen wird (meistens von jenen, die
sich selbst lange genug verwirklicht haben).

34



Sie bezeichnet die Skepsis von Frauen gegenüber

der Vereinnahmung Gottes durch
männliche Allmachtsphantasien; sie sucht
nach einem Weg aus der Geschichte von
Herrschaft und Abhängigkeit, die unser
christliches Erbe ist; sie versucht Gott, den
unsere Tradition in den Bildern der Allmacht
beschrieben hat, in den Bildern der Liebe und
Beziehungshaftigkeit zu beschreiben.

All das empfinde ich als politisch. Gleichzeitig

empfinde ich es als Entwicklung einer
Spiritualität des Kampfes. Viele Frauen
finden in der feministischen Theologie die nötige
Ermutigung, auch anderswo Schritte zu tun.
Sie werden öffentlich, bei den «Frauen für
den Frieden», in der Solidaritätsarbeit, im
sozialpolitischen Bereich. Und sie kommen
auch wieder, um an der feministischen Theologie

weiterzudenken. Auch hier sind wir
zweite und dritte Schritte gegangen. Die Themen

sind politischer geworden, und gleichzeitig
«spiritueller», weil Frauen inzwischen

erfahren haben, dass die Arbeit in der Öffentlichkeit

verletzlich macht; wir setzen uns der
Kälte aus, der Lächerlichkeit und dem Scheitern.

Gerade da braucht es Verbundenheit
untereinander und Solidarität auch über
Gegensätze hinweg. Es braucht Orte, wo wir
aufgehoben sind, wo auch im «Kampf» ein Stück
von der «Feier des Lebens» durchleuchtet.
Viel davon erlebe ich in der feministischen
Theologie, in den Fraumünstergottesdiensten,

an Frauenkirchentagen. Wie diese zweiten

und dritten Schritte konkret aussehen,
hängt natürlich von dem politischen Umfeld
ab, in dem wir leben. Was mich zu meinem
dritten Punkt bringt:

3. Feminismus/Feministische Theologie
als Spiegelbild der Gesellschaft

Ina Praetorius rät uns, die Verschuldungskrise
feministisch zu analysieren. Ich wäre froh,

wenn die Verschuldungskrise hierzulande
überhaupt öffentlich diskutiert würde.
Entsprechende Grossanlässe, etwa die Sitzung
des Internationalen Währungsfonds in Berlin,
haben ja wahrlich keinen Sturm im Schweizer
Blätterwald verursacht, obwohl es doch genügend

Finanzinstitutionen gibt, die sich unmittelbar

betroffen fühlen müssen bei derartigen
Themen. Aber im Bewusstsein hiesiger
Bürger/innen spielen die Schulden der armen
Welt keine Rolle, und dass wir etwas damit zu

tun haben könnten, existiert nicht einmal als

Vorstellung. Drittweltthemen sind schon
längst kein Gesprächsstoff mehr, höchstens
bei ohnehin schon Motivierten, und die sind
denn auch die einzigen, die sich bei entsprechenden

Tagungen noch blicken lassen. Was
gesamtgesellschaftlich zur Belanglosigkeit
heruntergekommen ist, kann man auch den
Frauen, auch den feministisch gesinnten,
nicht abverlangen. Und fast bin ich (im
Anschluss an die Berliner feministische Soziologin

Christine Thürmer-Rohr) versucht zu
sagen, dass es nicht die Aufgabe der Frauen ist,
Feuerwehr für das brennende Haus der
patriarchalen Gesellschaft zu sein. Jedenfalls
müssen wir uns genau überlegen, in welchen
Kämpfen wir uns engagieren wollen, und wo
vielleicht wirklich nur die Verweigerung die
angemessene politische Haltung ist. Natürlich
gehört eine solche Verweigerung auch öffentlich

begründet, hier würde ich mich der
Forderung von Ina Praetorius wieder annähern.

Schliesslich: Es läuft viel mehr, als wir wissen.

Ich weiss zufällig, dass es eine Zürcher
Frauengruppe «Dicke Luft in Zürich» gibt,
die sich sehr wohl über die schlechte Luftqualität

Gedanken macht, und auch schon hie
und da agiert hat. Natürlich sind Frauenaktionen

immer bescheiden, wenig bekannt, mit
keinerlei Mitteln ausgestattet. Auf der anderen

Seite ist einiges an Vernetzung im Gang
(etwa in der in Zürich entstandenen ökumenischen

Frauenbewegung). Kein Anlass, die
Hände in den Schoss zu legen, aber auch keiner,

die Hoffnung aufzugeben. Dass es nicht
schneller geht, und dass wir uns weiter in
widerständiger Geduld üben müssen, wäre auch
ein Lernschritt für die Frauenbewegung.
Wenn wir diese widerständige Geduld nicht
lernen, könnte es sein, dass uns unsere eigenen

Erwartungen überrollen, und wir mit
einem resignierten Herzen zurückbleiben. Und
damit wäre allenfalls einer Gesellschaft
gedient, die sich immer noch und weiterhin brave,

angepasste, ruhige Frauen wünscht.
Reinhild Traitler

35


	Diskussion : "Feministische Theologie und Politik" - zum NW-Gespräch im Oktoberheft 1988

