
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 1

Artikel: Nie genug konkrete Utopie : das Beispiel "Schweiz ohne Armee"

Autor: Spescha, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marc Spescha

Nie genug konkrete Utopie
Das Beispiel «Schweiz ohne Armee»

Einleitend ein persönliches Bekenntnis:
Ich spreche heute über eine mehrjährige
Liebe. Auch wenn die Zeit der ganz grossen

Verliebtheit inzwischen verebbt ist,
wollte ich meine öffentliche Freundin
auch heute nicht missen. Wenn sie in den
letzten Jahren auch wiederholt in Verruf
gebracht, geschmäht oder gar totgesagt
wurde, kann es keinen Zweifel daran
geben, dass sie lebt. Die Freundin, von der
die Rede ist, heisst Utopie; mit ihrem
ganzen paradoxen Namen konkrete Utopie.

Ich will versuchen, am Beispiel der
Initiative «für eine Schweiz ohne Armee
und für eine umfassende Friedenspolitik»

Inhalt und Bedeutung einer konkreten

Utopie zu beschreiben. Die «Gruppe
für eine Schweiz ohne Armee» (GSoA)
bekennt sich seit ihrem Bestehen
ausdrücklich zu einem entsprechenden
Politikverständnis. Heute nun soll der reichlich

strapazierte Begriff der Utopie als
konkrete Utopie veranschaulicht und
differenziert herausgearbeitet werden.

Utopie — das ist ein klangvolles Wort
und ein schillerndes zugleich. Es löst sehr
unterschiedliche Assoziationen aus.
Landläufig gilt es als Etikette für
Phantastereien und Hirngespinste. Der Utopist
ist demgemäss ein realitätsferner
Schwärmer, der realpolitisch nicht ernst
zu nehmen ist. «Das ist doch Utopie!»
hört man allenthalben auch — in dieser
Version klingt Utopie dann bereits wie
ein Schimpfwort. Eine Entrüstung
schwingt darin mit, die weniger einer
weltfremden Vision, als einem als
bedrohlich empfundenen Denken gilt, das
der Wirklichkeit gefährlich werden
könnte. Die Einreichung der GSoA-In¬

itiative führte beispielsweise beim EMD
zu einer Entrüstung dieser Art, da es
bereits den Gedanken an eine «Schweiz ohne

Armee» als «verantwortungslos»
abtat. Da stiftet die Utopie offensichtlich
Unruhe, weil sie eben nicht so fernab der
Realität liegt wie ein harmloses Luft-
schloss. Dem EMD ist das Lachen
vergangen, wenn es so gebieterisch aus der
Reserve tritt und am liebsten den freien
Gedanken verbieten möchte.

Positive und negative Utopien
Ich habe bisher die GSoA-Initiative als
Utopie identifiziert. Dabei ist der Begriff
noch nicht näher definiert. Deshalb will
ich zunächst ein paar Klärungen machen
zu seiner historischen Bedeutung und
Wandlung. Der Begriff «Utopie» geht
zurück auf die griechischen Wörter «ou»
(nicht) und «topos» (Ort), meint also
einen Nicht-Ort, oder besser zu deutsch:
ein «Nirgendwo». Erstmals tritt der
Begriff «Utopie» im Jahre 1516 als Titel
von Thomas Morus' Abenteuerroman
«Utopia» in Erscheinung. Utopia ist der
Name einer fernen, imaginierten Insel,
wo Menschen ein Freiheitsideal verwirklicht

haben. Die Beschreibung der
Lebensumstände in Utopia liest sich als

Kontrastprogramm zur Lebenswirklichkeit
des Thomas Morus im England von

Heinrich VIII., der den Lordkanzler Morus

im Jahre 1535 übrigens köpfen liess.
In Utopia zählt Eigentum nichts, das Leben

ist gekennzeichnet von religiöser
Toleranz, und im Zentrum des Alltags steht
nicht die Arbeit, sondern die Pflege
geistiger und sinnlicher Bedürfnisse.

In der Tradition von Morus, aber teil-

13



weise mit anderen Akzentuierungen und
gesellschaftlichen Idealvorstellungen
folgen in den Jahrhunderten danach weitere

Beschreibungen des idealen Staates.
Nicht in einer räumlichen Ferne, sondern
zeitlich in der Zukunft siedeln im 19.
Jahrhundert vor allem die Frühsozialisten

ihre Sozialutopien an. Aus dem
Nirgendwo ist hier das Noch-Nicht geworden,

die Utopie zum Entwurf einer real
möglichen Zukunft. Saint-Simon und
Fourier, um nur zwei der sogenannten
Utopisten zu nennen, rechnen bereits mit
den wirtschaftlichen Produktivkräften
und sehen ihre Utopien als Beschreibungen

einer solchen Zukunft.
Am stärksten wird diese

Zukunftsorientierung dann in der Prophétie des
Karl Marx. Im wissenschaftlich fundierten

Marxismus mündet die gesellschaftliche
Entwicklung mit historischer

Notwendigkeit in die klassenlose Gesellschaft.

Die Beschreibung von Utopie
weicht hier weitgehend wissenschaftlicher

Analyse.
Heute wissen wir allerdings: Die grossen

Würfe von einst haben sich nicht
verwirklicht. Auch die marxistische Utopie
ist, aller «historischen Notwendigkeit»
zum Trotz, nicht in einer Weise konkret,
das heisst Wirklichkeit geworden, wie
sich Marx dies vorgestellt hat. Herausgekommen

sind vielmehr quasi-religiöse
Dogmen und autoritäre Staatsordnungen,

welche die Realität aus den Augen
verloren, wenn nicht einfach vergewaltigt
haben! Der Zweck sollte da die Mittel
heiligen, selbst Massenexekutionen
mochten als historisch unausweichlich
erscheinen. Indem die Frage nach dem
humanen Weg in die Utopie unter den
Tisch gewischt wurde, wurde auch das
Ziel selbst zumindest streckenweise bis
zur Unkenntlichkeit entstellt. «Stalinismus»

mag hier als Stichwort genügen.
Nun gibt es aber nicht nur von ihrem

Weg abgekommene Utopien. Es gibt
auch die zum vornherein schäbigen,
negativen, etwa die technokratischen
«Plastikutopien», die dem Machbarkeits¬

wahn entsprungen sind. Erhard Eppler
hat mit Blick auf die moderne (Un-)Si-
cherheitspolitik von der «tödlichen Utopie

der Sicherheit» gesprochen — und
dabei noch nicht einmal an SDI gedacht.:

Hier ist also festzustellen: Utopie — sei
es als fertiger Gesellschaftsentwurf oder
als Zukunftsvision oder bloss als gestaltender

Blick in die Zukunft — ist noch
keine positive Qualität an und für sich.
Wer nun — wie etwa die GSoA — den
Begriff der Utopie positiv besetzen will,
versucht sie deshalb von der Illusion oder
vom technokratischen Machbarkeitswahn

abzugrenzen. Ist dies auch
unausweichlich, so hat man sich doch vor Augen

zu halten, dass es letztlich nicht darum

geht, einen Begriff für sich zu
vereinnahmen, sondern darum, klar zu sagen,
was man unter der Utopie, von der man
spricht, versteht. Welche Utopie und wofür

eine Utopie? das ist hier die Frage.

Das Projekt der GSoA
als positive Utopie
Die GSoA führt den Inhalt ihrer Utopie
bereits in ihrem Namen. In der Initiative
wird die Utopie einer «Schweiz ohne
Armee» noch erweitert um den Zusatz
einer «umfassenden Friedenspolitik». Die
Utopie der GSoA zielt also gegen das
staatliche Fundament des Gewaltglaubens,

das in der Armee institutionalisiert
ist. Mit der Abschaffung der Armee wird
die unerlässliche Voraussetzung der
militärischen Kriegführung beseitigt. Der
Krieg wäre damit nicht nur materiell
nicht mehr führbar, gleichzeitig würden
auch ein in der Schweiz ganz besonders
bedeutsamer Träger nationaler Identität,
eine extrem hierarchische Sozialisa-
tionsagentur und die Basis des
«militärisch-industriellen Komplexes» beseitigt.

Das allein macht aus dem Projekt
der GSoA schon eine positive Utopie,
erklärt aber auch die trotz schwindender
Feindbilder mit Nachdruck betonte Un-
erlässlichkeit der Schweizer Armee.
Bekanntlich macht der Kurs Gorbatschows
die Promotoren des kommunistischen

14



Feindbildes hierzulande zunehmend nervös.

Abrüstungsbestrebungen aus dem
Osten sind äusserst lästig. Sigi Widmer
spricht in Anbetracht dessen, wenngleich
mit taktischem Kalkül, von einem Ja-
Stimmenanteil für die GSoA-Initiative
von 40 Prozent. Die Legitimationsbasis

der Schweizer Armee ist jedenfalls
seit der Einreichung der Initiative nicht
grösser geworden, im Gegenteil.

Nun ist leicht einzusehen, dass auch
mit der Abschaffung der Armee das
Paradies noch nicht ausbrechen wird. Aus
diesem Grunde hat sich die GSoA nicht
auf die Abschaffungsforderung
beschränkt, sondern die positive Utopie,
die — wie gesagt — bereits in dieser
Negation liegt, mit einem konstruktiven
Element ergänzt: der umfassenden
Friedenspolitik. Die Abschaffung der Armee
bedeutete noch nicht automatisch die
Überwindung jeglicher gesellschaftlicher
und staatlicher Gewaltverhältnisse. Global

wären die Kriegsursachen nur in
geringem Masse angetastet. Namentlich die
Zeitbombe Nord-Süd-Konflikt wäre
durch eine Schweiz ohne Armee kaum
entschärft. Ursächlicher Kampf gegen
den Krieg verlangt vielmehr nach einer
weltweit verwirklichten sozialen Gerechtigkeit.

Darum können der GSoA die
schweizerische Aussenwirtschaftspolitik,
die Stellung der Banken als Hort von
Fluchtgeldern und die Flüchtlingspolitik
unseres Landes ebensowenig gleichgültig
sein wie die Rolle des Internationalen
Währungsfonds in der Welt. Denn Friede
erschöpft sich nicht in Regierungsdiplomatie.

Es bedarf vielmehr eines anderen
Denkens im Verhältnis zur Welt, das
umfassend zur Geltung gelangt. Das soll der
im Initiativtext enthaltene Passus: «die
Schweiz fördert die Solidarität unter den
Völkern», zum Ausdruck bringen.

Die GSoA bemüht sich seit einiger
Zeit, eine öffentliche Diskussion darüber
in Gang zu bringen und zum Beispiel
sowohl mit Drittweltgruppen als auch mit
Feministinnen ins Gespräch zu kommen,
um Klarheit darüber zu gewinnen, was

umfassende Friedenspolitik heissen
könnte. Vieles ist hier auch bis jetzt vage
geblieben und unfertig und wird das wohl
noch bleiben. Das ist eine Schwäche und
Qualität unserer Utopie zugleich:
Schwäche, weil es das Bedürfnis vieler
Menschen nach klaren, definitiven
Antworten enttäuschen muss; Qualität, weil
es sich für die Zukunft offenhält, zu
einem gesamtgesellschaftlichen Denkpro-
zess einlädt. Vor allem masst sich die
GSoA nicht an, einen totalen
Gesellschaftsentwurf zu formulieren. Sie wischt
die Frage nach dem Weg nach Utopia
nicht unter den Tisch und hält die
Zielbestimmung oder die Gestaltung einer
humaneren Zukunft offen. Das ist denn
auch eine Sache, die einer intensiven und
langen politischen Auseinandersetzung
bedarf.

«Abscheu vor dem Paradies»?
Soviel zur Frage nach dem Inhalt der
Utopie der GSoA. Nun zur Frage nach
dem «wozu?» unserer Utopie. Ja, warum
eigentlich Utopien? Radikal und vehement

hat etwa in jüngerer Zeit die Feministin

Christine Thürmer-Rohr das Hoffen

auf bessere Zeiten als irreführend
verworfen. In ihrem brillanten Essay unter

dem Titel «Abscheu vor dem Paradies»

nimmt sie Abschied von jeder
Hoffnung auf eine bessere Zukunft und
verabschiedet damit gleichzeitig die Utopie

als eine vermeintlich gesellschafts-
verändernde Kraft.

In einer kritischen Auseinandersetzung

mit Ernst Bloch und seinem «Prinzip

Hoffnung» ergreift sie Partei für das
Sein in einer hoffnungslosen Gegenwart:

«Wir sollten mehr an das Ende eines
Tages als an das Ende der Welt denken.
Wir sollten die Paradiese auf sich beruhen

lassen. Es sind keine Zufluchtsstätten.
Wir haben nur eine Welt, das ist diese.

Wir sollten versuchen, in dieser Zeit
hoffnungslos-gegenwärtig zu leben.»2

Thürmer-Rohrs Abschied von jeder
Zukunftshoffnung ergibt sich für sie als
Feministin vor allem aus der historischen

15



Analyse der Stellung der Frau in der
fortschrittsgläubigen abendländischen
Kulturentwicklung. Die Folgen des
Fortschrittsdenkens sprechen für sie eine
beängstigend klare Sprache:

«Die Besessenheit vom Zugriff auf
die Zukunft, der weltschöpferische
Schwung, hat den Menschen gerade nicht
friedlichen oder harmlosen Paradiesen,
sondern der Ausrottung und der
Selbstausrottung, den Gewalttaten der
Erkenntnis und dem moralischen Kretinismus

nähergebracht. In ihrer Zukunftsbesessenheit

gerieten den Männern ihre
Erfindungen immer wieder zur Waffe,
und die Intelligenz konzentrierte sich zu-
kunftsgerichtet und hoffnungsvoll auf
das Ausdenken von Abschreckungssystemen,

auf Strategien der Machtsicherung

und Machterweiterung, auf
Feindforschung, Spionage und Geheimdienste,

kriegerische Aufklärung, Propaganda,
Volksverführung und -verdummung.»3

Das mahnt uns zweifellos mehr an
Epplers «tödliche Utopie der Sicherheit»
als an die Utopie als schöpferische Kraft.
Thürmer-Rohr will aber nicht nur die
schlechte, die negative Utopie
verabschieden, sondern jede Hoffnung auf die
Zukunft:

«Wenn die Hoffnung auf Besserung
der Lebensmotor ist, folgt zwangsläufig
die erneute und verstärkte
Wirklichkeitsverleugnung. »

Aus dieser ernüchternden Einschätzung

heraus plädiert die Feministin für
ein Leben ganz im Hier und Jetzt:

«Wir sollten leben lernen in der
Gegenwart. Unsere Situation zwingt uns zu
erkennen, dass wir unsere Ansprüche an
uns selbst und andere nicht aufschieben
und vertagen können. Wir können es uns
nicht leisten, das, was wir tun und sein

könnten, auf eine Zukunft zu verlagern.
Die Bewährungsprobe findet jetzt statt.
Alles, was wir zu tun haben, haben wir
jetzt zu tun. Ich plädiere also für die ganze

verrottete Gegenwart. Sie ist unsere
einzige Gelegenheit. Sie ist das Leben,

das wir haben. Sie und keine andere birgt
den Stoff, um unsere Kräfte zu entwik-
keln.

Sich auf die Gegenwart zu konzentrieren,

Sinngebung zu entthronisieren und
sich vom Zukunftsschwung zu
verabschieden ist kein Verzweiflungsakt, ist
überhaupt kein Symptom für Müdigkeit,
Kraftlosigkeit und Resignation; vielmehr
eine Befreiung von Unrat, eine Art
Säuberung.»4

Thürmer-Rohrs Argumente sind
bedenkenswert. Sie werfen die Frage auf
nach dem Wirklichkeits- beziehungsweise
Gegenwartsbezug unserer Utopie, nach
ihrer Gültigkeit im Hier und Jetzt. Hat
die Zukunftsorientierung abzudanken,
oder kann sie im Paradox der konkreten
Utopie vor den Forderungen des Tages
bestehen?

Hoffnungspotentiale
in der schweizerischen Realität
Ernst Bloch, auf den der Begriff der
konkreten Utopie zurückgeht, betonte, die
Utopie müsse immer in Berücksichtigung

gesellschaftlicher Entwicklungsmöglichkeiten

und Regungen sowie
wirtschaftlicher Tendenzen formuliert
werden.5 Das sollte verhindern, dass blosse
Hirngespinste herauskommen oder eine
trügerische Hofferei auf bessere Zeiten.

Hoffnung wird dabei bei Bloch in dem
Masse zur fundierten Hoffnung wie die
Utopie zur konkreten Utopie, eben weil
mit der Realität gerechnet wird, aber
auch mit den darin schlummernden und
als solchen erkannten Potentialen. Prüfen

wir nachfolgend, wie weit die GSoA
die Realität bedacht hat, sich sowohl auf
gesellschaftliche Regungen und Wünsche

als auch auf politische und
wirtschaftliche Tendenzen und Möglichkeiten

abstützen kann und insofern konkret
ist. Hier nur einige Stichworte zu ermutigenden

Anzeichen in der Realität:
- Die Erfahrungen der GSoA mit der
Initiative haben bestätigt, dass viele
Menschen von dieser Utopie angesprochen
werden. Der Traum vieler Einzelner er-

16



mutigte ein gemeinsames Projekt, das eine

neue Perspektive für einen neutralen
Kleinstaat im Zentrum Europas anzeigt.
Dem tabuisierten Mythos der nationalen
Wehrgemeinschaft wurde damit erstmals
und unmissverständlich die Ehrerbietung

aufgekündigt.
- Der Wehrwille erodiert von Genf bis
zum Ural und weiter hinein ins sowjetische

Tiefland. Von dort erreichen uns
jedenfalls Meldungen über pazifistische
Regungen, in Polen und Ungarn scheinen

Zivildienste für Wehrdienstverweigerer

eingeführt zu werden, und in der
Bundesrepublik Deutschland ist die Zahl
der Kriegsdienstverweigerer in diesem
Jahr sprunghaft angestiegen. Auch bei
uns ist ein geschwundener Wehrwille
registriert worden, obwohl er sich noch
nicht in einer Zunahme von
Militärverweigerungen niederschlägt.
- Der Abstimmungserfolg in Rothenthurm,

wenngleich hautpsächlich ökologisch

motiviert, ist immerhin bemerkenswert

und seit 1949 erst die zweite unmittelbar

erfolgreiche Volksinitiative
- Zu beobachten sind Tendenzen zum
Regionalismus: Im Kampf gegen
Waffenplätze, Atommüllager, AKWs und
neue Wasserkraftwerke wendet sich ein
regional abgestützter Widerstand gegen
angeblich übergeordnete nationale
Interessen. Die Ansprüche auf Lebensqualität

verlangen die Aufkündigung einer
nationalen Loyalität. Heimat(liebe) gerät

in Widerspruch zur Nation.
Landverteidigung steht gegen Landesverteidigung.

- Die identitätsstiftende Funktion eines
nationalstaatlichen Kollektivs wird auch
durch die internationale Tragweite vieler
Probleme geschwächt: Das «nationale
Souveränitätsdogma» ist zwar einem
Beitritt der Schweiz in die UNO im Wege
gestanden, faktisch aber zunehmend
ausgehöhlt worden. Stichworte sind:
transnationale Konzerne, EG-Binnenmarkt
usw. Wie zudem allgemein bekannt ist,
scheren sich fliessende Gewässer, eine
vergiftete Luft und radioaktive Wolken

wenig um nationale Grenzen. Die
moderne Zivilisation kann ihre ökologischen
Probleme nur noch übernational bewältigen.

Am wenigsten lässt sich Sicherheit
durch nationalstaatliche Souveränität,
und das heisst: durch nationale
Drohgebärden und Gewaltanwendung, garantieren.

Vor diesem Hintergrund leuchtet ein:
Mit dem militärisch fundierten Nationalegoismus

von heute dürfte eine Schweiz
ohne Armee nicht mehr viel gemeinsam
haben. Anstelle militärisch-national
kompensierter Minderwertigkeitsgefühle

könnte ein regional fundiertes
Heimatgefühl treten, das sich gleichzeitig mit
einer übernationalen Solidarität verbinden

würde. Eine solche Verknüpfung
scheint mir denkbar, da gerade aus der
Erfahrung von Selbstbestimmung im
unmittelbaren Lebensumfeld jenes
Selbstvertrauen erwächst, das offen und
neugierig macht für die Geheimnisse der
Welt und für die Nöte anderer.

Ist es nicht vorstellbar, dass mit einer
derartigen, gleichzeitig regionalen und
übernationalen Identität das nationalistische

Abwehrdenken in Form von Frem-
denhass und militärischer Wehrbereitschaft

überwunden werden könnte? Ich
weiss, das klingt noch allzu abstrakt, soll
aber dazu einladen, das eigene Selbstverständnis

als Individuum und das öffentliche

Leben nicht primär an einem nationalen

Staats-Horizont zu orientieren.
Zum Beispiel: Ich fühle mich ebenso sehr
als Bewohner des Zürcher Stadtkreises 5

und als Angehöriger einer europäischen
Friedensbewegung wie als schweizerischer

Staatsbürger.

Das Ende nationalstaatlicher
Zukunftsbewältigung
Der von der GSoA bisher noch kaum
entdeckte schweizerische Philosoph und
Literat Denis de Rougemont hat schon
vor Jahrzehnten das nahende Ende
nationalstaatlicher Zukunftsbewältigung
erkannt:

«Jedes Jahr wird offensichtlicher, dass

17



der Komplex Nationalstaat — Armee —

Industriewirtschaft' die Macht im Rahmen

der existierenden Gesetze nicht
mehr auszuüben weiss oder nicht mehr
ausüben kann. Das System ist am
Ende.»6

Der Nationalstaat ist für viele Probleme

im Kleinen zu gross und für die grossen

Probleme zu klein.
Für die europäische Zukunft hatte de

Rougemont eine Vision von erstaunlicher

Aktualität. Den heute zu beobachtenden

Tendenzen zur Belebung einer
militarisierten europäischen
Verteidigungsgemeinschaft, worin Neutrale
kaum Platz finden, setzte de Rougemont
die Alternative eines EoA (Europa ohne
Armee) entgegen. Die Ablehnung des

Atomkrieges führte ihn zur Forderung
nach Abschaffung der Nationalstaaten
als Träger künftiger Kriege. Europa
dürfte dann natürlich nicht zu einer
Föderation vieler Schweizen werden, zu
einem militarisierten Europa also:

«Wenn aber allein das Europa der
verbündeten Regionen abrüstet, werden Sie
fragen, wird das genügen, um die anderen

Grossen zur baldigen Nachahmung
zu veranlassen? Das weiss niemand, aber
niemand kennt ein besseres Mittel, um
die anderen zum Abrüsten zu bewegen.
Es ist riskant, aber das ist das einzige, und
sehr viel grösser wäre das Risiko, nichts
zu tun.»7

Soweit de Rougemont bereits vor über
zehn Jahren. Vor diesem Hintergrund
wirkt die Forderung nach Abschaffung
der Schweizer Armee als durchaus
bescheidener, aber immerhin erster Schritt
in die richtige Richtung, als ein Nahziel,
eine ausgesprochen konkrete Utopie;
denn im Vergleich zur Forderung eines
total abgerüsteten Europa nimmt sich die
Abschaffung der Schweizer Armee als
wahrlich risikoloses Unterfangen aus.
Vor dem beschriebenen Hintergrund
wird die GSoA zu einem Phänomen
europäischer Relevanz, wie zum Beispiel
Petra Kelly zugesteht:

«Ich glaube auch, dass gerade kleine

neutrale Länder eine spezielle Chance
hätten, so bald als möglich eine Debatte
über nicht-militärische Friedenspolitik
zu beginnen, wie dies zum Beispiel die
GSoA mit der Armeeabschaffungsinitiative

unternimmt.»8
Als Ausdruck und Verstärker

gesellschaftlicher Strömungen und realer
Entwicklungsmöglichkeiten in Richtung Welt
ohne Waffen ist die GSoA-Initiative —

so lässt sich jetzt begründet sagen - das
Paradebeispiel einer konkreten Utopie!

Vorwegnähme des Künftigen
im Hier und Jetzt
Konkrete Utopie verlangt nun freilich
auch die Vorwegnahme des Künftigen im
Hier und Jetzt. Ganz im Sinne Thürmer-
Rohrs: «Die Bewährungsprobe findet
jetzt statt.» Sicher wird das bereits durch
ein politisches Engagement für die Sache
der GSoA teilweise eingelöst. Das Postulat

der Gegenwärtigkeit als weiterer
Bestandteil des Konkreten der Utopie will
aber noch mehr: Wer für eine gewaltfreie
Gesellschaft plädiert, die nicht mehr auf
Gewaltverhältnissen beruht, und wer die
gewaltträchtige Realität in Staat,
Wirtschaft und Gesellschaft nicht mehr
akzeptiert, kann zum Beispiel nicht gleichgültig

sein gegenüber den subtilen und
auch eigenen Mechanismen patriarcha-
ler Gewohnheiten. Ansprüche auf ein
anderes Leben sollen bereits im Heute
eingefordert und ansatzweise gelebt werden.

Mit den Worten von Thürmer-
Rohr:

«Ich gehe davon aus, dass wir in dieser
verrotteten Gegenwart Möglichkeiten
haben, zu leben und leben zu lernen; dass

unsere einzige Rettung darin zu suchen
ist, ganz auf dieses Leben gerichtet zu
sein, so intensiv wie möglich, das Gegebene

auszuschöpfen, das Leben zu
erfassen.»9

Eine solche Präsenz im Gegenwärtigen
sollte nun allerdings nicht daran

scheitern, dass man die fundierte, durch
Fakten begründete Hoffnung auf eine
lebenswerte Zukunft aufgibt. Ich kann je-

18



denfalls nicht sehen, dass die motivierende
Kraft einer solchen Hoffnung in die

Irre führen oder einem lernbereiten
Engagement im Hier und Jetzt im Wege
stehen muss, im Gegenteil. Gerade die Utopie

bedarf um der Glaubwürdigkeit willen
einer zumindest teilweisen Vorwegnahme
künftiger Wirklichkeit, nicht zuletzt will
hier auch die Lebenslust zu ihrem Recht
kommen Mief und Griesgram sind
nicht geeignet, Menschen auf den
Geschmack politischer Taten zu bringen.

Davon abgesehen glaube ich aber
sagen zu können: Die Utopie und die
politische Mobilisierungskraft des Projektes
«GSoA» verhält sich zum Kampf gegen
ein neues Sturmgewehr oder für weniger
Panzer wie die Abschaffung der Gefängnisse

zur Forderung nach einer «stufenweise

Verbesserung der Gefängnisbetten»

(Walter Benjamin). Im Unterschied
zum Postulat der «Abschaffung der
Gefängnisse» ist die Abschaffung der
Armee aber doch sehr viel konkreter, das
heisst real möglich und plausibel.
Demgegenüber kann ich nicht sehen, dass das
Postulat für weniger Panzer oder für die
stufenweise Verbesserung der
Gefängnisbetten zu einem Engagement anstiften

könnte. Hier wie dort fehlt jede visionäre

Kraft, Politik wird zu zielloser
Geschäftigkeit und Langeweile. Habermas'
Feststellung wird da zweifellos bestätigt:

«Wenn die utopischen Oasen
austrocknen, breitet sich eine Wüste von
Banalität und Ratlosigkeit aus.»10

Es mag sein, dass das konservative
Denken und Verhalten den Menschen
hierzulande näher ist als das progressive.
Auch die Erfahrungen der GSoA können

hier noch nicht als Gegenbeweis
angeführt werden. Gegen die Macht der
Gewohnheit, das Streben nach Sicherheit

— wie irrational auch immer — und
die Selbstgefälligkeit und Teilnahmslosigkeit

der Satten ist auch mit konkreter
Utopie beziehungsweise mit der Vision
einer anderen Schweiz nicht leicht
anzukommen. Kein Anlass zu blinder Euphorie

also.

Andererseits: Utopisches Bewusstsein,
ein Denken, das sich nicht abgibt mit
dem, was ist, sondern das handelnd dorthin

aufbricht, wo die Wirklichkeit morgen

sein könnte, ein Denken, das Tatsachen

in die Zukunft sät, ist auch heute, 20
Jahre nach 1968, nicht entbehrlich
geworden, im Gegenteil! Es ist vielmehr
Medizin gegen vorzeitige Vergreisung
und realpolitische Phantasielosigkeit. Es
hilft über die Klippen der Resignation
und Ernüchterung hinweg, ist aber
gleichzeitig Anlass zum Handeln im Hier
und Jetzt. «Träumt einer allein, ist es nur
ein Traum, träumen viele gemeinsam, ist
es der Anfang von etwas Neuem», sagt
ein brasilianisches Sprichwort. Ich glaube,

die GSoA hat das nicht schlecht
illustriert. Auf die Frage «Abschied von der
Utopie?» lautet die Antwort für mich
deshalb auch heute noch: «Nie genug
konkrete Utopie!» (Bloch)

1 Vgl. Erhard Eppler, Die tödliche Utopie der
Sicherheit, Hamburg 1983.

2 Christine Thürmer-Rohr, Abscheu vor dem
Paradies, in: Vagabundinnen. Feministische Essays,
Berlin 1987, S. 25.

3 A.a.O., S. 27.
4 A.a.O., S. 29.
5 Vgl. Ernst Bloch, Abschied von der Utopie?,

Frankfurt am Main 1980.
6 Denis de Rougemont, Die Zukunft ist unsere

Sache, Stuttgart 1980, S. 115f.
7 A.a.O., S. 283.
8 Petra Kelly, Für Neutrale gibt es keinen Platz in

der EG, in: friedenszeitung, September 1988.
9 Thürmer-Rohr, a.a.O., S. 31.

10 Jürgen Habermas, Die Krise des Wohlfahrtsstaates

und die Erschöpfung utopischer Energien,
in: Die neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt am
Main 1985, S. 161.

19


	Nie genug konkrete Utopie : das Beispiel "Schweiz ohne Armee"

