
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 1

Artikel: Weibliche Reproduktion aus der Sicht feministischer Ethik

Autor: Briner, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marianne Briner

Weibliche Reproduktion
aus der Sicht feministischer Ethik

In den vergangenen zehn Jahren ist die
Reproduktionsethik aus den Fragen um
Empfängnisverhütung, Schwangerschaftsabbruch

und die neuen Fortpflanzungstechnologien

(In-Vitro-Befruchtung /
Embryo-Transfer, Geschlechtsbestimmung,

pränatale Diagnostik) entstanden.
In diesen Diskussionen wird immer wieder
davon gesprochen, dass die neuen
Reproduktionstechnologien das menschliche
Leben tangieren. Es wird jedoch
unterschlagen, dass ausschliesslich die Frauen
davon betroffen sind. Die speziellen und
unvergleichlichen Beziehungen zwischen
Frau und Reproduktion werden im
allgemeinen ignoriert und verleugnet.

Wenn ich nun in den folgenden
Überlegungen als Vertreterin feministischer
Ethik spreche, so heisst das nicht nur,
dass ich von den Frauen, ihrem
Lebenszusammenhang, ihren Erfahrungen und
Interessen ausgehe, sondern auch, dass
ich gleichzeitig versuche, traditionelle,
von Männern erarbeitete Vorstellungen
von Moral und Ethik, die das Herrschaftsgefälle

zwischen Frauen und Männern
nicht thematisieren, zu hinterfragen. Ein
derartiger, frauenzentrierter Ansatz
deckt zum einen gesellschaftliche
Unterdrückungsmechanismen über Frauen auf
und ermöglicht zum andern neue, die
Frauen angemessen berücksichtigende
Fragestellungen und Lösungsmöglichkeiten

in bezug auf den weiblichen
Reproduktionsbereich.

1. Ausschluss von Frauen und ihren
Interessen aus dem ethischen Diskurs
In der traditionellen Ethik kommen
Frauen als Subjekte nicht vor, es ist ganz

allgemein die Rede vom Menschen.]
Feministische Ethik jedoch benennt und
beschreibt die handelnden Subjekte; sie

zeigt auf, dass nicht «der Mensch» die
neuen Reproduktions- und Gentechnologien

erfunden und entwickelt hat,
sondern die weisse Männerelite an der Spitze

der gesellschaftlichen Machtpyramide.
So ist nie die Frage gestellt worden,

ob die neuen Technologien die
Lebensumstände und Reproduktionsbedingungen

für Frauen verbessern, also zum guten

Leben von Frauen beitragen: Die in
unserer Gesellschaft gültigen
Wertvorstellungen - zum Beispiel Menschenwürde,

Freiheit der Person, Persönlichkeitsentfaltung,

Gerechtigkeit, Lebensqualität

- werden zwar diskutiert, aber nie im
Hinblick auf die offensichtlich und
ausschliesslich direktbetroffenen Frauen.

Es werden im Bereich dieser modernen
Technologien auch nur diejenigen als

handlungsfähig und handlungsberechtigt
betrachtet, die sie beherrschen: also
Wissenschaftler, Mediziner, Geldgeber und
Politiker. Das heisst, dass der traditionelle

ethische Diskurs als Diskursteilnehmer
(sie) nur die Spitze der Machtpyramide
einbezieht. Frauen bleiben mit ihren oft
unausgesprochenen Bedürfnissen, Interessen

und Rechten unberücksichtigt. Die
Frauen und ihre Reproduktionsfähigkeiten

sind das Forschungsgebiet männlicher

Wissenschaft. Die herrschende Moral

nimmt Frauen nicht als moralische,
verantwortlich handelnde Subjekte zur
Kenntnis, sondern weist ihnen aus
Männersicht ihren Platz in unserer Gesellschaft

zu.
Diese Fremdbestimmung von Frauen



ist jahrhundertelang mit der angeblichen
Minderwertigkeit des weiblichen
(«schwachen») Geschlechts sowie mit
der Abwertung und Pathologisierung des
weiblichen Körpers und der Rolle der
Frau im Bereich der Reproduktion legitimiert

worden. Männer haben seit der
Antike mit der Biologie und der
Gebärfähigkeit der Frauen Politik gemacht und
Frauen als vernünftige Subjekte von der
Mitbestimmung und Mitgestaltung des
gesellschaftlichen Gefüges ausgeschlossen.

Die Abwertung und Pathologisierung
zentraler Erfahrungs- und

Lebensbereiche der Frau (als charakteristische
Denkart einer androzentrischen Kultur)
verhindern, dass Frauen mit ihren Werten,

Fähigkeiten und Prioritäten sich
wirksam einbringen können.

2. Sexpolitische Verzeichnung der Frau
und ihrer Rolle im Reproduktionsbereich
seit der Antike
Es lässt sich für die vergangenen dreitausend

Jahre westlicher Kulturgeschichte
nachweisen, dass androzentrische
Philosophien und Weltanschauungen zu
einem erheblichen Teil auf Theorien über
den menschlichen Körper — und zwar
speziell den weiblichen Körper — basieren.2

Die Frau als «Abart» - der Mann
als «Lebenspender»
Die physiologischen Untersuchungen
der Antike sind nicht eine Richtung der
Medizin, sondern jeweils wichtiger
Bestandteil der Philosophie und ihrer Schulen.

Überall dort, wo exaktes Wissen
fehlt, füllen gerade in bezug auf den
weiblichen Körper frauenfeindliche
männliche Phantasien und phantastische
Theorien die Lücken.

Die meisten Naturwissenschaftler und
Philosophen der Antike stellen sich den
Mann als Erzeuger von Leben in der
Frau vor. Aristoteles (384-322 v. Chr.)
betrachtet die Frau als Abart, wenn auch
als eine, die in der Natur selbst
vorkommt. Der Mann dagegen ist der Le¬

benspender: Das Sperma flösst der toten
Materie, für die Aristoteles das
Menstruationsblut hält, die Seele ein. Während

der männliche Samen Träger der
Form, des eigentlichen schöpferischen
Zeugungsprinzips ist, liefert die Frau in
ihrem Menstrualblut lediglich die rohe
Materie, aus der das Kind gebildet wird.
Aristoteles hat eine Ära der Vergötzung
des Spermas begründet, die bis heute
andauert.

Galenos (131-201 n. Chr.) bezeichnet

den gesamten Fortpflanzungsapparat
der Frau als minderwertig gegenüber den
Organen des Mannes. Die männlichen
Genitalien betrachtet Galenos als
Extraversion der weiblichen; gleichzeitig
repräsentiere diese Extraversion ein
entwickeltes Stadium. Thomas von Aquin
(1225-1274) hält sich an die aristotelische

Reproduktionstheorie und begründet
die biologische Minderwertigkeit der

Frau damit, dass sie «gemeiner» und
«wertloser» («ignobilior» und «vilior»)
als der Mann sei, da sie es nicht vermöge,
Blut in Sperma umzuwandeln und
deshalb unfähig sei, ein menschliches Wesen
hervorzubringen. Ausserdem sei sie

funktionell minderwertig, weil sie nur das
passive Prinzip des Uterus vertrete und
die Ernährung für das Embryo liefere.

Die Hysterie
als «Krankheit weiblichen Geschlechts»
Der postulierten Minderwertigkeit der
weiblichen Reproduktionsorgane und
Fortpflanzungsfähigkeiten - auch die
Menstruation hat im Laufe der Geschichte

ihre patriarchale Klassifizierung
entweder als Folge der Sünde und damit als
Sündenmal, als Unreinheit, Gift,
zivilisatorische Fehlleistung, als Äquivalent
verbrecherischer Taten sowie als Zeichen
der verfehlten Bestimmung erfahren3 -
begegnen wir im 19. und 20. Jahrhundert
wieder mit der Hysterie als Kernstück der
«Krankheit weiblichen Geschlechts».4

In den hippokratischen Schriften
(Über die Krankheiten der Frauen) er-



scheint das Wort «Hysterie» erstmals.
Als Krankheit der Gebärmutter konnte
Hysterie nur bei Frauen vorkommen.
Plato hatte die Gebärmutter zur «lebenden

Kreatur» mit dem Wunsch, schwanger

zu sein, erklärt. Durch lange
Unfruchtbarkeit werde sie verletzt und
gekränkt; sie wandere dann durch den Körper

und blockiere die Atemkanäle, was
zu den verschiedensten gesundheitlichen
Störungen führe.

Im späten 19. und im frühen 20.
Jahrhundert wurde die Hysterie nicht mehr in
ihrer alten Form mit dem Uterus in
Verbindung gebracht, sondern in ihrer
moderneren Beziehung zum Ovar und
schliesslich in ihrer modernsten Beziehung

zur angeblichen Zartheit und
Schwäche des weiblichen Nervensystems
gesehen.

Der blinde Fleck: das Ei
Obwohl Wissenschaftler längst wussten,
dass verschiedene Tierarten Ova hatten,
leugneten sie jahrhundertelang, dass
auch Frauen sie besässen. Die Behauptung,

dem Mann, und nicht der Frau,
gebühre die Anerkennung für die Zeugung
der nächsten Generationen, verunmög-
lichte es männlichen Wissenschaftlern,
die Eierstöcke und die weibliche
Geschlechtszelle, das Ei, zu entdecken oder
später deren Bedeutung zu begreifen. Im
17. Jahrhundert glaubten die meisten
Physiologen noch, nach dem Koitus
erzeuge das Sperma kraft seines «effluvium»

in der Frau ein Ei. Also suchten sie
das Ei stets zur falschen Zeit (nach dem
Geschlechtsakt) und übersahen es. Erst
der englische Arzt William Harvey
(1578—1657) verwarf die aristotelische
Vorstellung, nach der das Menstruationsblut

bei der Bildung des Fötus eine
Rolle spiele, nachdem er Tiere seziert
und Rehembryos im Labor untersucht
hatte. 1672 bekam die aristotelische
Biologie den nächsten Riss, als Régnier de
Graaf entdeckte, dass die Eierstöcke Eier
produzieren, die durch die Eileiter in die
Gebärmutter wandern. Aber trotz seiner

Entdeckung mochten immer noch viele
Wissenschaftler nicht glauben, dass all
das etwas mit der Zeugung zu tun habe.
Auch de Graaf selbst dachte, die Gebilde
dienten lediglich der Ernährung des
Embryo.

1827 schliesslich entdeckte der estnische

Embryologe Karl Ernst von Baer,
dass Säugetiere Eier produzieren. Baer
war allerdings überzeugt, diese Eier seien

so lange leblos, wie sie nicht vom
männlichen Samen befruchtet würden,
und hätten lediglich Nährfunktion. Erst
1861 sahen die Naturwissenschaftler ein,
dass das Ei mehr als eine Nah run esq nelle
für das Embryo ist: Es ist die weibliche
Geschlechtszelle.

3. Reproduktion und Ethik heute:
Mutterschaft als «Naturprozess» oder die
Lüge vom ineffizienten und gefährlichen
Mutterleib sowie von der «genetischen
Gleichberechtigung» als Folge patriar-
chaler Anschauung weiblicher
Reproduktionsfähigkeiten

Die Folgen dieser in der abendländischen

Geschichte immer wiederkehrenden

Abwertung und Pathologisierung
des weiblichen Körpers und der Frau
sind:
1. Schwangerschaft ist heute zur Krankheit

mit zwei Patientinnen degradiert
worden: der schwangeren Frau und dem
in ihrem Leib wachsenden Kind (wobei
das Embryo natürlich der weitaus
interessantere Teil ist). Dahinter steckt die
Einstellung, dass der mütterliche Körper
ineffizient und gefährlich ist, weshalb das

Embryo vor ihm geschützt werden muss.
Diese Haltung rechtfertigt dann Förderung

und Einsatz von Technologien wie
pränatale Diagnostik oder Kaiserschnitte

und erlaubt das Thematisieren des

sogenannten pränatalen Missbrauchs
durch Rauchen, Alkohol, Drogen oder
ein anderes Verhalten der Mutter, das
dem Embryo schädlich sein könnte.
Gleichzeitig wird damit das Embryo dem
ärztlichen Zugriff verfügbar gemacht:
Die pränatale Chirurgie (auch intrauteri-



ne Therapie genannt) wird heute bereits
in sieben Ländern an 21 Kliniken praktiziert.5

2. Heute gehen praktisch alle ethischen
Diskussionen davon aus, dass Frau und
Mann genetisch zu gleichen Teilen zum
Entstehen eines neuen Individuums
beitrügen. Ganz abgesehen davon, dass dies
nicht stimmt, ist es auffällig, wie stark in
ethischen Diskussionen über die neuen
Technologien Männer immer wieder die
genetische Verbindung zum eigenen Kind
betonen. Boshaft ausgedrückt, dient eine
solche Argumentation dazu, die Vaterschaft

sicherzustellen und daraus Rechte
und Macht von Männern über Frauen
und Kinder abzuleiten.

Für Frauen stehen — das haben
amerikanische Untersuchungen ergeben — bei
der Entscheidung zur Mutterschaft nicht
die genetische Verbindung zum Kind
und damit ein Besitzverhältnis, sondern
in erster Linie die Erfahrung von
Schwangerschaft, Geburt und Stillen, die
Erziehungsarbeit sowie die soziale
Verantwortung für das Kind im Vordergrund.

Das Betonen der genetischen
Verbindung mit dem Kind rückt die
Werte von Mutterschaft, von sozialer
Verpflichtung und Verantwortung für
Kinder in den Hintergrund. Es ist nicht
mehr der Erfahrungs- und Arbeitsbereich

der Frau, der zählt, sondern all das,
was weiblicher Erfahrung, Anschauung
und Entscheidungsfähigkeit nicht
zugänglich ist. Die Fremdbestimmung über
Frauen wird dadurch verstärkt.
3. Es wird immer wieder behauptet, dass
ein Embryo durch ein «lediglich zufälliges

Zusammentreffen eines Eis und eines
Sperms» entstehe und etwas völlig Neues,

eine eigenständige Existenz sei.
Mutterschaft wird neutral und abstrakt als
«Naturprozess» bezeichnet6:

«Fortpflanzungstechnologien greifen
in einen Naturprozess ein, dem als
solchem natürlich keine Verbindlichkeit
zukommt. Wir haben deshalb keine
grundsätzlichen Bedenken, in die tierische
Fortpflanzung einzugreifen. Beim Men¬

schen ist aber der Naturprozess zugleich
Grundlage einer sittlichen Existenz, um
derentwillen wir von ,Menschenwürde'
sprechen. Es kommt darauf an, welche
Bedeutung dem Naturprozess und dem
Eingriff in ihn im Hinblick auf die sittliche

Existenz zukommt.»
Hinter dem verschleiernden Begriff

«Naturprozess» versteckt der Autor die
einzigartigen, sich im Körper der Frau
befindlichen Funktionen, die zum Werden

des Menschen führen, und schaltet
die Frau als Person total aus. Ausserdem
behandelt eine derartige Sichtweise das
in der Frau wachsende, an ihren Körper
und an ihre Person gebundene werdende
Leben als «Leben an sich» und entfernt
es aus ihrem Kompetenz- und Rechtsbereich.

Diese typischen, fehlende männliche
Erfahrung widerspiegelnden Grundannahmen

sind falsch und lediglich die logische

Fortsetzung der in den vorangehenden
Abschnitten aufgezeigten, die Frauen

und ihre Reproduktionsfähigkeiten
abwertenden und pathologisierenden
Theorien androzentrischer Kultur.
Beträchtlich sind auch die Diskrepanzen
zwischen derartigen Konzepten und den
tatsächlichen biologischen Gegebenheiten,

wie sie die heutige Forschung vorlegt.

4. Der Anteil der Frau bei der menschlichen

Fortpflanzung — eine notwendige
Korrektur
Die physiologischen Feststellungen in
bezug auf die weiblichen Reproduktionsfähigkeiten

sollen nicht einem biologischen

Determinismus das Wort reden
und die Frau auf die Mutterrolle
beschränken. Diese Daten sind jedoch
Grundlage zur korrekten Beschreibung
ethisch wichtiger Sachverhalte in der
moralischen Entscheidungsfindung. Die
korrekte Kenntnis unserer biologischen
Gegebenheiten ist unabdingbar für unser
Gefühl als Person, unsere Autonomie
und Entscheidungsfähigkeit über den
Reproduktionsbereich.



1. Der gesamte menschliche Fortpflan-
zungsprozess findet im Körper und durch
den Körper der Frau statt. Es gibt kein
Leben an sich. Jeder Mensch ist — wenn
er/sie nicht über bestimmte Leistungen,
Kommunikationsfähigkeiten, einen
Entwicklungsstand oder ähnliches definiert
wird — ein fraugeborenes Wesen.
2. Schon mit dem Ei leistet die Frau den
überwiegenden und unentbehrlichen
Beitrag zum Entstehen eines neuen
Individuums: Der Fortpflanzungsprozess ist
nicht ein Ereignis, bei dem sich Ei und
Sperm zu gleichen Teilen zusammenfinden

und dann daraus etwas völlig Neues
entsteht, sondern es ist das befruchtete
weibliche Ei, das sich weiterentwickelt.
Bis zur Geburt befindet sich das Kind im
Mutterleib innerhalb der Eihäute. Das
weibliche Ei ist die eigentliche menschliche

Keimzelle. Der Sperm ist dagegen ein
reduziertes mechanistisches System, das
sich auf zwei Aufgaben beschränkt:
Bewegung hin zum Ei und Einbringen eines
haploiden Kerns.
3. Der Befruchtungsprozess ist nicht ein
«Verschmelzen der männlichen und
weiblichen Keimzellen», sondern es ist
die Eizelle, welche das Genpaket des
Sperms absorbiert. Die übrigen Teile des
Spermiums (mitochondrisches Material,
plasmatischer Apparat, Geissei) bleiben
entweder an der Oberfläche der Eizelle
zurück oder lösen sich auf. Zudem wird
erst im Ei, ausgelöst durch den plasmatischen

Apparat der Eizelle, der Spermakern

aus seiner kristallinen Transportform

zu einem funktionellen Kern umgebildet,

der dann mit dem weiblichen
Kern der Eizelle fusioniert.7
4. Auch genetisch trägt die Mutter mehr
Informationen zur Bildung des Embryos
bei als der Vater: Im Eicytoplasma befinden

sich die Funktionseinheiten, welche
die Informationen aus dem Zygotenkern
verwerten, so dass ein vollständiges,
intaktes Individuum entsteht. Das Eicytoplasma

löst nicht nur die Entwicklung zur
Bildung des Embryos aus, sondern kann
auch steuernd auf den Kern einwirken,

so dass viele genetische Merkmale
überhaupt nicht zum Ausdruck kommen. Das
Material der weiblichen Eizelle ist für
sämtliche Mechanismen der menschlichen

Entwicklung vorrangig und bestimmend.

5. Während der Sperm nur Chromosomen

beisteuert, enthält das Ei ausser
dem Zellkern mit dem mütterlichen
Chromosomensatz viel Zellplasma, worin

sich zusätzliche Erbinformationen
befinden. Dieses extrachromosomale
Vererbungssystem erfolgt nur über die Mutter.

Die Wissenschaftler stiessen darauf,
weil es sich nachweisen liess, dass im
Durchschnitt Kinder ihren Müttern
ähnlicher sind als ihren Vätern. Dies wurde
namentlich für das Hautleistensystem
(Fingerkuppen, Handflächen, Füsse)
belegt.

Mittels des mütterlichen extrachromosomalen

Vererbungssystems vererbt die
weibliche Eizelle auch ihr mitochondrisches

Material auf die Nachkommen weiter.

Mitochondrien versorgen die Zellen
mit Energie, besitzen das Grundmolekül
der Erbinformationen DNS (Desoxyri-
bonucleinsäure) und sind fähig zur
Proteinbiosynthese. Eine im Januar 1987 im
britischen Fachorgan «Nature» publizierte

Untersuchung8 belegt, dass die
gesamte DNS der Mitochondrien von einer
einzigen genealogischen Mutter, die
vermutlich vor 140'000 bis 280'000 Jahren
in Afrika gelebt hat, stammt. Diese Frau
ist die Stammutter aller heute lebenden
Menschen, da sich ihre Erbsubstanz in
den Zellen aller Rassen vorfindet. Das
Wissen um die Tatsache, dass jeder
Mensch mit seiner gesamten mütterlichen
Abstammungslinie verbunden ist, ist ein
wichtiger Bestandteil unserer Identität.
Die väterliche Abstammung lässt sich
genetisch jedoch nur über eine Generation
sicher feststellen.

5. Strategien traditioneller ethischer Ur-
teilsfindung — Fussangeln für Frauen
Die typischen Strategien ethischer Ur-
teilsfindungen im Zusammenhang mit



dem Reproduktionsbereich zeichnen
sich dadurch aus, dass sie Frauen mit
ihren Bedürfnissen, Erfahrungen, Interessen

und Rechten ausschliessen.

Ausschaltung der Persönlichkeitsrechte
von Frauen
So ist für die traditionelle ethische Ur-
teilsfindung im Reproduktionsbereich
die Verengung des Gesichtswinkels fast
ausschliesslich auf den Schutz ungeborenen

Lebens kennzeichnend und geht einher

mit der Ausschaltung der ebensowichtigen

Persönlichkeitsrechte der Frauen.
Traditionelle Untersuchungen zu unserem

Thema befassen sich ausführlich und
detailliert mit dem moralischen Status
des Embryos. Fragen wie «Ist das
Embryo eine Person? Wenn ja, wann ist es
eine Person? Wenn nein, warum ist es
keine Person? usw.» sind an der
Tagesordnung und werden ergänzt mit dem
Postulieren von Rechten für das Embryo
sowie der immer wiederkehrenden und
aus der Abtreibungsdebatte hinlänglich
bekannten Frage nach dem Beginn
menschlichen Lebens. Es gibt aber praktisch

keine Erörterungen über die Frau
als Erschafferin des Embryos. Höchstens
wird sie behandelt und erörtert als
«Gefäss», als «Container» oder als «Umfeld»
für das entstehende Leben. Typischerweise

wird auch die Mutter-Embryo-Beziehung
meist gesehen als Gegensatz, als

rivalisierendes Verhältnis, als Wertkonflikt

(Schwangerschaftsabbruch), anstatt
als Interaktion, Unterstützung und
Lebensbasis.

Es wird aus diesen Beispielen deutlich,
dass traditionelle Ethik sich auf eine relativ

kleine Anzahl von Fragen konzentriert,

die aus dem Kontext herausgerissen,

übermässig aufgebauscht und zu
Ungunsten der Frauen ausgelegt werden.
Sie berücksichtigt weiter nicht, dass die
weitgehend von Männern betriebene
Reproduktionsmedizin mit ihrer
kapitalintensiven Apparate-, Wissenschafts- und
Forschungsorganisation Frauen an
einem sehr zentralen Lebens- und Erfah¬

rungsbereich trifft, da der vollumfänglich
in den Körper der Frau integrierte Re-
produktionsprozess zu ihrer Individualität

gehört. Obwohl Männer nicht über
Erfahrungen im Lebenschaffungsprozess
verfügen, fällen sie über die Köpfe der
betroffenen Frauen hinweg moralische
Werturteile und treffen gesetzliche
Regelungen.

Das Potentialitätsargument — ein
Agreement zwischen Abtreibungsgegnern
und Gegnern von Experimenten
an Embryonen?
Traditionelle Ethik und bürgerliche Politik

gehen im allgemeinen davon aus, dass
«das werdende menschliche Leben teil
habe an der unteilbaren Würde des
Menschen von der Befruchtung an» und
somit den Schutzvorschriften und -forde-
rungen allen menschlichen Lebens
unterliege.9 So fordert auch die Arbeitsgruppe

Bioethik vom Institut für Sozialethik

des Evangelischen Kirchenbundes,
«den Status des Embryos deutlich zu
kennzeichnen und diesen rechtlich zu
schützen»10.

Gerechtfertigt wird diese Haltung mit
dem Argument, dass es sich bei der
befruchteten Eizelle, der Zygote, um
potentielles menschliches Leben handle,
worüber nicht nach Willkür verfügt werden

dürfe: «Er hat vom ersten Augenblick

seiner Existenz an eine eigene Identität,

eigene Würde und Rechte, und er
verdankt sie nicht einem fremden Willen,
er kann deshalb nicht, sozusagen
natürlicherweise, als Eigentum der Eltern
betrachtet werden; sie besitzen kein
Verfügungsrecht.»11 Oder: «Der menschliche
Embryo in vitro ist nicht moralisch
indifferentes Material, mit dem man nach
Belieben hantieren darf. In ihm haben wir
den ersten Zustand einer menschlichen
Existenz, die genetisch schon vollständig
in ihm angelegt ist. Im Hinblick auf die
Rechte des künftigen Individuums, aber
auch im Hinblick auf den Embryo als
potentielles menschliches Leben, das als
solches in unseren Handlungen zu re-



spektieren ist, besitzt der Embryo einen
eigenen moralischen Status. Das bedeutet

nicht unbedingt, dass wir uns jede
instrumenteile Verfügung über ihn verbieten

müssen (schliesslich lassen wir
Abtreibung unter bestimmten Voraussetzungen

ja zu), aber es verlangt jedenfalls,
dass wir unsere Verfügung mit guten
Gründen rechtfertigen.»12

Eine derartige, rein von der Potentiali-
tät des Embryos ausgehende Argumentation

schaltet die Persönlichkeitsrechte
von Frauen aus: Sie ignoriert, dass die
befruchtete Eizelle in die körperliche
Sphäre der Frau eingebettet ist
beziehungsweise zu ihrem Persönlichkeitsrecht

gehört, und vernachlässigt die
Tatsache, dass die Person der Frau
Entscheidungskriterium und Entscheidungsinstanz
ist, und zwar sowohl für Probleme innerhalb

der Reproduktionsmedizin als auch
für den Schwangerschaftsabbruch.

Das Postulieren eines eigenen Status
des Embryos schafft überdies die rechtlichen

Voraussetzungen dafür, dass
Eingriffe nicht mehr nur durch das Wohl der
Schwangeren, sondern auch durch
allgemeine Interessen (Forschung auf dem
Gebiet der Gentechnik, Transplantationsmedizin

usw.) gerechtfertigt werden können.

13 Der Schutz des Embryos lässt sich
aber nur über die Persönlichkeitsrechte
der Frau garantieren.

Die von der Potentialität des Embryos
her argumentierenden Sichtweisen pro-
blematisieren auch den
Schwangerschaftsabbruch: «In den Richtlinien der
Schweizerischen Akademie der
medizinischen Wissenschaften zu IVF/ET vom
23. Mai 1985 wird formuliert: 'Menschliche

Embryonen dürfen nicht als
Forschungsobjekte verwendet werden.' Im
Blick auf den Schwangerschaftsabbruch
lassen diese Überlegungen die Diskussion

offen, verlangen aber sorgfältige
Begründungen, denen am ehesten das Vier-
Indikationenmodell (medizinische
/Gesundheit der Mutter, eugenische/Gesundheit

des Kindes, juristische/Notzucht,
soziale Indikation/schwere seeli¬

sche und soziale Notlage der Frau)
genügt.»14

Da Abtreibungsgegner ebenfalls mit
dem Potentialitätsargument kämpfen,
erfährt ihr Standpunkt durch die heutige
Diskussion über Reproduktionstechnologien

eine Verstärkung: Der Prozess der
Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruchs

stagniert (Schweiz) oder läuft
rückwärts (Beratungsgesetz in der
BRD). Dass die Argumente in bezug auf
die Schutzwürdigkeit des Embryos im
Zusammenhang mit der Reproduktionsmedizin

jedoch nicht einfach auf den
Schwangerschaftsabbruch übertragen
werden können, soll im folgenden dargelegt

werden.

6. Reproduktionsautonomie für Frauen
Auch in bezug auf den
Schwangerschaftsabbruch wird nur eine vom
gebärfähigen Subjekt Frau und ihren
Persönlichkeitsrechten her denkende Ethik den
Bedürfnissen und Interessen der Frauen
gerecht: Der Reproduktionsbereich
muss von Frauen nach eigenem Ermessen

gestaltet werden können; Frauen
müssen über Reproduktionsautonomie
verfügen. Schwangerschaft und Mutterschaft

stellen eine dermassen fundamentale

Veränderung weiblichen individuellen
Lebens dar, dass jede Frau frei

entscheiden können muss, ob sie dieser neuen

und anspruchsvollen Dimension ihres
Lebens zustimmen will und bereit ist, die
Verantwortung dafür zu übernehmen.
Sie hat also ein Recht, nicht zu reproduzieren.

Die Erhaltung unserer körperlichen,
seelischen und geistigen Integrität und
Autonomie ist unabdingbar für unsere
Identität, für unser Gefühl als Person. Zu
sagen, dass Frauen ein Recht haben,
nicht zu reproduzieren, heisst daher, dass
es keinen Reproduktionszwang geben
darf. Eine derartige Verpflichtung
entspräche einer Sklavenhaltermoral und
würde bedeuten, dass der Körper der
Frau ihrer Person entfremdet würde. Sie
kann nicht dazu gezwungen werden,

10



ihren Körper zum Wohl einer anderen
Person zur Verfügung zu stellen.15 Das
Recht, nicht zu reproduzieren, impliziert
den freien Zugang zu Informationen
über Familienplanung, zu allen Methoden

der Empfängnisverhütung und als
letzte Möglichkeit den freien Entscheid
zum Schwangerschaftsabbruch (Fristenlösung).

Umgekehrt lässt sich jedoch fragen, ob
es ein Recht auf Reproduktion gibt. Ein
solches Recht implizierte eine Verpflichtung

des Staates, die Reproduktionsfreiheit
seiner Bürger und Bürgerinnen nicht

zu beschränken und ihnen offen zu
lassen, wann und wieviele Kinder sie haben
wollen. Die Regierungen müssten bei der
Reproduktion Hilfe leisten, also auch
Reproduktionstechnologien zur Verfügung

stellen. Kinder haben wäre ein
Recht, das uns zukommt, weil wir
Menschen sind.

Ein derartiges Recht würde aber auch
heissen, dass ein fruchtbarer Mann, der
eine unfruchtbare Frau heiratet, das
Anrecht hätte, bei Kinderwunsch eine
Leihmutter zu beanspruchen, oder dass alle
Personen, die ein Kind adoptieren wollten,

dies auch tun dürften, oder dass
fruchtbare Leute Gameten und Embryonen

spenden müssten, um unfruchtbaren
Menschen zu helfen.

In den USA haben sich Feministinnen
für ein solches Recht eingesetzt, weil sie
Frauen vor ungerechtfertigter Diskriminierung

schützen wollten: Unverheiratete
und Lesben haben sonst keinen

Zugang zu den Reproduktionsdienstleistungen.
Es könnte aber auch bei uns von

interessierten Kreisen unterstützt werden,

um die Reproduktionstechnologien
gesellschaftlich zu integrieren und damit
einen florierenden Geschäftsgang zu
sichern.

Dieses vermeintliche Recht auf
Reproduktion würde nicht nur Kinder zur
Gebrauchsware degradieren, sondern auch
die Reproduktionsfähigkeiten von Frauen
(Leihmutterschaftsanspruch,
Embryonenspenden) missbrauchen. Das Recht,

nicht zu reproduzieren, impliziert also
weder ein Recht auf Reproduktion, noch
ist es aus einem Reproduktionsrecht
ableitbar.

In bezug auf die neuen
Reproduktionstechnologien bedeutet
Reproduktionsautonomie für Frauen, dass sie sich
nicht lediglich auf eine freie Wahlmöglichkeit

unter den Angeboten der
patriarchalen Gesellschaft beschränken
darf, sondern dass alle Frauen grösstmög-
liche Entscheidungs- und Handlungsspielräume

besitzen müssen, das heisst,
dass Frauen den Bereich der Reproduktion

in allen Belangen mitbestimmen und
mitgestalten können. Die neuen
Fortpflanzungstechniken sind nicht nur
bedenklich, weil sie Frauen auf ihre biologischen

Funktionen reduzieren, indem
Frauen nur noch als Lieferantinnen von
Körperteilen für die Forschung gefragt
sind, sondern auch, weil Teile ihres Körpers

aus ihrem Entscheidungsbereich
entfernt und von Forschern zu Zwecken
verwendet werden, die Frauen weder
bestimmen noch kontrollieren können. So
reichen die Möglichkeiten von IVF weit
über die Behandlung eileiterbedingter
Unfruchtbarkeit hinaus. Sie sind das Tor
zu Forschungen und Manipulationen mit
unabsehbaren Gefahren und Risiken.
Nur über den Eingriff in den Körper und
in die Persönlichkeitsrechte der Frauen
wird auch vorgeburtliches Leben
zugänglich. Und wer wird diese genetisch
veränderten Embryonen einmal austragen,

gebären und schliesslich erziehen
müssen? Frauen sind das Experimentiermaterial

und Forschungsfeld männlicher
Wissenschaft. Die neuen Technologien
sind ein Privileg, ein Luxusservice für
einige wenige, verschlechtern aber insgesamt

die Reproduktionsumstände für alle

andern Frauen durch: Vermarktung,
patriarchale Kontrolle über Sexualität
und Körper, Verstärkung traditioneller
Beschränkungen auf stereotype Vorstellungen

von Frausein (Heterosexualität,
Heirat, Mutterschaft) usw. Die Befriedigung

der Bedürfnisse von einigen weni-

11



gen wiegen die Resultate dieser Technologien

für alle andern nicht auf.

1 Vgl. Ina Prätorius, Ethik - die neue Hoffnung.
Ein Essay, in: Genzeit, Zürich 1988 (2. Aufl.).
S. 156: «Traditionelle Ethik des westlichen Kulturraumes

setzt den erwachsenen besitzenden Mann
als moralisches Subjekt und entwirft von ihm her
Moralen, die sich als ,allgemeinmenschlich' ausgeben,

die aber genau besehen nichts weiter sind als
nach Geschlecht und Klasse differenzierte Systeme
von Rollenvorschriften. In diesem Denkgebäude
kommt dem Mann-Menschen die eigentliche moralische

Grösse in Gestalt der Fähigkeit zum ,ver-
nunftgeleiteten' moralischen Urteil zu. Frauen und
andere Behinderte gelten demgegenüber - explizit
oder implizit - als unvollkommene, beschränkt
zurechnungsfähige Subjekte.»

2 Diese Thematik behandelt ausführlich meine
Lizentiatsarbeit: Menschenrechte und
Reproduktionsautonomie für die Frau. Auseinandersetzung,
Kritik und neue Gesichtspunkte zum Bild und zur
Rolle der Frau im Zusammenhang mit der
ethischen Urteilsfindung zur Reproduktions- und
Gentechnologie, eingereicht an der ev.-theol. Fakultät
der Universität Bern, 1988.

3 Vgl. Esther Fischer-Homberger, Krankheit
Frau, Darmstadt 1984, S. 38ff.
4 Ebenda, S. 113.
5 Aus: Helmut Piechowiak, Eingriffe in menschliches

Leben, Knecht-Verlag 1987, S. 104.
6 Aus: Wolfgang Kluxen, Fortpflanzungstechnologien

und Menschenwürde, in: Allgemeine
Zeitschrift für Philosophie, 1986/1, S. 4.

7 Für detaillierte Angaben verweise ich auf die
einschlägige Fachliteratur, so z.B.: Konrad
Bachmann, Biologie für Mediziner, Berlin 1986 (3.

Aufl.); Rainer Knussmann, Vergleichende Biologie

des Menschen, Stuttgart 1980; Jan Langmann,
Medizinische Embryologie, Stuttgart 1985.

8 Rebecca L. Cann / Mark Stoneking / Allan C.
Wilson, Mitochondrial DNA and human evolution,
in: Nature, Vol. 325, 1.1.1987.

9 Aus: In-Vitro-Befruchtung, Technische
Möglichkeiten und ethische Perspektiven, hg. vom Institut

für Sozialethik des SEK, Bern 1987, S. 80.
10 Aus: Agathe Bieri, Die helvetische Debatte, in:
Genzeit, S. 172.
11 Aus: W. Kluxen, a.a.O., S. 7.
12 Vgl. Georg Kohler, Mensch nach Mass, masslose

Wissenschaft? in: Neue Zürcher Zeitung,
3.8.1987.
13 Vgl. dazu Barbara Fischer, Das Selbstbestimmungsrecht

der Frau in der Diskussion um
Schwangerschaftsabbruch und Reproduktionsmedizin, in:
Frauenfragen 2/88, S. 36: «Dabei wird oft übersehen,

dass erst die Herauslösung des Embryos aus
seiner Bezogenheit auf das körperliche und seelische

Wohl der Mutter, die Lockerung vom
Persönlichkeitsschutz der Schwangeren, die rechtliche
Schutzlosigkeit des Embryos gegenüber Dritten
bewirkt. Solange das Absterben von entstehendem
Leben unauflöslich und abschliessend an die individuelle

Geschichte der Schwangeren gebunden ist,
verbietet sich jede Instrumentalisierung zu Zwek-
ken, die ausserhalb des,Systems' Frau-Embryo
liegen.»
14 Aus: In Vitro-Befruchtung, a.a.O., S. 80.
15 Vgl. dazu die von Judith Jarvis Thomson entwik-
kelte Analogie des an eine Frau angekoppelten
Geigers: Ein Recht auf Leben haben, schliesst nicht
das Recht ein, den Körper eines anderen Menschen
zu benutzen, selbst wenn man ohne diese Benutzung

sterben wird. In: Peter Singer, Praktische
Ethik, Stuttgart 1984, S. 156ff.

Nein, Teufelskünste hast Du keine getrieben. Und sicher ist es müssig, darüber zu spekulieren,
ob Du tatsächlich einer Verbindung von waisen Frauen angehört hast. Selbst Deinen Richtern
wurde es immer weniger wichtig, Dich der Hexerei zu überführen. Sie hatten Dein wirkliches
Verbrechen entdeckt: Du wolltestfrei denken und fühlen und glauben können. Du wolltestselber
entscheiden über Dein Leben. Du wolltest glauben aufDeine Weise. Das genügte. Jahrhundertelang

genügte das, um Frauen auf den Scheiterhaufen zu schicken. Du warst eine Ketzerin.

(Reinhild Traitler, Jeanne d'Arc, in: Briefe an die Unglücklichen, Zürich 1988, S. 18)

Deine Hoffnungen auf die Revolution haben sich nicht erfüllt, aber hättest Du deswegen nicht
hoffen sollen? Deine Gedanken waren nicht alle richtig, aber hättest Du deswegen nicht denken
dürfen? Deine Kämpfe haben nur gezeigt, wie schwierig es sein wird, die Güter dieser Erde
gerecht zu verteilen, aber waren sie deswegen vergebens? Müssen die Ideen nicht immergrösser sein
als das, was sich von ihnen verwirklichen lässt? Müssen wir nicht immer unbedingter für unsere
Überzeugungen einstehen? Kompromisse werden uns noch zeitig genug aufgezwungen. Nein,
Du hast sie Dir nicht aufzwingen lassen. Du bist ins Gefängnis gegangen für Deine Unbeugsamkeit.

Du bist gestorben für die Hartnäckigkeit, mit der Du das Ganze wolltest.

(Reinhild Traitler, Rosa Luxemburg, a.a.O., S. 126)

19



mus. Die SPS entscheidet am 3. Juni nicht
über das Schicksal der Armee, sondern über
sich selbst, über den eigenen sozialistischen
Standort.

Und ein Letztes: Sozialismus bedeutet
Internationalismus als Praxis weltweiter
Gerechtigkeit. Zu diesem Internationalismus

verkörpert die Schweizer Armee den
grössten nur möglichen Gegensatz. Ihre
Waffen töten auch ohne Krieg. Die 10
Milliarden, die das Militär jährlich für sich
beansprucht, sind Raub an den Ärmsten der
Dritten Welt. Es ist eine quälende Tatsache,
dass die Schweiz mit den finanziellen,
technologischen und menschlichen Ressourcen,
die sie für die Armee aufwendet, mehr
Menschen in der Dritten Welt retten könnte, als
sich in der Schweiz jemals durch diese
Armee «verteidigen» Hessen. So wenig ver¬

trägt sich der Internationalismus mit dem
konkordanzdemokratischen Status quo,
dass die SPS auch in dieser Frage um die
Entscheidung nicht herumkommt. Das
wiederum ist nicht das geringste Verdienst der
«Gruppe Schweiz ohne Armee» und ihrer
Initiative.

1 Vgl. W. Spieler, «Ohne Opposition verfallt die
Schweiz dem sicheren Tode», Leonhard Ragaz zur
Bundesratsbeteiligung der SPS, in: NW 1984, S. 45ff.
2 NW 1933, S. 450.
3 NW 1934, S. 130.
4 Zit. nach: Andreas Gross, Die «Schweiz ohne
Armee» in der Geschichte der SPS, in: Brodmann/Gross/
Spescha (Hg.), Unterwegs zu einer Schweiz ohne
Armee, S. 140f.
5 Vgl. Zeichen der Zeit, NW 1984, S. 355f.
6 NW 1945, S. 419.
7 NW 1933, S. 449f.
8 Zit. nach: Tages-Anzeiger, 29. September 1973.

D ISKUSSION

Männer und Reproduktion

Deutliche Fakten

Deutlich sind die Fakten, die Marianne Briner in
ihrem Beitrag «Weibliche Reproduktion aus der
Sicht feministischer Ethik» in den «Neuen
Wegen», Nr. 1/1989, aufzählt: Dreitausend Jahre
westlicher männlicher Kulturgeschichte, eine
ununterbrochene Folge männlicher Äusserungen,

welche die Frauen, ihren Körper,
Schwangerschaft und Geburt abwerten und pathologisie-
ren und die den Frauen systematisch das Recht,
über ihren eigenen Körper zu bestimmen,
absprechen. Es gäbe noch weitere Beispiele: Wie
die Ärzte der neuentstandenen Universitäten
etwa die «weisen Frauen», die Hebammen und
Heilkundigen der damaligen Zeit, mit Unterstützung

der Kirche aus der Heilkunde verdrängten,
indem sie Frauen vom Studium an den Universitäten

fernhielten und durch zahlreiche Vorschriften
in ihrer Tätigkeit immer mehr einengten (vgl.

Claudia Bischoff, Frauen in der Krankenpflege -
Zur Entwicklung von Frauenrolle und
Frauenberufstätigkeit im 19. und 20. Jahrhundert, Campus,

Frankfurt 1984, Seite 27 bis 34). Dies
notabene, obwohl die Ärzte, gerade was Frauenheilkunde

anbelangt, über ein bescheidenes Wissen
bezüglich des weiblichen Körpers und der
Prozesse von Schwangerschaft und Geburt verfügten,

ein Wissen, das oft noch auf den «Einsichten»

des Aristoteles beruhte. Wieviel Schaden

daraus den Frauen entstand, mag man u.a. daraus
ersehen, dass erst Ignaz Semmelweiss, ein in
Wien tätiger Arzt, im 19. Jahrhundert als
Ursache des verbreiteten Kindbettfiebers, das vielen

Frauen bei der Geburt das Leben kostete, die
Medizinstudenten identifizierte, die, ohne die
Hände gewaschen zu haben, vom Leichensaal
auf die Wöchnerinnenabteilung wechselten.

Zu allen diesen Tatsachen bleibt wenig zu
sagen - vielmehr müssten sie von uns Männern
überhaupt erst zur Kenntnis genommen und
aufgearbeitet werden. Anstoss zu einer solchen,
nötigen Auseinandersetzung könnte der Abschnitt
aus Marianne Briners Beitrag sein, in dem sie
über den «Anteil der Frau bei der menschlichen
Fortpflanzung» schreibt. Als Mann empfand ich
beim Lesen dieses Abschnitts Wut: Das
Spermium als «reduziertes mechanistisches System»
- so minderwertig möchte ich meinen Beitrag
zur Entstehung eines neuen Menschen nicht
verstehen.

Aber wie denn sonst? Die folgenden Überlegungen

sind ein Versuch, darauf eine Antwort zu
finden.

Vom Gebärneid der Männer

1. Ich muss als Mann akzeptieren, dass ich mit
meinem Körper nicht fähig bin, ein Kind in mir
entstehen und wachsen zu lassen, um es schliesslich

zu gebären. Ich kann kein Leben schaffen!
Dieses Unvermögen, diese «Minderwertigkeit»,

96



haben wir Männer über Jahrtausende verdrängt,
und darum den Neid, den wir auf Frauen wegen
ihrer Fähigkeit zur Reproduktion haben,
folgerichtig verleugnet. So haben die (männlichen)
Psychoanalytiker zum Beispiel, statt den Gebärneid

der Männer aufzudecken, einen Penisneid
der Frauen postuliert. Ein Beispiel aus heutiger
Zeit wären die Samenbanken. Wie, wenn nicht
durch das Verdrängen der Männer, wäre zu
erklären, dass Männer dort ihren Samen abliefern,
ohne eine Verbundenheit zu den Kindern zu spüren,

die damit gezeugt werden?
2. Männer haben sich selten um diese Kinder

gekümmert, die doch auch ihre sind. Die Strafe
für die Frauen für ihre Fähigkeit zur Reproduktion

war, nachdem Aristoteles' Gedankenschöpfungen

unhaltbar geworden waren, dass sie auf
diese Fähigkeit reduziert wurden. Mutterschaft
als Lebenszweck der Frauen, Reduktion des
Wirkungskreises von Frauen auf «Haus und Herd»,
mögen als Stichworte genügen. «Sollen die sich
doch um das kümmern, was sie ausgebrütet
haben.» Dieweilen den Männern der ausserhäusli-
che Bereich offenstand, wo sie «schöpferisch»
tätig wurden, während sie die Kinder ihrer Frauen

kaum als die eigenen wahrnahmen.
3. Der Verdrängung der Frauen als Hebammen

und Heilkundige in früherer Zeit entspricht
heute der Versuch der (männlichen) Wissenschaft,

auf Schwangerschaft und Geburt über
Fortpflanzungsmedizin u.a.m. Einfluss zu
nehmen. Damit einher gehen rechtliche Vorschriften,

die das Recht der Frauen zum Beispiel auf
Schwangerschaftsabbruch einschränken. Auf
diese Art haben wir Männer seit jeher versucht,

das in die Hand zu kriegen, was wir nicht können.

Was uns Männern bleibt

Was uns Männern bleibt wäre, meine ich, das
Folgende:
- Uns auseinanderzusetzen mit dieser unserer
Geschichte von Frauenverachtung und -abwer-
tung und diese als verdrängte Reaktion unseres
Neides auf die weibliche Fähigkeit zur
Reproduktion verstehen zu lernen.

- Uns allen Versuchen von männlicher Seite,
über Umwege doch noch auf die weibliche
Reproduktion Einfluss zu nehmen, zu widersetzen.
- Uns der uns zugeschriebenen Rolle
hundertprozentiger «Ausserhäuslichkeit» zu verweigern,

also am Aufwachsen der Kinder - wenn
wir schon nicht fähig sind, an deren Entstehung
im Frauenkörper mitzuwirken - zusammen mit
den Frauen teilzuhaben. Hierin sehe ich die
einzige Möglichkeit, unsere Bedeutung für die
Entstehung und das Wachstum eines Kindes nicht
als minderwertig, sondern als wertvoll
wahrzunehmen, was ja gleichzeitig auch verwirklichen
heisst.

Als Väter (und als Partner!) anwesend zu
sein, bliebe so unsere einzige Chance, über
unsern Neid hinaus an der Schaffung neuen Lebens
mitzuwirken.

Robert Ammann

P.S. Ohne Gespräche mit meiner Partnerin wären

diese Überlegungen «über meine Wut
hinaus» nicht möglich gewesen.

A US BEFREUNDETEN VEREINIGUNGEN!

Politisch wirksam sein -
eine Veranstaltungsreihe der
Frauenstelle für Friedensarbeit

Als Fortsetzung des ohne viel Aufhebens
abgehakten offiziellen UNO-Friedensjahres hat die
Frauenstelle für Friedensarbeit mit der
Veranstaltungsreihe «Politisch wirksam sein» darüber
nachzudenken versucht, was Frauen dieser
offiziellen Gleichgültigkeit entgegenzusetzen hätten.

Inzwischen liegt darüber eine Dokumentation
mit 16 Bildern aus der Ausstellung und mit

Referaten bzw. Berichten zu den Themen der
einzelnen Abende vor, zum Beispiel: feministische

Ethik, Feminismus und Militarismus, ma-
triarchale Spiritualität, Frauenprojekte,
Frauenwiderstand.

Bewegte Frauen aus Kultur, Politik, Medien,
Initiativen...

Wir wollten uns Zeit nehmen - 12 Abende -, um
uns diesen Worten mit drängendem Anspruch
anzunähern: Politik, laut Fremdwörterduden die
«(aktive Teilnahme an der) Führung, Erhaltung,
Ordnung eines Gemeinwesens», und Wirksamkeit,

andere nennen das Effizienz. Und wir wollten

uns Zeit lassen, denn, dass wir uns viel
vorgenommen hatten, war uns von Anfang an klar:
«... einen Raum zur Verfügung zu stellen, wo
bewegte Frauen aus Kultur, Politik, Medien,
Initiativen... ihr Wissen, ihre Erfahrungen und
Visionen miteinander teilen.» Denn wir waren
überzeugt, «dass wir einander etwas zu sagen
haben, wenn wir die üblichen Spaltungen in Kultur-,

Politik- und Alternativkuchen durchbre-

97


	Weibliche Reproduktion aus der Sicht feministischer Ethik
	Anhang

