
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 83 (1989)

Heft: 1

Artikel: Nach dem Kraftwerkjubiläum : die Botschaft des rätischen
Margrethenliedes

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Huldrych Blanke

Nach dem Kraftwerkjubiläum
Die Botschaft des rätischen Margrethenliedes

Freitag und Samstag, den 7. und 8. Oktober 1988, feierten die Kraftwerke Hinterrhein AG in Zil-
Ib mit Volksvertretern und Volk vom Hinterrhein «25 Jahre Inbetriebnahme». Am
darauffolgenden Sonntag wurde in Zillis die hier abgedruckte Predigt gehalten, die das uralte rätische
Margrethenlied neu zu interpretieren sucht. H.B.

Ein grosses Fest liegt hinter uns. Das
Jubiläum eines Kraftwerks wurde gefeiert,
das für die Energieversorgung unseres
Landes einen wesentlichen Beitrag
leistet und, was wir auch nicht vergessen,
einem Teil unserer Bergdörfer materiellen
Wohlstand brachte. Trotzdem hat es bei
mir widersprüchliche Gefühle geweckt
und ist mir zum Anlass geworden, gerade
jetzt auch einer andern Stimme als der
des hochgemuten Homo faber Gehör zu
schenken: jener der rätischen Volksseele,
wie sie sich in ihrer Sage ausdrückt.

Ich möchte heute vom Margrethenlied
reden, diesem uralten Zeugnis rätischer
Kultur und Religion, und versuche
zunächst, seinen Inhalt kurz zusammenzufassen:

«Sontga Margreata e Stada seat stads sen
alp,

me quendesch gis mains ...»

«Die Heilige Margaretha war sieben
Sommer auf der Alp,

nur 15 Tage weniger.
Eines Tages ging sie vom Stafel hinunter.
Da stürzte sie auf einer bösen Platte,
so dass sich ihr schöner weisser Busen

entblösste.
Der Hirtenknabe hat dies bemerkt:
Das muss unser Senn erfahren,
und das muss unser Senn erfahren,
welch jungfräuliche Zusennin wir

haben!»

Margreata macht dem Hirtenbub grosse
Versprechungen, wenn er seine Entdek-
kung für sich behält: drei Hemden, die
immer weisser werden, auch wenn er sie
beschmutzt; drei schöne Schafe, drei Kühe,

dann eine Wiese, die alle dreifachen
Ertrag spenden; schliesslich eine Mühle,
die am Tag Roggen und in der Nacht
Weizen mahlt, ohne dass man
nachzuschütten braucht. Umsonst. Jedesmal,
nach jedem dieser Angebote, gibt der
Hirtenbub die gleiche Antwort:

«Quegl vijou betg, quegl prendiou betg,
quegl sto noss sagnùn vagnir a saver,
quegl sto noss sagnùn vagnir a saver,
tgenegna sezna purscheala nus vagn.»

«Das will ich nicht, das nehm ich nicht!
Das muss unser Senn erfahren,
und das muss unser Senn erfahren,
welch jungfräuliche Zusennin wir

haben!»

Erst als er diesen Spruch zum sechsten
Male wiederholt, verliert Margreata die
Geduld. Sie lässt ihn, um ihn zu warnen,
bis zum Hals in der Erde versinken, was
seine Wirkung nicht verfehlt. Er
verspricht zu schweigen. Doch kaum ist sein
Betteln erhört, beginnt er aufs neue:
«Das muss unser Senn erfahren, und das
muss ...» «Wenn es so steht», sagt
Margreata jetzt, «dann ist dir nicht mehr zu
helfen: drei Klafter tief musst du versin-

1



ken!» Darauf nimmt sie Abschied von
der Alp. «Pietigot, tei mieus bùn
sagnùn ...» «Pietigot, du mein lieber
Senn Pietigot mein lieber Käsekessel,

mein Butterfass, mein kleiner Herd,
bei dem ich schlief. Warum tust du
das, mein Hirtenbub? Pietigot meine
lieben Kühe ihr alle ringsum Weiss
Gott, wann ich wieder hierher zurückkehre.»

Dann sei sie über den Pass

davongegangen, ein Stück weit begleitet
von den Kühen und vom Käsekessel, unter

Tränen, und die Quelle an ihrem Wege

sei vertrocknet, das Gras verdorrt.
Und als sie an der Kapelle von St. Georg
und St. Gallus vorbeikam, begannen die
Glocken mit Macht zu läuten. Geschieht
es auch aus Trauer — oder im Gegenteil,
weil die beiden Heiligen mit dieser Heiligen

nichts zu tun haben wollen und sie
endgültig vertreiben möchten? Jedenfalls

so aufgeregt ist dieses Läuten, dass
die Klöppel aus den Glocken herausfliegen

und diese — gewissermassen
entmannt — verstummen.

Bischof Christian Caminada (1876 bis
1962), der verdiente Erforscher der
Bündner Volkskultur, der das Lied 1931
einer alten Lugnezerin abgelauscht und
aufgezeichnet hat, würdigt es in seinem
Buch «Die verzauberten Täler» (1961)
als ein einmaliges Dokument «urräti-
scher» Kultur. Dabei stellt er fest, dass es

ursprünglich nicht von einer christlichen
Heiligen berichtete, sondern von einer
vorchristlichen Alpengöttin, einer «Diala»,

die für die Fruchtbarkeit der Alpen
besorgt war. Der Name dieser Diala wäre
dann in christlicher Zeit — nicht ohne
Schlauheit — hinter dem Namen einer
Heiligen verborgen worden. Auf diese
Weise hätte ihre geheimnisvoll-fragwürdige

Kunde bis in unsere Zeit überleben
können. — Wie könnte diese Diala
geheissen haben?

Die Namen der alten rätischen
Gottheiten sind uns nicht unbekannt. Sie sind
uns u.a. in unsern Flur-, Alp- und
Bergnamen überliefert. Madrisa, was nach
rätischem Namenbuch Erdmutter bedeu¬

tet, ist einer von ihnen, wohl der wichtigste,
und ist, wie wir wissen, zum Beispiel

im Avers zu finden. Er ist uns ausserdem
in einer alten Prättigauer Sage erhalten
— in einer Geschichte, die derjenigen von
Margreata sehr ähnlich ist. Es ist deshalb
nicht unbegründet zu vermuten, dass sich
hinter dem Namen Margreata die Madrisa

verbirgt. Dass es gerade Margreata
war, die an ihre Stelle gesetzt wurde,
dürfte seinen Grund im ähnlichen Klang
der Namen haben, vor allem aber darin,
dass diese christliche Märtyrerin und
Jungfrau (im 3. Jahrhundert in Antiochia)

nach der Legende selbst Hirtin war
und im Mittelalter als Patronin der Bauern

und Hirten hohe Wertschätzung ge-
noss.

Es wird uns heute glücklicherweise
bewusst, dass unsere alten Märchen, Sagen
und Legenden keine Belanglosigkeiten
sind, sondern im Gegenteil ein wertvolles
Gut bedeuten, das auch uns Heutigen
noch etwas zu sagen hat und von den
Müttern und Grossmüttern / Vätern und
Grossvätern weiter überliefert zu werden
verdiente. Wir beginnen wieder zu
erkennen, dass in diesen geheimnisvollen
Geschichten uralte Wahrheiten verborgen

liegen, Mitteilungen aus tiefsten Tiefen

unserer Seele, die uns Wegweisung
für unser Leben und ewiges Leben geben
können.

Ich möchte nun versuchen, diese Weisheit

in unserm Lied etwas zu ergründen.
Seit je von Frauen gesungen, wohl auch
von Frauen ersonnen, gibt es der
ahnungsvollen Warnung Ausdruck, dass
die Versuchung des Babel-Turms
verborgen in der menschlichen, vor allem
männlichen Seele schlummert. Es gab eine

Zeit, kündet der sibyllinisch-mütterliche
Gesang den Söhnen, da lebte der

Mensch im Zustand paradiesischer Einheit

mit der Natur. Es kommt eine Zeit,
da wird er den Stand der Unschuld
verlassen und beginnen, die Geheimnisse
der Mutter Natur zu entdecken. Das ist
keine Sünde, ja könnte gesegnet sein,
dreifach! Das «goldene Zeitalter» könn-



te sich erfüllen: in wachsender Erkenntnis

(die Hemden, die immer weisser werden)

und Fruchtbarkeit. Das kann eine
Gefahr sein! Fallt nicht in Hochmut!
mahnt das Lied. Bleibt in der Demut!
Bewahrt die Ehrfurcht vor dem Leben,
sonst geht es schlimm aus. Madrisa zieht
sich zurück und lässt die Menschen
zurück in einer Wüste.

Die Botschaft des Margrethenliedes
dürfte heute, wo es zu verstummen
droht, besondere Aktualität gewonnen
haben. Ich glaube, dass es uns nicht
schwerfallen sollte, uns Heutige im
Hirtenbub, der die Diala plagt, wiederzufinden.

Wir haben die offenen und geheimen

Kräfte der Natur entdeckt und zu
nutzen begonnen. Dagegen ist nichts zu
sagen. Aber wir sind ungenügsam geworden

— wie ein verwöhntes Kind, das ständig

«mehr! mehr!» ruft. Das ist nach
Erich Fromm die Sucht des Habens.
Noch ihre letzten Güter suchen wir
Madrisa zu entreissen — ein Hochtal jetzt
von grosser Weite und einer eigenen
Schönheit, die deine Seele packt und dich
etwas ahnen lässt vom Geheimnis, das
ihm den Namen gab: Val Madrisa. Es ist
ein gefährliches Spiel, das wir da treiben.
Madrisa hat viel Geduld, aber einmal ist
es mit der Geduld zu Ende, wie sie in
manchen Zeichen kund tut: im Waldsterben

zum Beispiel, das, wie ich glaube, vor
allem ein seelischer Vorgang ist. Die Natur,

die lebendig ist und beseelt, ist an die
Grenzen ihrer Tragfähigkeit und Langmut

gelangt.
«Setgi Dieus cur jou turn anavos qua»,

«Weiss Gott, wann ich hierher zurückkehre»,

heisst es am Schluss des Liedes.
Es wird also mit der Möglichkeit gerechnet,

dass Margreata beziehungsweise
Madrisa eines Tages zurückkehren
könnte; dass das «goldene Zeitalter»,
das vor seiner Erfüllung stand, noch nicht
endgültig verloren ist! Wenn ich recht
sehe, muss dazu eine Bedingung erfüllt
sein: Wir müssen unseren Hochmut
loslassen und wieder Demut lernen und
Ehrfurcht. Wir sind nicht die Herren der

Natur, sondern ein Teil von ihr. Gewiss,
wir stehen nicht mehr im Kindesverhältnis

zu ihr, aber wir sind auch nicht ihre
Besitzer. Wir sind vielmehr, könnte man
sagen, ihre zum Bewusstsein erwachten
Brüder und Schwestern und gerade
deshalb in besonderer Weise zur
Verantwortung gerufen: wie für den Mitmenschen

so auch für das Mitgeschöpf, für
Pflanze und Tier, Mutter Erde, Bruder
Bach und Schwester Alp.

Sprachlos
Sie sagen, ich hätte keine Sprache,
das macht mich sprachlos.
Ich sei so herein geschneit, -
nicht aus der Regio,
nicht eingeweiht
in ihr dörfliches Leben.
Das störe sie,
ich sei nicht wie sie.
Ahnungslos sei ich auch,
in der Regio sei es nicht Brauch
quer zu liegen.
Heimatdichter, das müsse man sehn,
würden Dörfliches verstehn.
Sie würden aufgenommen
und wahrgenommen
in Heimatbüchern.
Reine Sprache, - ein reines Gemüt,
kein fremdes Geblüt!

Ursula Geiger


	Nach dem Kraftwerkjubiläum : die Botschaft des rätischen Margrethenliedes

