
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 12

Artikel: Glaube, Politik und Ideologie in Lateinamerika

Autor: Betto, Frei

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frei Betto

Glaube, Politik und Ideologie in Lateinamerika

Wer über Glaube, Politik und Ideologie
in Lateinamerika sprechen will, muss
sich mit der gemeinsamen Praxis von
Christen und Marxisten im Befreiungsprozess

der Länder dieses Kontinents
auseinandersetzen. Lateinamerika ist
heute die Weltregion mit der grössten
Anzahl Christen: eine gläubige und
unterdrückte Region, unter der Vorherrschaft

des nordamerikanischen Kapitalismus,

der unsere Länder in wirtschaftlicher

Abhängigkeit hält. Durch die
Verschuldung des Kontinents, die gegenwärtig

400 Milliarden Dollar übersteigt, ist
unsere Wirtschaft dem Verfall nahe.
Mehr als 300 Millionen Hungernde in
Lateinamerika sind die schreckliche
Folge dieser Abhängigkeit.

Mein Land, Brasilien, schuldet den
internationalen Banken 130 Milliarden
Dollar. In den letzten fünf Jahren zahlten
wir für unsere Auslandschuld Zinsen in
der Höhe von 65 Milliarden Dollar, was
etwa dem Bruttosozialprodukt von
Österreich entspricht. Auf 10 Prozent
der 141 Millionen zählenden Gesamtbevölkerung

entfallen mehr als 47 Prozent
des Nationalprodukts, und der Rest muss
unter 127 Millionen Menschen verteilt
werden. 87 von 1000 Kindern sterben
schon im ersten Lebensjahr. Die
Unterernährung verursacht täglich den Tod
von 1000 Neugeborenen. Unter den 69
Millionen, die weniger als 19 Jahre alt
sind, haben 39 Millionen Familie, Schule
oder Arbeit, die restlichen 30 Millionen
vegetieren auf den Strassen wie verlassene

Hunde.
Über Lateinamerika reden, bedeutet

aber nicht nur, das Elend feststellen, zu

dem wir durch die ungerechten
Wirtschaftsbeziehungen zwischen dem Norden

und dem Süden unseres Planeten
verurteilt sind, sondern auch, die
Zeichen einer befreienden Hoffnung
verkünden. Diese Zeichen heissen:

- Kuba, das vor dreissig Jahren die
kapitalistische Herrschaft überwunden hat.
Heute weist es den höchsten Grad sozialer

Entwicklung in Lateinamerika auf.
Kuba hat die Armut und den Analphabetismus

überwunden, die kostenlose
Bildung auf allen Ebenen eingeführt und ein
Gesundheitssystem geschaffen, das
weiterentwickelt ist als dasjenige vieler Länder

der Ersten Welt.
- Nicaragua, dessen Projekt einer echten

Volksdemokratie allerdings noch
durch die Aggression der Söldner im
Dienste der US-Regierung behindert
wird.
- El Salvador, wo die nationalistische
Befreiungsbewegung Farabundo Marti
für eine neue Gesellschaft arbeitet.

- Panama, das seine Souveränität
verteidigt gegen das nordamerikanische
Monopol über den Kanal, der den
atlantischen mit dem pazifischen Ozean
verbindet.

Der Glaube als politisch inkarnierte Gabe
«Nichts ist politischer als die Behauptung,

Religion habe mit Politik nichts zu
tun», sagt der südafrikanische Bischof
Desmond Tutu. In Lateinamerika kann
man Glauben, Politik und Ideologie
genausowenig trennen, wie das im Palästina

des 1. Jahrhunderts möglich war. Im
Lande Jesu hatten diejenigen, die über
die politische Macht verfügten, auch die

355



religiöse Macht inne. Vielleicht wäre es
für einige Gottesdienstbesucher befremdend,

wenn die Lesungen des Evangeliums

mit den Namen von Reagan und
Gorbatschow, Pinochet und Raul Alfon-
sin, Daniel Ortega und Fidel Castro
eingeleitet würden. Lukas sieht das anders.
Bevor er uns in die Praxis Jesu einführt,
situiert er diese in ihrem politischen Kontext:

«... im 15. Jahr der Regierung des
Kaisers Tiberius; Pontius Pilatus war
Statthalter von Judäa, Herodes Tetrarch
von Galiläa, sein Bruder Philippus
Tetrarch von Ituräa und Trachonitis, Lysi-
nias Tetrarch von Abilene; Hohepriester
waren Hannas und Kajafas» (Lk 3,1-2).

Unter dem Zeichen des Kreuzes hat
die iberische Kolonialisierung
Lateinamerikas den Völkermord an den Indios
begangen und die Bodenschätze
ausgeplündert. Unter dem komplicenhaften
Schweigen der katholischen Kirche wurden

mehr als 10 Millionen Schwarze aus
Afrika als Sklaven auf unseren Kontinent

verschleppt. Im Einvernehmen mit
den christlichen Kirchen etablierte sich
in unseren Ländern das kapitalistische
Herrschaftssystem.

Glaube, Politik und Ideologie werden
nicht erst verbunden, seit es um die aktuellen

Befreiungsprozesse geht. Sie sind
immer schon vereint in unserem konkreten

Leben. Wir dürfen uns auch nicht
täuschen lassen durch eine fundamentalistische

Bibellektüre, die versucht, was
Gott inkarniert hat, zu desinkarnieren.
Der Glaube ist eine Gabe des Vaters für
uns, die wir in dieser Welt leben, auch eine

politische Gabe für die Bewältigung
der historischen Konflikte, die uns das
Heilswerk Gottes erkennen lassen.

Bei Jesus ist diese enge Verbindung
von Glauben, Politik und Ideologie nicht
zu übersehen. Es wird zwar behauptet,
Jesus wolle uns eine ausschliesslich
religiöse Botschaft vermitteln, die nichts mit
Politik oder Ideologie zu tun habe. Diese
Lesart ist nur möglich, wenn wir die
Bibelexegese auf ein Versefischen
reduzieren und die Texte aus ihrem Kontext

reissen. Es ist eben nicht allein der Text,
der uns das Wort Gottes offenbart,
sondern auch der soziale, politische,
wirtschaftliche und ideologische Kontext, in
dem die befreiende Praxis Jesu steht. Wir
Christen sind Jünger eines politischen
Gefangenen. Selbst wenn es im Bewusstsein

Jesu nur religiöse Motive gegeben
hätte, wären seine Verbundenheit mit
den Unterdrückten und sein Projekt des
Lebens für alle (Joh 10, 10) objektiv
dennoch voller politischer Implikationen
gewesen. Schon die Einleitung zum
Markus-Evangelium zeigt, wie die Heilungen
Jesu — am Mann mit dem bösen Geist, an
der Schwiegermutter des Petrus, am
Besessenen, am Leprakranken, am
Gelähmten, am Mann mit der verkrüppelten

Hand — das ideologische System
destabilisierten, aber auch den politischen
Interessen zuwiderliefen, wie sie von den
Pharisäern und den Herodianern vertreten

wurden. Diese beiden verfeindeten
Parteien taten sich denn auch zusammen,
«um Jesus umzubringen» (Mk 3, 6). Die
Heilstaten Jesu wurden politisch so
bedrohlich, dass sie Kajafas veranlassten,
im Namen des Hohen Rates zu erklären:
«Es ist besser, wenn ein Mensch für das
Volk stirbt und nicht das ganze Volk
zugrunde geht» (Joh 11, 50).

Wie können wir im Palästina des
1. Jahrhunderts die ideologische Frage
situieren? Lukas stellt an Jesus ein
Wachsen an Alter und Weisheit fest (Lk
2, 52). Jesus war also ein Mensch seiner
Zeit. Nach Paulus «entäusserte er sich
aus eigenem Willen, gab alles auf, was er
hatte und machte sich zum Sklaven und
wurde den Menschen gleich» (Phil 1, 7).
Die göttliche Natur Jesu entzieht sich
nicht dem kulturellen Kontext und
schwebt nicht allwissend über Raum und
Zeit. Eine solche Vorstellung würde dem
griechischen, aber nicht dem biblischen
Gottesbild entsprechen. Jesus ist die
Inkarnation Gottes und hat die gleiche Natur

wie der Vater. Gott aber ist für das
Neue Testament Liebe. «Und wer in der
Liebe bleibt, bleibt in Gott, und Gott

356



bleibt in ihm» (1 Joh 4, 16). Deshalb war
Jesus Gott, weil er liebte, wie nur Gott
liebt. Und darin sind auch wir Ebenbilder
Gottes, dass die Natur jeder Liebe, zu der
wir fähig sind, göttlich ist. Wir sind wie
eine Öffnung zu Gott hin, der tiefer als
das eigene Ich in uns wohnt und uns befähigt,

den Nächsten aufzunehmen. In
Jesus nimmt Gott vorzugsweise die
Unterdrückten auf. An ihrem sozialen Ort wird
er Fleisch und von daher verkündet er die
Universalität seiner Botschaft. Für Jesus
gibt es keine Neutralität. Er macht sich
die Optik der Armen zu eigen. Sein
Gesichtspunkt ist die Sicht von einem Punkt
her, an dem er jene seligpreist, denen die
Fülle des Lebens vorenthalten wird.

Den Glauben von der Sache der Armen
her leben

In Lateinamerika wird der christliche
Glaube heute im Kontext von
Unterdrückung und Befreiung gelebt. Ein
politisch neutrales Christentum ist
unvorstellbar. Für lateinamerikanische Christen,

die sich dem Gott des Lebens
verpflichtet wissen, verlangt die Armut als
kollektives Phänomen nach einer
Stellungnahme aus dem Glauben. Die
Elendswirklichkeit beweist, dass das
Projekt der Gerechtigkeit und der
Glückseligkeit, das Gott auf den ersten
Seiten der Genesis den Menschen anbietet,

durch unsere Sünde zerstört wurde.
Die Opfer dieser Zerstörung sind in
erster Linie die Armen, die Adressaten und
Träger des Wortes Gottes. Jesus stellt
sich auf ihre Seite, nicht weil sie heiliger
oder besser wären als die Reichen,
sondern einfach deshalb, weil sie arm sind
und die Armut als gesellschaftliche
Wirklichkeit im ursprünglichen Projekt
Gottes nicht vorgesehen war. In diesem
Projekt sollten vielmehr alle die Güter
der Schöpfung unter sich teilen und wie
Geschwister leben. Die Armen sind die
Opfer ungerechter Verhältnisse. Deshalb

werden die Armen seliggepriesen,
denn nur sie hegen die Hoffnung, diese

Situation zu verändern, damit Gottes
Gerechtigkeit sich durchsetzt.

Christlicher Glaube in Lateinamerika
setzt unweigerlich eine politische
Stellungnahme voraus, sei es auf der Seite
der Kräfte der Unterdrückung, die
immer nur bei den Unterdrückten die
politische Gewalt sehen und verurteilen, ohne
sich die Frage nach den Mechanismen der
wirtschaftlichen Gewalt im Kapitalismus
zu stellen, oder sei es auf der Seite der
-Kräfte der Befreiung, die sich die vorrangige

Option für die Armen zueigen
machen. Auf der Seite der Kräfte der
Unterdrückung, der Besitzer materieller oder
symbolischer Güter, stehen auch jene
.Christen, die zwar ehrlich die Symptome
erkennen - das Elend, die Krankheiten,
den frühzeitigen Tod von Millionen —

und dennoch nicht fähig sind, nach den
-Ursachen zu fragen. Sie entwickeln eine
Theologie, die es ihnen erlaubt, die
Mechanismen der Herrschaft zu legitimieren.

Die Sprache dieser Theologie ist so
abstrakt, als könnte sie den religiösen
Diskurs daran hindern, auch politisch zu
sein.

Für diese Art Sprache gibt es ein
herausragendes Beispiel im Gleichnis vom
barmherzigen Samariter (Lk 10,25—37).
Die Antwort des Gesetzeslehrers ist
theologisch nicht falsch, aber es fehlt ihr
die politische Konsequenz, so als diente
die religiöse Sprache dazu, auf der Ebene
der Begriffe das zu verwischen, was auf
der Ebene des Lebens konfliktreiche
Realitäten sind. Jesus gibt den Vorzug
einem zweiten Diskurs. Dieser ist im Hier
und Jetzt jenes Menschen verankert, der
von Jerusalem nach Jericho zieht — und
fähig, die verschiedenen theologischen
und politischen Positionen zu entziffern,
die der Priester, der Levit oder der Samariter

einnehmen. Theologie von den
Armen her betreiben, heisst somit, die
prophetische und sakramentale Kraft des
Glaubens zurückgewinnen, auch wenn
wir letztlich dem Schweigen Raum geben
müssen, damit der Geist Gottes sich
offenbaren kann (Rom 8, 26—27).

357



Die Beziehung der Christen
zur revolutionären Ideologie

Die Theologie, die heute in Lateinamerika
aus der Sicht der Armen betrieben

wird, bekannt als Befreiungstheologie,
ist sich ihrer politischen Wirkung und
ihrer ideologischen Voraussetzungen
bewusst. Diese Theologie entsteht nicht im
akademischen Raum der Universitäten,
sondern im Kampf Tausender von
Basisgemeinden, die den Glauben befruchten,
nicht zuletzt durch das Blut unzähliger
Märtyrer, die durch die Gewalt der
Unterdrückung umgekommen sind. Deshalb
wird im Santa-Fe-Papier 1980 des
interamerikanischen Sicherheitsausschusses,
das die Aussenpolitik der Regierung
Reagan massgeblich bestimmt hat, die
Befreiungstheologie als die grösste
Bedrohung für die US-Interessen auf dem
lateinamerikanischen Kontinent beur-
teüt. Als Antwort auf diese Bedrohung
entstand die «Elektronische Kirche». Sie
verfügt über eigene Satellitennetze,
Radio- und Fernsehstationen sowie
Zeitungen und Zeitschriften. Das katholische

Pendant ist das Projekt «Lumen
2000», das sich die Wiederevangelisierung

der Welt in der nächsten Dekade
zum Ziel setzt. Das Startkapital von 400
Millionen Dollar stiftet die fundamentalistische

katholische Organisation «Zeuge

der Liebe Gottes» aus Holland.
In der Praxis des Kampfes für Gerechtigkeit

kommen die lateinamerikanischen

Christen mit politischen und
ideologischen Kräften in Kontakt, die scheinbar

der Welt des Glaubens entgegengesetzt
sind. Es handelt sich nicht um einen

formalen Dialog zwischen Christen und
Marxisten, sondern um eine gemeinsame
Praxis mit dem gleichen Volk gegen den
gleichen nordamerikanischen Imperialismus

und für die gleichen Rechte der
Armen. Diese Annäherung von der Praxis

her ist für beide, für die Christen wie
für die Marxisten, fruchtbar. Der Feind
macht ohnehin keinen Unterschied
zwischen den einen und den andern; er be¬

handelt uns alle als atheistische Kommunisten,

da es für den nordamerikanischen
Imperialismus nichts Schlimmeres gibt,
als der religiösen Legitimation beraubt
zu sein, die seine wahren Interessen
verdeckt.

Die Annäherung zwischen Christen
und Marxisten war nicht immer leicht. Es
gab viele Vorurteile und Ängste auf beiden

Seiten. In den meisten Ländern des
sozialistischen Lagers waren die christlichen

Kirchen mit den alten Klassen der
Unterdrücker verbunden. Auch im
Lateinamerika der 60er Jahre haben einige
christliche Gruppen die Kirche verlassen
und den Glauben aufgegeben, als sie im
revolutionären Kampf die marxistische
Theorie entdeckten. Doch mit dem
Bekanntwerden der kriminellen Taten Stalins

geriet der dogmatische Marxismus in
eine Krise. Und auf der andern Seite kam
es in der katholischen Kirche mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil zu
Veränderungen, die es den Christen erlaubten,
sich im Namen ihres Glaubens am
revolutionären Prozess zu beteiligen. Als
Beispiele seien so bedeutende kubanische
Revolutionäre wie Frank Pais und Jose
Antonio Echeverrîa oder der kolumbianische

Priester Camillo Torres erwähnt.
Im Verlauf seines Besuchs im Chile

Allendes von 1971 hob Fidel Castro hervor,

dass die Allianz zwischen Christen
und Marxisten eine strategische und
nicht bloss eine taktische sein müsse.
Während einer Begegnung mit Ordensleuten

zum ersten Jahrestag der Sandinistischen

Revolution in Managua hat ihm
eine Maryknoll-Schwester — die später
in El Salvador von Todesschwadronen
umgebracht wurde — erwidert, in
Nicaragua bestehe zwischen Christen und
Marxisten nicht eine Allianz, sondern
Einheit. Tatsächlich würde der Begriff
Allianz voraussetzen, dass es auf der
einen Seite christliche Volksbewegungen,
Gewerkschaften oder Parteien und auf
der andern, der marxistischen Seite, die
gleichen politischen Instrumente gäbe.
In Lateinamerika kämpfen Christen und

358



Marxisten jedoch in den gleichen
Volksbewegungen, in den gleichen Gewerkschaften

und in den gleichen revolutionären
Parteien. Wir wollen die Instrumente

des politischen Kampfes nicht konfessio-
nalisieren; denn die Spaltung der Gesellschaft

besteht nicht zwischen Gläubigen
und Ungläubigen, sondern zwischen
Unterdrückern und Unterdrückten. Es gibt
in dieser Hinsicht eine einzige Ausnahme:

die Kommunistische Partei Kubas,
die sich offiziell noch als atheistisch
bekennt. Für Fidel Castro ist dieser Atheismus

jedoch historisch und nicht philosophisch

begründet, daher vorübergehender
Natur.

Der Marxismus ist eine Theorie im
Dienste der revolutionären Praxis, folglich

ist er dialektisch, antidogmatisch und
offen für die neuen Anforderungen des
historischen Prozesses. Eine ganze Reihe
von Ereignissen haben in den letzten 30
Jahren das Antlitz Lateinamerikas
verändert. Das Zweite Vatikanum, die
Bischofskonferenzen von Medellin (1968)
und Puebla (1978), der Misserfolg der
kapitalistischen Entwicklungsideologie
im Sinne der Allianz für den Fortschritt,
der Sieg der kubanischen Revolution und
die neue Vorherrschaft des internationalen

Kapitals in Form von Militärdiktaturen

- dies alles hat viele Christen dazu
gebracht, sich im sozialen Kampf für die
Unterdrückten zu engagieren. Dabei
wurden sie mit der schreienden Not der
kollektiven Armut konfrontiert. Es war
nicht der Marxismus, der sie zur Entdek-
kung der Armut brachte. Es war
vielmehr die Armut, die sie den Marxismus
entdecken liess. Angesichts des Elends
war es unausweichlich, die Fragen nach
den strukturellen Ursachen der Not und
nach den Möglichkeiten ihrer Überwindung

zu stellen. Der Glaube öffnet uns
zwar den Anforderungen des Lebens,
aber er vermittelt uns nicht die Analysen
und Strategien, die für den Aufbau eines
sozialen Projekts der Geschwisterlichkeit

notwendig sind. Theologische Reflexion

kann den wichtigen Beitrag der

marxistischen Theorie nicht ignorieren,
wenn wir die kapitalistischen Mechanismen

verstehen wollen, die Millionen von
den fundamentalen Lebensrechten aus-
schliessen. Der Beitrag der marxistischen
Theorie zur Theologie bedroht darum
auch nicht die Integrität des Glaubens.
Wir können ja nicht akzeptieren, dass der
Marxismus eine Religion und der christliche

Glaube nur eine Ideologie sei. Wir
bekennen uns weder zu einem vulgären
oder mechanischen Materialismus, der
das geistliche Leben oder die Funktion
der menschlichen Subjektivität im
historischen Prozess ignoriert, noch zu einem
stalinistischen Manichäismus, der nur
den Atheismus als revolutionäre Haltung
anerkennen will, noch zu irgendeinem
Dogma «marxistischer» Metaphysik.
Durchdrungen von der Option für die
Armen und von der Verpflichtung auf
das Projekt des nahenden Gottesreichs,
akzeptieren die Christen die ideologische
Vermittlung des Marxismus. Angesichts
der Dringlichkeit des Hungers sind
gewisse theoretische Fragen nur von
zweitrangiger Bedeutung.

Wir müssen zugeben, dass die
marxistische Religionskritik zur Reinigung
unseres Glaubens beigetragen hat. Gott, an
den wir glauben, ist nicht der gleiche
Gott, den der Marxismus leugnet; denn
wir glauben nicht an den Gott des Kapitals,

der Folterdiktaturen oder der
modernen Götzenverehrung. Wir glauben
an den Gott des Lebens, den Jesus den
Unterdrückten verkündet. Gott, der
Gerechtigkeit für alle fordert, will aber auch
die Unterdrücker befreien. Dazu gibt es
keinen kürzeren Weg, als ihnen das
Privateigentum an den Produktionsmitteln
zu entziehen und diese durch die Macht
des Volkes zu sozialisieren.

Die Beziehung der revolutionären
Ideologie zu den Christen
Ebenso wichtig wie der Standpunkt der
Christen zur revolutionären Ideologie ist
das Verhältnis der marxistischen
Revolutionäre zum Christentum in Latein-

359



amerika. Es gibt dazu zwar erst wenige,
dafür aber um so bedeutsamere
Dokumente.

Im Oktober 1980 verabschiedete die
Sandinistische Front der Nationalen
Befreiung (FSLN) ein «offizielles Kommunique

zur Religionsfreiheit». Es war
wohl das erste Mal, dass eine revolutionäre

Partei an der Macht sich positiv über
die Beziehungen zwischen Glaube, Politik

und Ideologie äusserte. Die folgende
Stelle aus diesem Text verdient
hervorgehoben zu werden:

«Einige Autoren behaupten, dass die
Religion ein Mechanismus der Entfremdung

sei, der dazu diene, die Ausbeutung
einer Klasse durch die andere zu
rechtfertigen. Diese Behauptung hat zweifellos

ihren historischen Wert, da die Religion

in verschiedenen geschichtlichen
Epochen als theoretische Unterstützung
politischer Herrschaft diente. Es genügt,
an die Rolle der Missionare bei der
Unterwerfung und Kolonialisierung der
Indianer in unserem Land zu erinnern.
Dennoch halten wir Sandinisten fest,
dass nach unserer Erfahrung die Christen,

wenn sie — gestützt auf ihren Glauben

— in der Lage sind, sich den
Anforderungen des Volkes und der Geschichte
zu stellen, von ihrem eigenen Glauben
zum revolutionären Engagement
gedrängt werden. Unsere Erfahrung zeigt
uns, dass man gleichzeitig Glaubender
und konsequenter Revolutionär sein
kann, und dass es keinen Widerspruch
zwischen diesen beiden Dingen gibt.»

Es ist aufschlussreich zu beobachten,
wie der FSLN unter dem Primat der Praxis

die marxistische Tradition neu formuliert.

Er anerkennt zwar den «historischen

Wert» der marxistischen These,
dass «Religion ein Mechanismus der
Entfremdung» sei, korrigiert dann aber
diese These durch die eigene «Erfahrung»,

dass «Christen von ihrem
eigenen Glauben zum revolutionären
Engagement gedrängt werden».
Bemerkenswert daran ist, dass hier eine revolutionäre

und laizistische Partei den Chri¬

sten zugesteht, dass sie für ihr revolutionäres

Handeln in ihrem eigenen Glauben
eine Grundlage finden. Wenn die Sandinisten

sagen würden, die Christen stützten

sich auf ein Gerechtigkeitsgefühl
oder auf ein politisches Programm, so
hielte sich die Logik dieser Aussage im
Rahmen der autonomen politischen
Rationalität. Der sandinistische Diskurs
macht jedoch einen Sprung von der
politischen Vernunft zu einer theologischen
Kategorie, indem er den Glauben als
Quelle und Ursprung der revolutionären
Option akzeptiert. Vielleicht ist es das
erste Mal, dass eine gemeinsame Praxis
die Christen und Marxisten dazu befähigt,

ihre Sprachen wechselseitig zu
durchdringen und ihnen damit einen
neuen Sinn zu geben, der verbindet, was
wissenschaftliche Strenge glaubt trennen
zu müssen.

Ähnliches findet sich im programmatischen

Diskurs der Kommunistischen
Partei Kubas. In dem Grundlagenpapier
zum III. Kongress der Partei im Februar
1986 wird im Kapitel über die internationale

Lage festgehalten:
«Ausser den Christdemokraten gibt es

in Lateinamerika einige Millionen Christen,

in ihrer Mehrheit Arbeiter, Bauern
oder Angehörige der Mittelklasse, die
sich nicht befreien können, ohne dass sie
den Sozialismus errichten; noch kann der
Sozialismus errichtet werden, ohne dass
sie sich daran beteiligen. Eine bedeutende

Kraft ist in Lateinamerika die
Befreiungstheologie. Wir schätzen sie nicht nur
aufgrund ihrer ehrlichen und engagierten
Erfahrung mit den Armen, die hier ihr
authentisches Christsein ausdrücken,
sondern auch aufgrund ihrer politischen
Bedeutung: als Ausdruck des Verlangens

vieler Christen, die, ausgehend von
ihren eigenen religiösen Überzeugungen,

eine Welt der Brüderlichkeit, der
Gleichheit und der Gerechtigkeit
aufbauen wollen.»

Dieser Text der kubanischen KP situ-
iert die Beziehung zwischen Christen und
Marxisten ebenfalls auf der Ebene der

360



revolutionären Einheit. Er anerkennt,
dass sich die Unterdrückten «nicht
befreien können, ohne dass sie den Sozialismus

errichten», und dass der Sozialismus
nicht errichtet werden kann, ohne dass
sich die Christen «daran beteiligen».
Auch hier wird ein theologischer Diskurs
in den politischen Diskurs interpoliert,
indem die KP Kubas zu verkünden wagt,
dass ein «authentisches Christentum»
sich in einer «ehrlichen und engagierten
Erfahrung mit den Armen» ausdrückt.
Noch weiter in den Bereich des Theologischen

stösst die kubanische KP vor,
wenn sie trotz ihrem offiziellen Atheismus

einräumt, dass die Christen, «ausgehend

von ihren eigenen religiösen
Überzeugungen, eine Welt der Brüderlichkeit,

der Gleichheit und der Gerechtigkeit
aufbauen wollen». Es wäre nicht

weiter erstaunlich, wenn gesagt würde,
dass die Christen, ausgehend von ihrem
Engagement mit den Armen oder von
der Entdeckung der marxistischen Theorie,

eine Welt der Gerechtigkeit aufbauen
wollten. Erstaunlich ist hingegen das

Werturteil über unsere «eigenen religiösen

Überzeugungen» als Quelle und
Ursprung der revolutionären Option.

So widerspiegelt sich in Nicaragua und
in Kuba die politische Wirklichkeit
Lateinamerikas. Durch die semantische
Synthese (der marxistischen und der
christlichen Sprache) in den offiziellen
ideologischen Verlautbarungen wird
übersetzt, was sich in der Praxis ereignet
— auch auf die «Gefahr» hin, akademisch

filtrierte Begriffe zu unterlaufen,
welche die Theorie über die Praxis
stellen.

Heute in Lateinamerika Theologie
betreiben, erfordert also eine ökumenische
Öffnung, die über die christliche Formulierung

des theologischen Diskurses,
auch über die pastorale Praxis von
Katholiken und Protestanten hinausgeht
und den ideologischen Diskurs sowie die
politische Praxis der Bewegungen und
Parteien miteinbezieht, die sich historisch

als Avantgarde der Befreiung unse¬

rer Völker erweisen. Heute befreit sich
die Theologie in Lateinamerika von der
Unschuld akademischer Kategorien und
wird von neuem Fleisch im Leben und im
Kampf von unzähligen Gläubigen und
Unterdrückten, die Glauben und Leben,
Pastoral und Politik, Erlösung und
Befreiung nicht mehr trennen können. Die
konkrete Politik und ihr ideologischer
Ausdruck bilden den neuen theologischen

Ort par excellence, wo sich nicht
nur das Schicksal von Millionen
Menschen entscheidet, sondern wo es auch
um unsere Treue zum Vater im Dienst an
unserem Volk und im Blick auf das Projekt

Gottes in der Geschichte geht. An
diesem Projekt beteiligen sich Gläubige
und Atheisten, Männer und Frauen guten

Willens, alle, die Jesu lebendige
Gegenwart in den Unterdrückten erkennen,
in denen, die Hunger leiden und keine
Kleider haben, in den Obdachlosen, in
den Ausgebeuteten und in andern
Randgruppen (Mt 25, 31-46). Es ist der Arme

als Sakrament Gottes, der in unserem
Kontinent die Grenzen der Kirche
ausweitet. Politik und Ideologie gehen ein in
den theologischen Diskurs, wann immer
wir die Interessen der Kleinen und der
Verdammten dieser Erde vertreten.
Wenn auch der Glaube nicht so stark ist,
dass er Berge versetzen kann, bleibt uns
wenigstens die Gewissheit, dass die Liebe

in ihrer befreienden Praxis uns an der
Gemeinschaft des Vaters, des Sohnes
und des Heiligen Geistes teilhaben lässt.

361


	Glaube, Politik und Ideologie in Lateinamerika

