Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 12

Artikel: Glaube, Politik und Ideologie in Lateinamerika
Autor: Betto, Frei

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Frei Betto

Glaube, Politik und Ideologie in Lateinamerika

Wer uiber Glaube, Politik und Ideologie
in Lateinamerika sprechen will, muss
sich mit der gemeinsamen Praxis von
Christen und Marxisten im Befreiungs-
prozess der Liander dieses Kontinents
auseinandersetzen. Lateinamerika ist
heute die Weltregion mit der grossten
Anzahl Christen: eine glaubige und un-
terdriickte Region, unter der Vorherr-
schaft des nordamerikanischen Kapita-
lismus, der unsere Lander in wirtschaftli-
cher Abhingigkeit halt. Durch die Ver-
schuldung des Kontinents, die gegenwar-
tig 400 Milliarden Dollar iibersteigt, ist
unsere Wirtschaft dem Verfall nahe.
Mehr als 300 Millionen Hungernde in
Lateinamerika sind die schreckliche
Folge dieser Abhangigkeit.

Mein Land, Brasilien, schuldet den in-
ternationalen Banken 130 Milliarden
Dollar. In den letzten fiinf Jahren zahlten
wir fiir unsere Auslandschuld Zinsen in
der Hohe von 65 Milliarden Dollar, was
etwa dem Bruttosozialprodukt von
Osterreich entspricht. Auf 10 Prozent
der 141 Millionen zdhlenden Gesamtbe-
volkerung entfallen mehr als 47 Prozent
des Nationalprodukts, und der Rest muss
unter 127 Millionen Menschen verteilt
werden. 87 von 1000 Kindern sterben
schon im ersten Lebensjahr. Die Unter-
erndhrung verursacht tdglich den Tod
von 1000 Neugeborenen. Unter den 69
Millionen, die weniger als 19 Jahre alt
sind, haben 39 Millionen Familie, Schule
oder Arbeit, die restlichen 30 Millionen
vegetieren auf den Strassen wie verlas-
sene Hunde.

Uber Lateinamerika reden, bedeutet
aber nicht nur, das Elend feststellen, zu

dem wir durch die ungerechten Wirt-
schaftsbeziechungen zwischen dem Nor-
den und dem Suden unseres Planeten
verurteilt sind, sondern auch, die Zei-
chen einer befreienden Hoffnung ver-
kiinden. Diese Zeichen heissen:

— Kuba, das vor dreissig Jahren die kapi-
talistische Herrschaft liberwunden hat.
Heute weist es den hochsten Grad sozia-
ler Entwicklung in Lateinamerika auf.
Kuba hat die Armut und den Analphabe-
tismus liberwunden, die kostenlose Bil-
dung auf allen Ebenen eingefiihrt und ein
Gesundheitssystem geschaffen, das wei-
terentwickelt ist als dasjenige vieler Lan-
der der Ersten Welt.

— Nicaragua, dessen Projekt einer ech-
ten Volksdemokratie allerdings noch
durch die Aggression der Soldner im
Dienste der US-Regierung behindert
wird.

— El Salvador, wo die nationalistische
Befreiungsbewegung Farabundo Marti
fiir eine neue Gesellschaft arbeitet.

— Panama, das seine Souverdnitiat ver-
teidigt gegen das nordamerikanische
Monopol iiber den Kanal, der den atlan-
tischen mit dem pazifischen Ozean ver-
bindet.

Der Glaube als politisch inkarnierte Gabe

«Nichts ist politischer als die Behaup-
tung, Religion habe mit Politik nichts zu
tun», sagt der siidafrikanische Bischof
Desmond Tutu. In Lateinamerika kann
man Glauben, Politik und Ideologie ge-
nausowenig trennen, wie das im Palasti-
na des 1. Jahrhunderts moglich war. Im
Lande Jesu hatten diejenigen, die liber
die politische Macht verfiigten, auch die

555



religiose Macht inne. Vielleicht wire es
fiir einige Gottesdienstbesucher befrem-
dend, wenn die Lesungen des Evange-
liums mit den Namen von Reagan und
Gorbatschow, Pinochet und Raul Alfon-
sin, Daniel Ortega und Fidel Castro ein-
geleitet wiirden. Lukas sieht das anders.
Bevor er uns in die Praxis Jesu einfiihrt,
situiert er diese in ihrem politischen Kon-
text: «...1m 15. Jahr der Regierung des
Kaisers Tiberius; Pontius Pilatus war
Statthalter von Judaa, Herodes Tetrarch
von Galilda, sein Bruder Philippus Te-
trarch von Ituraa und Trachonitis, Lysi-
nias Tetrarch von Abilene; Hohepriester
waren Hannas und Kajafas» (Lk 3, 1-2).

Unter dem Zeichen des Kreuzes hat
die iberische Kolonialisierung Latein-
amerikas den Volkermord an den Indios
begangen und die Bodenschitze ausge-
plindert. Unter dem komplicenhaften
Schweigen der katholischen Kirche wur-
den mehr als 10 Millionen Schwarze aus
Afrika als Sklaven auf unseren Konti-
nent verschleppt. Im Einvernehmen mit
den christlichen Kirchen etablierte sich
in unseren Landern das kapitalistische
Herrschaftssystem. |

Glaube, Politik und Ideologie werden
nicht erst verbunden, seit es um die aktu-
ellen Befreiungsprozesse geht. Sie sind
immer schon vereint in unserem konkre-
ten Leben. Wir diirfen uns auch nicht
tauschen lassen durch eine fundamenta-
listische Bibellektiire, die versucht, was
Gott inkarniert hat, zu desinkarnieren.
Der Glaube ist eine Gabe des Vaters fiir
uns, die wir in dieser Welt leben, auch ei-
ne politische Gabe fiir die Bewaltigung
der historischen Konflikte, die uns das
Heilswerk Gottes erkennen lassen.

Bei Jesus ist diese enge Verbindung
von Glauben, Politik und Ideologie nicht
zu Ubersehen. Es wird zwar behauptet,
Jesus wolle uns eine ausschliesslich reli-
giose Botschaft vermitteln, die nichts mit
Politik oder Ideologie zu tun habe. Diese
Lesart ist nur moglich, wenn wir die
Bibelexegese auf ein Versefischen redu-
zieren und die Texte aus ihrem Kontext

356

reissen. Es ist eben nicht allein der Text,
der uns das Wort Gottes offenbart, son-
dern auch der soziale, politische, wirt-
schaftliche und ideologische Kontext, in
dem die befreiende Praxis Jesu steht. Wir
Christen sind Jiinger eines politischen
Gefangenen. Selbst wenn es im Bewusst-
sein Jesu nur religiose Motive gegeben
hidtte, wiren seine Verbundenheit mit
den Unterdriickten und sein Projekt des
Lebens fiir alle (Joh 10, 10) objektiv
dennoch voller politischer Implikationen
gewesen. Schon die Einleitung zum Mar-
kus-Evangelium zeigt, wie die Heilungen
Jesu — am Mann mit dem bosen Geist, an
der Schwiegermutter des Petrus, am Be-
sessenen, am Leprakranken, am Ge-
lahmten, am Mann mit der verkriippel-
ten Hand — das ideologische System de-
stabilisierten, aber auch den politischen
Interessen zuwiderliefen, wie sie von den
Pharisdern und den Herodianern vertre-
ten wurden. Diese beiden verfeindeten
Parteien taten sich denn auch zusammen,
«um Jesus umzubringen» (Mk 3, 6). Die
Heilstaten Jesu wurden politisch so be-
drohlich, dass siec Kajafas veranlassten,
im Namen des Hohen Rates zu erkldren:
«Es ist besser, wenn ein Mensch fiir das
Volk stirbt und nicht das ganze Volk zu-
grunde geht» (Joh 11, 50).

Wie konnen wir im Paldstina des
1. Jahrhunderts die ideologische Frage
situieren? Lukas stellt an Jesus ein
Wachsen an Alter und Weisheit fest (Lk
2, 52). Jesus war also ein Mensch seiner
Zeit. Nach Paulus «entdusserte er sich
aus eigenem Willen, gab alles auf, was er
hatte und machte sich zum Sklaven und
wurde den Menschen gleich» (Phil 1, 7).
Die gottliche Natur Jesu entzieht sich
nicht dem kulturellen Kontext und
schwebt nicht allwissend tiber Raum und
Zeit. Eine solche Vorstellung wiirde dem
griechischen, aber nicht dem biblischen
Gottesbild entsprechen. Jesus ist die In-
karnation Gottes und hat die gleiche Na-
tur wie der Vater. Gott aber ist fiir das
Neue Testament Liebe. «Und wer in der
Liebe bleibt, bleibt in Gott, und Gott



bleibt in ihm» (1 Joh 4, 16). Deshalb war
Jesus Gott, weil er liebte, wie nur Gott
liebt. Und darin sind auch wir Ebenbilder
Gottes, dass die Natur jeder Liebe, zu der
wir fahlg sind, gottlich ist. Wir smd wie
eine Offnung zu Gott hin, der tiefer als
das eigene Ich in uns wohnt und uns befi-
higt, den Nachsten aufzunehmen. In Je-
sus nimmt Gott vorzugsweise die Unter-
driickten auf. An ihrem sozialen Ort wird
er Fleisch und von daher verkiindet er die
Universalitat seiner Botschaft. Fiir Jesus
gibt es keine Neutralitdt. Er macht sich
die Optik der Armen zu eigen. Sein Ge-
sichtspunkt ist die Sicht von einem Punkt
her, an dem er jene seligpreist, denen die
Fille des Lebens vorenthalten wird.

Den Glauben von der Sache der Armen
her leben

In Lateinamerika wird der christliche
Glaube heute im Kontext von Unter-
driickung und Befreiung gelebt. Ein poli-
tisch neutrales Christentum ist unvor-
stellbar. Fiir lateinamerikanische Chri-
sten, die sich dem Gott des Lebens ver-
pflichtet wissen, verlangt die Armut als
kollektives Phanomen nach einer Stel-
lungnahme aus dem Glauben. Die
Elendswirklichkeit beweist, dass das
Projekt der Gerechtigkeit und der
Gliickseligkeit, das Gott auf den ersten
Seiten der Genesis den Menschen anbie-
tet, durch unsere Siinde zerstort wurde.
Die Opfer dieser Zerstorung sind in er-
ster Linie die Armen, die Adressaten und
Triager des Wortes Gottes. Jesus stellt
sich auf ihre Seite, nicht weil sie heiliger
oder besser waren als die Reichen, son-
dern einfach deshalb, weil sie arm sind
und die Armut als gesellschaftliche
Wirklichkeit im urspriinglichen Projekt
Gottes nicht vorgesehen war. In diesem
Projekt sollten vielmehr alle die Giiter
der Schopfung unter sich teilen und wie
Geschwister leben. Die Armen sind die
Opfer ungerechter Verhaltnisse. Des-
halb werden die Armen seliggepriesen,
denn nur sie hegen die Hoffnung, diese

Situation zu veridndern, damit Gottes
Gerechtigkeit sich durchsetzt.

Christlicher Glaube in Lateinamerika
setzt unweigerlich eine politische Stel-
lungnahme voraus, sei es auf der Seite
der Krafte der Unterdriickung, die im-
mer nur bei den Unterdriickten die poli-
tische Gewalt sehen und verurteilen, ohne
sich die Frage nach den Mechanismen der
‘wirtschaftlichen Gewalt im Kapitalismus
-zu stellen, oder sei es auf der Seite der
Krifte der Befreiung, die sich die vorran-
igige Option fiir die Armen zueigen ma-
chen. Aufder Seite der Krafte der Unter-
driickung, der Besitzer materieller oder
symbolischer Giiter, stehen auch jene
"Christen, die zwar ehrlich die Symptome
erkennen — das Elend, die Krankheiten,
den fruhzeitigen Tod von Millionen —
und dennoch nicht fahig sind, nach den
(Ursachen zu fragen. Sie entwickeln eine
Theologie, die es ihnen erlaubt, die Me-
chanismen der Herrschaft zu legitimie—
ren. Die Sprache dieser Theologie ist so
abstrakt, als konnte sie den religiGsen
Diskurs daran hindern, auch politisch zu
sein.

Fur diese Art Sprache gibt es ein her-
ausragendes Beispiel im Gleichnis vom
barmherzigen Samariter (Lk 10,25—37).
Die Antwort des Gesetzeslehrers ist
theologisch nicht falsch, aber es fehlt ihr
die politische Konsequenz, so als diente
die religiose Sprache dazu, auf der Ebene
der Begriffe das zu verwischen, was auf
der Ebene des Lebens konfliktreiche
Realitédten sind. Jesus gibt den Vorzug ei-
nem zweiten Diskurs. Dieser ist im Hier
und Jetzt jenes Menschen verankert, der
von Jerusalem nach Jericho zieht — und
fahig, die verschiedenen theologischen
und politischen Positionen zu entziffern,
die der Priester, der Levit oder der Sama-
riter einnehmen. Theologie von den Ar-
men her betreiben, heisst somit, die pro-
phetische und sakramentale Kraft des
Glaubens zuriickgewinnen, auch wenn
wir letztlich dem Schweigen Raum geben
miissen, damit der Geist Gottes sich of-
fenbaren kann (Rom 8, 26—27).

357



Die Beziehung der Christen
zur revolutioniren Ideologie

Die Theologie, die heute in Lateinameri-
ka aus der Sicht der Armen betrieben
wird, bekannt als Befreiungstheologie,
ist sich ihrer politischen Wirkung und
ihrer ideologischen Voraussetzungen be-
wusst. Diese Theologie entsteht nicht im
akademischen Raum der Universititen,
sondern im Kampf Tausender von Basis-
gemeinden, die den Glauben befruchten,
nicht zuletzt durch das Blut unzihliger
Mairtyrer, die durch die Gewalt der Un-
terdriickung umgekommen sind. Deshalb
wird im Santa-Fe-Papier 1980 des inter-
amerikanischen Sicherheitsausschusses,
das die Aussenpolitik der Regierung
Reagan massgeblich bestimmt hat, die
Befreiungstheologie als die grosste Be-
drohung fiir die US-Interessen auf dem
lateinamerikanischen Kontinent beur-
teilt. Als Antwort auf diese Bedrohung
entstand die «Elektronische Kirche». Sie
verfligt iliber eigene Satellitennetze,
Radio- und Fernsehstationen sowie Zei-
tungen und Zeitschriften. Das katholi-
sche Pendant ist das Projekt «Lumen
2000», das sich die Wiederevangelisie-
rung der Welt in der nachsten Dekade
zum Ziel setzt. Das Startkapital von 400
Millionen Dollar stiftet die fundamenta-
listische katholische Organisation «Zeu-
ge der Liebe Gottes» aus Holland.

In der Praxis des Kampfes fiir Gerech-
tigkeit kommen die lateinamerikani-
schen Christen mit politischen und ideo-
logischen Kriften in Kontakt, die schein-
bar der Welt des Glaubens entgegenge-
setzt sind. Es handelt sich nicht um einen
formalen Dialog zwischen Christen und
Marxisten, sondern um eine gemeinsame
Praxis mit dem gleichen Volk gegen den
gleichen nordamerikanischen Imperia-
lismus und fiir die gleichen Rechte der
Armen. Diese Annaherung von der Pra-
xis her ist fiir beide, fiir die Christen wie
fur die Marxisten, fruchtbar. Der Feind
macht ohnehin keinen Unterschied zwi-
schen den einen und den andern; er be-

358

handelt uns alle als atheistische Kommu-
nisten, da es fiir den nordamerikanischen
Imperialismus nichts Schlimmeres gibt,
als der religiosen Legitimation beraubt
zu sein, die seine wahren Interessen ver-
deckt.

Die Annaherung zwischen Christen
und Marxisten war nicht immer leicht. Es
gab viele Vorurteile und Angste auf bei-
den Seiten. In den meisten Landern des
sozialistischen Lagers waren die christli-
chen Kirchen mit den alten Klassen der
Unterdriicker verbunden. Auch im La-
teinamerika der 60er Jahre haben einige
christliche Gruppen die Kirche verlassen
und den Glauben aufgegeben, als sie im
revolutionaren Kampf die marxistische
Theorie entdeckten. Doch mit dem Be-
kanntwerden der kriminellen Taten Sta-
lins geriet der dogmatische Marxismus in
eine Krise. Und auf der andern Seite kam
es in der katholischen Kirche mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil zu Verian-
derungen, die es den Christen erlaubten,
sich im Namen ihres Glaubens am revo-
lutionaren Prozess zu beteiligen. Als Bei-
spiele seien so bedeutende kubanische
Revolutionire wie Frank Pais und Jose
Antonio Echeverria oder der kolumbia-
nische Priester Camillo Torres erwahnt.

Im Verlauf seines Besuchs im Chile
Allendes von 1971 hob Fidel Castro her-
vor, dass die Allianz zwischen Christen
und Marxisten eine strategische und
nicht bloss eine taktische sein miisse.
Wihrend einer Begegnung mit Ordens-
leuten zum ersten Jahrestag der Sandini-
stischen Revolution in Managua hat ihm
eine Maryknoll-Schwester — die spiter
in El Salvador von Todesschwadronen
umgebracht wurde — erwidert, in Nica-
ragua bestehe zwischen Christen und
Marxisten nicht eine Allianz, sondern
Einheit. Tatsdachlich wiirde der Begriff
Allianz voraussetzen, dass es auf der ei-
nen Seite christliche Volksbewegungen,
Gewerkschaften oder Parteien und auf
der andern, der marxistischen Seite, die
gleichen politischen Instrumente gabe.
In Lateinamerika kdmpfen Christen und



Marxisten jedoch in den gleichen Volks-
bewegungen, in den gleichen Gewerk-
schaften und in den gleichen revolutiona-
ren Parteien. Wir wollen die Instrumente
des politischen Kampfes nicht konfessio-
nalisieren; denn die Spaltung der Gesell-
schaft besteht nicht zwischen Glaubigen
und Unglaubigen, sondern zwischen Un-
terdriickern und Unterdriickten. Es gibt
in dieser Hinsicht eine einzige Ausnah-
me: die Kommunistische Partei Kubas,
die sich offiziell noch als atheistisch be-
kennt. Fiir Fidel Castro ist dieser Atheis-
mus jedoch historisch und nicht philoso-
phisch begriindet, daher voriibergehen-
der Natur.

Der Marxismus ist eine Theorie im
Dienste der revolutiondren Praxis, folg-
lich ist er dialektisch, antidogmatisch und
offen fiir die neuen Anforderungen des
historischen Prozesses. Eine ganze Reihe
von Ereignissen haben in den letzten 30
Jahren das Antlitz Lateinamerikas ver-
andert. Das Zweite Vatikanum, die Bi-
schofskonferenzen von Medellin (1968)
und Puebla (1978), der Misserfolg der
kapitalistischen Entwicklungsideologie
im Sinne der Allianz fiir den Fortschritt,
der Sieg der kubanischen Revolution und
die neue Vorherrschaft des internationa-
len Kapitals in Form von Militardiktatu-
ren — dies alles hat viele Christen dazu
gebracht, sich im sozialen Kampf fiir die
Unterdriickten zu engagieren. Dabei
wurden sie mit der schreienden Not der
kollektiven Armut konfrontiert. Es war
nicht der Marxismus, der sie zur Entdek-
kung der Armut brachte. Es war viel-
mehr die Armut, die sie den Marxismus
entdecken liess. Angesichts des Elends
war es unausweichlich, die Fragen nach
den strukturellen Ursachen der Not und
nach den Moglichkeiten ihrer Uberwin-
dung zu stellen. Der Glaube offnet uns
zwar den Anforderungen des Lebens,
aber er vermittelt uns nicht die Analysen
und Strategien, die fiir den Aufbau eines
sozialen Projekts der Geschwisterlich-
keit notwendig sind. Theologische Refle-
xion kann den wichtigen Beitrag der

marxistischen Theorie nicht ignorieren,
wenn wir die kapitalistischen Mechanis-
men verstehen wollen, die Millionen von
den fundamentalen Lebensrechten aus-
schliessen. Der Beitrag der marxistischen
Theorie zur Theologie bedroht darum
auch nicht die Integritit des Glaubens.
Wir konnen ja nicht akzeptieren, dass der
Marxismus eine Religion und der christ-
liche Glaube nur eine Ideologie sei. Wir
bekennen uns weder zu einem vulgaren
oder mechanischen Materialismus, der
das geistliche Leben oder die Funktion
der menschlichen Subjektivitdt im histo-
rischen Prozess ignoriert, noch zu einem
stalinistischen Manichdismus, der nur
den Atheismus als revolutionare Haltung
anerkennen will, noch zu irgendeinem
Dogma «marxistischer» Metaphysik.
Durchdrungen von der Option fiir die
Armen und von der Verpflichtung auf
das Projekt des nahenden Gottesreichs,
akzeptieren die Christen die ideologische
Vermittlung des Marxismus. Angesichts
der Dringlichkeit des Hungers sind ge-
wisse theoretische Fragen nur von zweit-
rangiger Bedeutung.

Wir miissen zugeben, dass die marxi-
stische Religionskritik zur Reinigung un-
seres Glaubens beigetragen hat. Gott, an
den wir glauben, ist nicht der gleiche
Gott, den der Marxismus leugnet; denn
wir glauben nicht an den Gott des Kapi-
tals, der Folterdiktaturen oder der mo-
dernen Gotzenverehrung. Wir glauben
an den Gott des Lebens, den Jesus den
Unterdriickten verkiindet. Gott, der Ge-
rechtigkeit fiir alle fordert, will aber auch
die Unterdriicker befreien. Dazu gibt es
keinen kiirzeren Weg, als ihnen das Pri-
vateigentum an den Produktionsmitteln
zu entziehen und diese durch die Macht
des Volkes zu sozialisieren.

Die Beziehung der revolutioniren
Ideologie zu den Christen

Ebenso wichtig wie der Standpunkt der
Christen zur revolutionéren Ideologie ist
das Verhdltnis der marxistischen Revo-
lutiondre zum Christentum in Latein-

359



amerika. Es gibt dazu zwar erst wenige,
dafiir aber um so bedeutsamere Doku-
mente.

Im Oktober 1980 verabschiedete die

Sandinistische Front der Nationalen Be-

freiung (FSLN) ein «offizielles Kommu-
niqué zur Religionsfreiheit». Es war
wohl das erste Mal, dass eine revolutio-
nire Partei an der Macht sich positiv tiber
die Beziehungen zwischen Glaube, Poli-
tik und Ideologie dusserte. Die folgende
Stelle aus diesem Text verdient hervor-
gehoben zu werden:

«FEinige Autoren behaupten, dass die
Religion ein Mechanismus der Entfrem-
dung sei, der dazu diene, die Ausbeutung
einer Klasse durch die andere zu recht-
fertigen. Diese Behauptung hat zweifel-
los ihren historischen Wert, da die Reli-
gion in verschiedenen geschichtlichen
Epochen als theoretische Unterstiitzung
politischer Herrschaft diente. Es gentigt,
an die Rolle der Missionare bei der Un-
terwerfung und Kolonialisierung der In-
dianer in unserem Land zu erinnern.
Dennoch halten wir Sandinisten fest,
dass nach unserer Erfahrung die Chri-
sten, wenn sie — gestiitzt auf ihren Glau-
ben — in der Lage sind, sich den Anfor-
derungen des Volkes und der Geschichte
zu stellen, von ihrem eigenen Glauben
zum revolutiondren Engagement ge-
drangt werden. Unsere Erfahrung zeigt
uns, dass man gleichzeitig Glaubender
und konsequenter Revolutiondr sein
kann, und dass es keinen Widerspruch
zwischen diesen beiden Dingen gibt.»

Es ist aufschlussreich zu beobachten,
wie der FSLN unter dem Primat der Pra-
xis die marxistische Tradition neu formu-
liert. Er anerkennt zwar den «histori-
schen Wert» der marxistischen These,
dass «Religion ein Mechanismus der
Entfremdung» sei, korrigiert dann aber
diese These durch die eigene «Erfah-
rung», dass «Christen . . . von ihrem ei-
genen Glauben zum revolutiondren En-
gagement gedrdngt werden». Bemer-
kenswert daran ist, dass hier eine revolu-
tionare und laizistische Partei den Chri-

360

sten zugesteht, dass sie fiir ihr revolutio-
nares Handeln in ihrem eigenen Glauben
eine Grundlage finden. Wenn die Sandi-
nisten sagen wurden, die Christen stiitz-
ten sich auf ein Gerechtigkeitsgefiihl
oder auf ein politisches Programm, so
hielte sich die Logik dieser Aussage im
Rahmen der autonomen politischen Ra-
tionalitdt. Der sandinistische Diskurs
macht jedoch einen Sprung von der poli-
tischen Vernunft zu einer theologischen
Kategorie, indem er den Glauben als
Quelle und Ursprung der revolutiondren
Option akzeptiert. Vielleicht ist es das
erste Mal, dass eine gemeinsame Praxis
die Christen und Marxisten dazu befa-
higt, ihre Sprachen wechselseitig zu
durchdringen und ihnen damit einen
neuen Sinn zu geben, der verbindet, was
wissenschaftliche Strenge glaubt trennen
Zu mussen.

Ahnliches findet sich im programmati-
schen Diskurs der Kommunistischen
Partei Kubas. In dem Grundlagenpapier
zum III. Kongress der Partei im Februar
1986 wird im Kapitel iiber die internatio-
nale Lage festgehalten:

«Ausser den Christdemokraten gibt es
in Lateinamerika einige Millionen Chri-
sten, in ihrer Mehrheit Arbeiter, Bauern
oder Angehorige der Mittelklasse, die
sich nicht befreien konnen, ohne dass sie
den Sozialismus errichten; noch kann der
Sozialismus errichtet werden, ohne dass
sie sich daran beteiligen. Eine bedeuten-
de Kraft ist in Lateinamerika die Befrei-
ungstheologie. Wir schétzen sie nicht nur
aufgrund ihrer ehrlichen und engagierten
Erfahrung mit den Armen, die hier ihr
authentisches Christsein ausdriicken,
sondern auch aufgrund ihrer politischen
Bedeutung: als Ausdruck des Verlan-
gens vieler Christen, die, ausgehend von
ihren eigenen religiosen Uberzeugun-
gen, eine Welt der Briiderlichkeit, der
Gleichheit und der Gerechtigkeit auf-
bauen wollen.»

Dieser Text der kubanischen KP situ-
iert die Beziehung zwischen Christen und
Marxisten ebenfalls auf der Ebene der



revolutiondren Einheit. Er anerkennt,
dass sich die Unterdriickten «nicht be-
freien konnen, ohne dass sie den Sozialis-
mus errichten», und dass der Sozialismus
nicht errichtet werden kann, ohne dass
sich die Christen «daran beteiligen».
Auch hier wird ein theologischer Diskurs
in den politischen Diskurs interpoliert,
indem die KP Kubas zu verkiinden wagt,
dass ein «authentisches Christentum»
sich in einer «ehrlichen und engagierten
Erfahrung mit den Armen» ausdriickt.
Noch weiter in den Bereich des Theolo-
gischen stosst die kubanische KP vor,
wenn sie trotz ihrem offiziellen Atheis-
mus einrdumt, dass die Christen, «ausge-
hend von ihren eigenen religiésen Uber-
zeugungen, eine Welt der Briiderlich-
keit, der Gleichheit und der Gerechtig-
keit aufbauen wollen». Es wire nicht
weiter erstaunlich, wenn gesagt wiirde,
dass die Christen, ausgehend von ihrem
Engagement mit den Armen oder von
der Entdeckung der marxistischen Theo-
rie, eine Welt der Gerechtigkeit aufbau-
en wollten. Erstaunlich ist hingegen das
Werturteil iiber unsere «eigenen religio-
sen Uberzeugungen» als Quelle und Ur-
sprung der revolutiondren Option.

So widerspiegelt sich in Nicaragua und
in Kuba die politische Wirklichkeit La-
teinamerikas. Durch die semantische
Synthese (der marxistischen und der
christlichen Sprache) in den offiziellen
ideologischen Verlautbarungen wird
ubersetzt, was sich in der Praxis ereignet
— auch auf die «Gefahr» hin, akade-
misch filtrierte Begriffe zu unterlaufen,
welche die Theorie iiber die Praxis
stellen.

Heute in Lateinamerika Theologie be-
treiben, erfordert also eine Okumenische
Offnung, die iiber die christliche Formu-
lierung des  theologischen Diskurses,
auch uber die pastorale Praxis von Ka-
tholiken und Protestanten hinausgeht
und den ideologischen Diskurs sowie die
politische Praxis der Bewegungen und
Parteien miteinbezieht, die sich histo-
risch als Avantgarde der Befreiung unse-

rer Volker erweisen. Heute befreit sich
die Theologie in Lateinamerika von der
Unschuld akademischer Kategorien und
wird von neuem Fleisch im Leben und im
Kampf von unzadhligen Glaubigen und
Unterdriickten, die Glauben und Leben,
Pastoral und Politik, Erlosung und Be-
freiung nicht mehr trennen konnen. Die
konkrete Politik und ihr ideologischer
Ausdruck bilden den neuen theologi-
schen Ort par excellence, wo sich nicht
nur das Schicksal von Millionen Men-
schen entscheidet, sondern wo es auch
um unsere Treue zum Vater im Dienst an
unserem Volk und im Blick auf das Pro-
jekt Gottes in der Geschichte geht. An
diesem Projekt beteiligen sich Glaubige
und Atheisten, Méanner und Frauen gu-
ten Willens, alle, die Jesu lebendige Ge-
genwart in den Unterdriickten erkennen,
in denen, die Hunger leiden und keine
Kleider haben, in den Obdachlosen, in
den Ausgebeuteten und in andern Rand-
gruppen (Mt 25, 31—46). Es ist der Ar-
me als Sakrament Gottes, der in unserem
Kontinent die Grenzen der Kirche aus-
weitet. Politik und Ideologie gehen ein in
den theologischen Diskurs, wann immer
wir die Interessen der Kleinen und der
Verdammten dieser Erde vertreten.
Wenn auch der Glaube nicht so stark ist,
dass er Berge versetzen kann, bleibt uns
wenigstens dieGewissheit, dass die Lie-
be in ihrer befreienden Praxis uns an der
Gemeinschaft des Vaters, des Sohnes
und des Heiligen Geistes teilhaben ldsst.

361



	Glaube, Politik und Ideologie in Lateinamerika

