
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 12

Artikel: Religiöser Sozialismus und christlich-jüdischer Dialog : Helmut
Gollwitzer zu seinem 80. Geburtstag

Autor: Dannemann, Christiane / Dannemann, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christiane Dannemann I Ulrich Dannemann

Religiöser Sozialismus
und christlich-jüdischer Dialog
Helmut Gollwitzer zu seinem 80. Geburtstag

1. Die «Heppenheimer Tagung» 1928 —

Christlich-jüdischer Dialog
vor dem Holocaust

In der Pfingstwoche 1928 trafen sich
knapp einhundert Frauen und Männer in
der kleinen südhessischen Stadt Heppenheim

zu einer religiös-sozialistischen
Tagung. Auf der Tagung sollten eine
Zwischenbilanz der Bewegung gezogen und
weitere Perspektiven der Arbeit aufgezeigt

werden. Unter den Teilnehmerinnen
und Teilnehmern waren protestantische
und katholische Christen, Freireligiöse,

Atheisten, ein Buddhist — und
Juden. Anwesend waren, um einige Namen
zu nennen, die Deutschen Emil Fuchs,
Gustav Radbruch, Eduard Heimann,
Carl Mennicke und Paul Tillich, die
Niederländerin Henriette Roland Holst, der
Belgier Hendrik de Man, Leonhard Ragaz

aus der Schweiz und Martin Buber,
der in Heppenheim seinen Wohnsitz
hatte.

Vier Referate wurden gehalten. Hendrik

de Man und Eduard Heimann sprachen

über «Die Begründung des Sozialismus»,

Henriette Roland Holst und Emil
Fuchs referierten über «Sozialismus und
persönliche Lebensgestaltung». Die
Referate und die ihnen folgenden Diskussionen

umkreisten zwei Fragen: Welche
Rolle spielt die Ethik bei der Verwirklichung

des Sozialismus? Und: Welche
Rolle spielen Institutionen wie der Staat
und die Organisationen der Arbeiterbewegung

bei der Verwirklichung des
Sozialismus? Hinter diesen beiden Fragen
stand das Problem: Welches ist der Beitrag

des Religiösen Sozialismus zur Ver¬

wirklichung einer sozialistischen Gesellschaft?

Bedeutung der Ethik im Sozialismus

Zu einem Ereignis christlich-jüdischen
Dialogs wurde die Heppenheimer
Tagung vor allem durch die Diskussionsbeiträge

Martin Bubers, die den Fortgang
der Tagung weitgehend bestimmten. Buber

ergriff in Heppenheim dreimal das
Wort, viele weitere Gesprächsbeiträge
nahmen auf seine Ausführungen Bezug.
Leonhard Ragaz schrieb in einem
Bericht über die Heppenheimer Tagung:
Martin Buber «hat wiederholt mit sehr
wertvollen Beiträgen eingegriffen, die
besonders auch religiös das sagten, was
zu sagen war»1. Buber ging davon aus,
dass Religiöser Sozialismus eine
Verpflichtung zum sozialen Gerechtigkeitsstreben

beinhalte. Aufgabe
religiös-sozialistischen Denkens sei es, den
«Ursprung» dieses Gerechtigkeitsstrebens,
theologisch zu bedenken und die
Zielperspektiven und Verwirklichungsformen

gerechter Gesellschaft konkret zu
benennen.

Buber trat in einen kritischen Dialog
mit den Überlegungen Eduard
Heimanns, der wie Paul Tillich zum «Berliner

Kreis» der Religiösen Sozialisten
gehörte. Er wandte sich gegen die Auffassung,

dass ein von Gott ausgehender
«Lebensstrom» durch alles Geschehen
brause und dadurch gleichsam von selbst
zu sozialistischer Gestaltung führe. Dem
hielt Buber entgegen: «Es ist wahr, dass
der Strom des Lebens vom Schöpfer
ausgeht, dass wir eingefügt sind in ein
Geschehen, das schlechthin nicht von uns

348



ausgeht, dass wir eingesetzt sind, schöp-
fungsmässig, auf diese Erde. Aber gerade

darum ist es ebenso wahr, dass etwas
von uns aus geschieht. Nur beides zusammen

ist die Wirklichkeit.» Und Buber
fuhr fort: «Ich meine auch, dass es nicht
angeht, von Sozialismus zu sprechen,
indem man das Leben schlechthin verabsolutiert.

Die Scheidungen und Entscheidungen

gehen quer durch das Leben,
zwischen bejahtem und verneintem
Leben. Daher besteht die Verpflichtung,
zwischen beiden Arten von Leben zu
unterscheiden.»2 Buber betonte somit sehr
nachdrücklich die Bedeutung der Ethik
im Religiösen Sozialismus: Zur Verwirklichung

von Sozialismus kann es nur
kommen, wenn sich Menschen der
bestehenden gesellschaftlichen Realität
entgegenstellen, geleitet von dem Ziel einer
anderen, einer gerechten Gesellschaft. In
die gleiche Richtung wie Bubers Überlegung

ging auch der Diskussionsbeitrag
von Ragaz.

Staatssozialismus und
genossenschaftlicher Sozialismus
Auch bei der zweiten Problemstellung
der Heppenheimer Tagung, der Frage
nach der konkreten Verwirklichung von
Sozialismus, versuchte Buber weiterführende

Impulse zu geben. Die Aufgabe
besteht Buber zufolge nicht darin, den
Sozialismus zu «begründen», sondern
«nach dem Ursprung des echten Sozialismus»

zu fragen. Für Buber ist Sozialismus

mehr als «institutionelle Ordnung»:
es geht «um das wirkliche Zusammenleben

der Menschen».
Buber sprach den Gegensatz von

Staatssozialismus und genossenschaftlichem
Sozialismus an: Es geht um «eminent

politische Probleme; das Problem
etwa, ob der Staat oder die Genossenschaft

das legitime Subjekt einer
sozialistischen Produktion ist»3. Wenn «ein
sozialistischer Staat nicht über sich hinaus
arbeitet, dann stirbt er nicht ab, dann
hört er nicht auf Staat zu sein und fängt
nicht an, Sozialität zu werden»4. «Es

kann Scheinrealisierungen des Sozialismus

geben, unter denen sich das wirkliche

Leben von Mensch zu Mensch wenig
verändert. Es ist das Problem von
Zentralismus und Dezentralisation. Wirkliches

Miteinanderleben von Mensch zu
Mensch kann nur gedeihen, wo die
Menschen die wirklichen Dinge ihres gemeinsamen

Lebens miteinander erfahren,
beraten, verwalten.»

Bei der Verwirklichung eines
genossenschaftlichen Sozialismus geht es nach
Buber «um die Zielsetzung von der konkret

verantwortlichen Haltung des
Menschen aus. Das ist kein ,Hirngespinst',
sondern wirklicher Schöpfungsgehorsam,

damit nicht nur etwas an uns,
sondern damit auch etwas von uns aus
geschehe, die wir schöpfungsmässig eingesetzt

sind, an der Schöpfung zu wirken.»5
Abschliessend bemerkte Buber: «Unsere

Zeit ist der Moment der Gestaltlosigkeit.
Was möglich ist, ist: jeweils den

Sozialismus jetzt und hier zu realisieren,
überall im Leben der einzelnen und der
Gruppen, so gut und schlecht es geht.
Das ist keine Gestaltung, aber das gehört
dazu. Ohne das wird der grosse Sozialismus

nicht verwirklicht werden können,
ohne die Verwirklichung im kleinen,
in jeder Stunde, jeder Person, jeder
Gruppe.»6

Reich Gottes und Sozialismus
Seinen Dialog mit christlichen religiösen
Sozialisten hat Martin Buber in den im
gleichen Jahr 1928 veröffentlichten
«Drei Sätzen eines Religiösen Sozialismus»

vertieft. Buber hat diese Thesen
Leonhard Ragaz gewidmet; abgedruckt
wurden sie in den «Neuen Wegen». Als
Motto hat Buber seinen Thesen ein Wort
von Ragaz vorausgeschickt: «Jeder
Sozialismus, dessen Grenze enger ist als
Gott und der Mensch, ist uns zu wenig.»
Religiöser Sozialismus bedeutet nach
Buber, dass «Religion und Sozialismus
wesensmässig aufeinander angewiesen
sind». Die Verbundenheit des Menschen
mit Gott «kann ihre volle Wirklichkeit

349



nur am Willen zu einer Gemeinschaft des

Menschengeschlechtes (gewinnen); eine
socialitas, das ist ein Genossenschaftwerden

der Menschheit, ein Genossewerden
von Mensch zu Mensch, kann nicht
anders wachsen als aus der gemeinsamen
Beziehung zu der, wenn auch wieder und
noch namenlosen, göttlichen Mitte».
«Verbundenheit mit Gott und Gemeinschaft

zu den Kreaturen gehören zusammen.

Religion ohne Sozialismus ist
entleibter Geist, also auch nicht wahrhafter
Leib.» Reich Gottes und Sozialismus
gehören zusammen, sind aber nicht identisch

: «Es ist unzulässig, die Verwirklichung

des Sozialismus mit dem Reich
Gottes gleichzustellen; sie sind verschieden

wie Menschentat und Gnade. Aber
es ist ebenso unzulässig, sie vom Reich
Gottes abzuscheiden; sie hängen zusammen

wie Menschentat und Gnade.»7
Den Zusammenhang zwischen dem

Glauben an den einen Gott und einem
genossenschaftlichen Sozialismus hat
Buber später in seinem umfassenden
Werk «Pfade in Utopia», das 1946
hebräisch veröffentlicht wurde, ausführlich
dargelegt. In diesem Werk macht Buber,
der 1938 nach Palästina übersiedelte,
auch die Bedeutung des sozialistischen
Zionismus und der Kibbuzimbewegung
für den genossenschaftlichen Sozialismus
sichtbar: In den jüdischen Gemeinschaftsdörfern

in Palästina erblickte Buber
einen ausserordentlich ernstzunehmenden

Verwirklichungsversuch eines
genossenschaftlichen Sozialismus.

In «Pfade in Utopia» nimmt Buber
ausdrücklich auf die Heppenheimer
Tagung 1928 Bezug und verdeutlicht, dass
seine Überlegungen in einer Kontinuität
zu seinen damaligen Thesen stehen, dass
«Pfade in Utopia», nach dem Holocaust
veröffentlicht, eine Fortführung des Dialogs

von Heppenheim, vor dem Holocaust,

darstellt.

2. Leonhard Ragaz und Martin Buber —

zwei religiöse Sozialisten im Dialog
In seiner Autobiographie «Mein Weg»

schreibt Leonhard Ragaz über die
Heppenheimer Tagung 1928: «In Erinnerung

ist mir noch eine kleine gesellige
Zusammenkunft bei Buber.»8 Ragaz'
Besuch bei Buber am Rand der Heppenheimer

Tagung ist Bestandteil einer langen

Freundschaft, die von einem intensiven

theologischen und politischen
Gespräch gekennzeichnet war. Ragaz,
geboren 1868, und Buber, zehn Jahre jünger

als Ragaz, waren über den jüdischen
Denker und Politiker Gustav Landauer
aufeinander aufmerksam geworden.
Landauer, der jüdischen Messianismus
mit dem Konzept eines anarchistischen,
staatsfreien, genossenschaftlichen
Sozialismus verband, war als Mitbeteiligter
der Münchner Räterepublik im Mai
1919 von konterrevolutionärem Militär
ermordet worden. Für Ragaz war Gustav
Landauer ein Geistesverwandter, für
Buber wohl so etwas wie ein Lehrer
gewesen. Ragaz hat Buber schon 1922 in
seiner Schrift «Judentum und Christentum»

als einen auch für christliche
Menschen wichtigen Denker dargestellt; Buber

würdigte 1923 in einer Rezension in
der «Frankfurter Zeitung» Ragaz' Buch
«Weltreich, Religion und Gottesherrschaft»9.

Dieser intensive, von Freundschaft
geprägte Dialog zwischen dem christlichen
und dem jüdischen religiösen Sozialisten
hat bis zu Ragaz' Tod Ende 1945
angedauert. Buber gehörte zu den Autoren
der «Neuen Wege», Ragaz kommentierte

in dieser Zeitschrift regelmässig die
Entwicklung der zionistischen Siedlung
in Palästina, wobei sein besonderes
Interesse den sozialistischen Tendenzen im
Zionismus galt. Was Ragaz und Buber
verband, war die Hoffnung auf das Kommen

des Reiches Gottes und die damit
einhergehende Herstellung eines
genossenschaftlichen Lebens in der Schöpfung,

durch das die gemeinschaftsfeindliche
Macht des Kapitalismus überwunden

wird. Im folgenden soll der Dialog
zwischen Buber und Ragaz an zwei Texten
veranschaulicht werden: an Bubers Nachen



ruf auf Ragaz aus dem Jahr 1946, und an
Ragaz' Schrift «Judentum und Christentum»

aus dem Jahr 1922.

Zion als Mitte
des kommenden Gottesreichs

Leonhard Ragaz starb am 6. Dezember
1945. Buber hielt bei einer Gedenkfeier
für Ragaz in der Synagoge Emet we
Emuna in Jerusalem eine Ansprache, die
1946 unter dem Titel «Ragaz und ,Isra-
el'» veröffentlicht wurde.

Buber schrieb in seinem Nachruf: Für
Ragaz «waren wir, was wir in unserem
innersten Selbstwissen und Selbstverständnis

für uns selber sind: die
Schmetterlingspuppe, in der der Falter Israel seine
Erneuerung erwartet». Ragaz hat das
Judentum nicht idealisiert, ebenso wenig
wie sich das Judentum selber idealisiert.
Aber er hat am Judentum gesehen, «was
mit uns gemeint ist, genauer: was der Eine

die Welt Meinende mit ung gemeint
hat und zu meinen nicht aufhört». Dieses
Eigentümliche des Judentums ist etwas
wesenhaft anderes als die schöpfungs-
mässige Anlage der Völker: hier ist
«Erwählung», Erwählung «zum Leben eines
bestimmten Lebens, zum Leben eines
gerechten Volkslebens». Die jüdische
Existenz bezeugt das Fortbestehen der
göttlichen Erwählung. Ragaz hat «mit
einer Deutlichkeit und Eindringlichkeit,
wie kaum ein anderer Christ, erklärt,
unsere Erwählung sei nicht aufgehoben,
sondern das von Gott erwählte Israel sei
von dem Kommen Jesu an nicht mehr
bloss in das Judentum, sondern auch in
das Christentum gelegt».10 Von dieser
Voraussetzung aus lehnte Ragaz es ab,
von Juden zu verlangen, dass sie zum
Christentum kommen.

Buber nimmt in seinem Nachruf Bezug
auf Ragaz' Schrift «Israel — Judentum —

Christentum» aus dem Jahr 1942. Ragaz
zufolge begegnen sich Christentum und
Judentum im Streben nach dem Reich
Gottes und seiner Gerechtigkeit. Dieses
Streben ist in der Christenheit schon früh
erlahmt. Es muss und wird in einer Revo¬

lution des Christentums wieder entbrennen.

«Aber auch im Judentum hat sich
die prophetische, die lebendig-messiani-
sche Linie vielfach verkapselt. Grosse
Zeichen, unter denen Ragaz den
Chassidismus, den jüdischen Humanismus, den
jüdischen Anteil am Sozialismus und den
Zionismus hervorhebt, kündigen ihm
Befreiung an.»11 Der Zionismus war für
Ragaz ein Anfang: «Dahinter erhebt sich
,das Zion der Propheten', der Berg der
Gerechtigkeit Gottes für die Völkerwelt
und die soziale Welt. » Ragaz «sieht also
Zion, der Verkündigung Jesajas gemäss,
als die Mitte des kommenden Gottesreiches.

Von da aus muss man es verstehen,
was Leonhard Ragaz während des Krieges

immer wieder, auch in seinem für die
palästinensische Siedlung gefährlichsten
Moment, seinen hiesigen Freunden
schrieb: auf die Akropolis könne das
Hakenkreuz gelangen, nie aber auf den
Berg Zion, vor den Toren des Heiligen
Landes werde der Verwüster umkehren.»

Und Buber bemerkt zu dem letzten
Brief, den ihm Ragaz geschrieben hat:
«Noch im Oktober 1945 aber, in seinem
letzten Brief, schrieb er mir von der
Zuversicht, ,dass der neue Ansturm, der
sich vorzubereiten scheint, das Werk
Gottes nicht zerstören könne'. ,An den
,Judenstaat' freilich, fuhr er fort, ,glaube
ich nach wie vor nicht — er ist nicht das,
was Gott mit Israel will —, aber ich glaube

unerschütterlich daran, dass Gott in
Erez Israel Zion neu aufrichten will'.»12

Messias ohne Messianismus
im Christentum, Messianismus ohne
Messias im Judentum
So also hat Martin Buber den Dialog
zwischen sich und Leonhard Ragaz gesehen.
Im folgenden soll nun Ragaz zu Wort
kommen, und zwar mit seiner Schrift
«Judentum und Christentum». Die
Schrift geht auf einen Vortrag zurück,
den Ragaz im Winter 1921 in Zürich vor
der jüdischen «Vereinigung für soziale
und kulturelle Arbeit» hielt.

Ragaz geht von der These aus: «Ju-

351



dentum und Christentum sind einig in
der Hauptsache, im Glauben an das
gekommene und kommende Reich Gottes,
das im Christus-Menschen Gestalt
annimmt. Der Unterschied besteht darin,
dass das Christentum Christus in Jesus
von Nazareth gekommen glaubt, während

das Judentum seiner noch harrt.»13
Im Christentum vollzog sich im Laufe der
Zeit jedoch ein verhängnisvoller Prozess:
Es «brachte der Welt den Messias,
vergass aber nach und nach den Messianismus,

das heisst, die Hoffnung auf die
Gottesherrschaft über die Erde.»14 Das
Judentum hat nach Ragaz die umgekehrte

Entwicklung durchgemacht: Es «hat
den Messianismus bewahrt, aber dieser
leidet darunter, dass er vom Messias
getrennt ist». In der Bewahrung des
Messianismus im Judentum erblickt Ragaz
etwas ausserordentlich Wichtiges:
Messianismus ist «die Hoffnung auf die
Gottesherrschaft auf Erden, welche Gerechtigkeit,

Frieden und Güte bringt und die
Erlösung aller Kreatur schafft».

Dieser Messianismus hat dazu geführt,
dass vom Judentum immer wieder wichtige

Impulse ausgegangen sind. «Das
Judentum ist immer vornean gestanden, wo
es galt, gegen Nationalismus, Militarismus,

Imperialismus, gegen die ganze
Herrschaft des Gewaltsystems der
Weltreiche zu kämpfen und an dessen Stelle
die Herrschaft des Rechtes zu setzen. Es
liefert je dem Pazifismus Streiter ersten
Ranges.» Zum andern steht das Judentum

«auch immer im Vorderkampf, wo
es gilt, gegen alle Roheit im Verhältnis
von Mensch zu Mensch, gegen alle
Vergewaltigung des Menschen durch den
Menschen einzutreten Darin wirkt
eben jener Messianismus, der an das
Reich dieser Kleinen und Vergewaltigten

glaubt.»
Dieser Messianismus kommt schliesslich

auch «in der Weltbewegung des
Sozialismus zum Vorschein». «Zum Reiche
Gottes gehört die soziale Erlösung durch
Gerechtigkeit und Güte.» Im modernen
Sozialismus ist die messianische Kraft

neu aufgebrochen. «Marx und Lassalle
sind Söhne Israels Der Marxismus ist
eine Art von Messianismus.» Die messianische

Kraft Israels kommt aber ebenso
in anderen Vorkämpfern des Sozialismus
zur Geltung; Ragaz erinnert an «Gustav
Landauer und Martin Buber, die einen
staatsfreien und gewaltlosen Sozialismus
im Sinne einer auf Liebe gebauten wirklichen

Gesellschaft der Menschen
verkündigen».15

Zum Schluss seines Vortrags fragt
Ragaz: Wie soll es weitergehen im Dialog
zwischen Christentum und Judentum?
Christentum und Judentum «müssen, um
vorwärts kommen zu können, zuerst
rückwärts gehen, zurück zu der eigenen,
ursprünglichen, tiefsten Wahrheit. Dann
langt das Judentum bei Israel an und das
Christentum bei Jesus; Jesus aber ist die
Vollendung Israels, so dass das Christentum

zu Israel kommt und das Judentum
zu Jesus Die Einheit von Judentum
und Christentum ist der Glaube an das
Reich Gottes auf Erden.» «Das Reich
Gottes und Jesus — das ist unsere
Verbindung!»16

Antisemitismus als neue Kreuzigung Jesu

Von dieser Position aus verurteilt Ragaz
jede Form von Antisemitismus mit grossem

Nachdruck. «Die Judenverfolgungen
jeder Art, jede Art von Antisemitismus
dürfen sich so wenig auf den Namen Jesu
berufen, dass sie vielmehr eine neue
Kreuzigung Jesu bedeuten. »17 Denn «das
Judentum lebt unter den Völkern und
hat sein Recht als Träger einer gewaltigen
Wahrheit, der Israelwahrheit vom
kommenden Reich Gottes. Als Träger dieser
Wahrheit soll es von uns betrachtet und
geehrt werden Eines möchte ich ihm,
möchte ich jedem Vertreter des Judentums

besonders wünschen: einen rechten
Stolz darauf, ein Jude zu sein, ein rechtes
Ruhen darin. Denn das jüdische Volk
ist das Mittelpunktsvolk der Geschichte,
weitaus das grösste der Völker.»18

Martin Buber hat sich an diese Sätze
erinnert, als er 1946 in seinem Nachruf

352



auf Ragaz in Jerusalem sagte: Leonhard
Ragaz «war der echteste Freund, den das
jüdische Volk in unserer Zeit besessen
hat»19. Und Buber beschloss seinen
Nachruf mit den Worten: «Im Kreise der
Getreuen, die sich um den Zion scharen,
wird das Andenken von Leonhard Ragaz
fortleben als das eines grossen Freundes
Zions im echtesten und fruchtbarsten
Sinne. In treuem Herzen bewahren wir
seinen starken Beitrag zu dem, was
Judentum und Christentum heute verbinden

kann und soll: der Sorge um die
Zukunft des Menschen in dieser Stunde seines

tiefsten Verfalls und die Hoffnung
auf seine Erneuerung von eben dieser
Stunde aus.»20

3. Helmut Gollwitzer und
Leonhard Ragaz
Die Heppenheimer Tagung ist ohne
greifbare Auswirkungen geblieben. Der
Dialog zwischen christlichen und
jüdischen Menschen über eine Welt, in der
Gerechtigkeit gilt, blieb auf eine kleine
Minderheit beschränkt. Die grosse
Mehrzahl der Christen in Deutschland
war in jener Zeit nicht auf Dialog
bedacht, sondern auf Abgrenzung gegenüber

jüdischen Menschen; auf Abgrenzung,

die sich 1933 wie selbstverständlich
in Ausgrenzung verwandelte. Die

Nationalsynode der Deutschen Evangelischen

Kirche 1933 in Wittenberg, auf
welcher der «Arierparagraph» beschlossen

wurde, offenbarte sich als eine Art
von Gegenpol zur Heppenheimer
Tagung: Die offizielle Vertretung der
deutschen evangelischen Kirche sanktionierte

die Politik der Judenverfolgung, die
zum Holocaust wurde.

Das Erschrecken über die christliche
Mitverantwortung am Holocaust führte
nach 1945 in Deutschland zum Entstehen

eines christlich-jüdischen Dialogs.
Angesagt war Selbstkritik und Neubesinnung.

Doch die Heppenheimer Tagung
blieb vergessen, ebenso der Dialog
zwischen Leonhard Ragaz und Martin
Buber. Warum? Vermutlich waren es die

Vorurteile gegenüber dem Religiösen
Sozialismus, die nach 1945 hinter diesem
«Vergessen» standen: Dass es die — auch
nach 1945 von der offiziellen Kirche und
von der akademischen Theologie
beiseitegedrängten - Religiösen Sozialisten
waren, die schon vor dem Holocaust
Solidarität mit den Juden praktizierten,
sollte verdrängt werden.

Helmut Gollwitzer gehört zu den
wenigen im deutschen Protestantismus, die
den christlich-jüdischen Dialog in der
Sache auf der Linie der Heppenheimer
Tagung fortgeführt haben — zugleich auf
der Linie des Dialogs zwischen Leonhard
Ragaz und Martin Buber. Christlich-jüdischer

Dialog bedeutet hier: über das
Reich Gottes und die Perspektive einer
gerechten, einer sozialistischen Gesellschaft

nachdenken. Auch bei Helmut
Gollwitzer gehören das Gespräch mit
dem Judentum und die Erschliessung
einer sozialistischen Perspektive der
Gesellschaft zusammen. Gollwitzer hat so in
der Sache das Anliegen Ragaz' aufgegriffen

— vermittelt auch durch Karl Barth,
dem es wie Ragaz um eine neue Israel-
Theologie ebenso ging wie um den
Zusammenhang von Theologie und
Sozialismus.

Wie stark Gollwitzer diese Linie
fortführt, lässt sich an seinem Vortrag
«Bergpredigt und Zwei-Reiche-Lehre»
verdeutlichen, der 1981 erstmals während

der Tagung «Theologische Ansätze
im Religiösen Sozialismus» gehalten
wurde. Gollwitzer zitiert zustimmend
Ragaz: «Der fundamentale Fehler' in
der traditionellen Auslegung der
Bergpredigt (ist) : ,Man hat sie rein individualistisch

verstanden, das heisst rein als
Verheissung und Forderung für den
Einzelnen, und hat das, was wir mit einem
freilich etwas belasteten Worte ihren
sozialen Sinn nennen können, und der, wie
in der ganzen Botschaft Jesu, der
fundamentale ist, fast völlig übersehen'.» In
der Bergpredigt redet der Jude Jesus von
Nazareth zu Juden; die Bergpredigt ist
«Auslegung der Thora». Die Bergpre-

353



digt verstehen, das heisst, sich auf
jüdisches Denken einlassen. Jesus steht
dabei in der Tradition der Propheten
Israels: «Wie die Propheten will Jesus
Israel angesichts der bevorstehenden
Gottesherrschaft zubereiten zu einem
Volk, das im wahren Thora-Gehorsam
lebt.» Wie das Gesetz Gottes, wie «die
Thora auf das ganze Volksleben sich
richtet, auf das Sozialverhalten der
Menschen Israels und auf die Sozialordnung,
so auch Jesu Predigt. Verheissungen
wie Imperative der Bergpredigt zielen
auf ein neues Sozialverhalten»: auf ein
geschwisterliches Verhalten im Dienst
des Nächsten.

Damit erweist sich die Bergpredigt Jesu

als eine Kritik aller Privilegienordnungen,
aller Ausbeutungsgesellschaft, jeder

Klassengesellschaft. «Die Bergpredigt
setzt uns auf den von ihr gewiesenen Weg
in eine gerichtete Bewegung: hin auf ein
anderes Sozialleben. Das ist in der
Kirchengeschichte auf jenem schmalen
Strang der sozialen Oppositionsbewegungen

- von den Waldensern bis zu den
Religiösen Sozialisten — besser, text-
gemässer verstanden worden als in den
Grosskirchen. Sie haben — in den
Schranken ihrer Zeit — die Bergpredigt
als einen gesellschaftlichen Gegenentwurf

gelesen.»21 Das Ernstnehmen der
Sache Jesu und der Sache der Propheten,
der Sache Israels weist auf den Weg
sozialistischer Gesellschaftsgestaltung.

Dialog mit dem Judentum bedeutet für
Gollwitzer — wie für Ragaz — aber nicht
nur dieses Sicheinlassen auf die jüdischen
Wurzeln des Christentums, sondern
ebenso Solidarität mit den jüdischen
Menschen heute, also auch mit der
zionistischen Bewegung und den jüdischen
Menschen in Israel. Dass diese Solidarität,

um der Sache Israels willen, immer
eine kritische Solidarität sein wird, hat
Gollwitzer 1967 in seiner Schrift «Vietnam,

Israel und die Christenheit» deutlich

gemacht, unter Berufung auf Martin
Buber, den jüdischen religiösen Sozialisten.

Helmut Gollwitzer wird am 29.
Dezember 1988 achtzig Jahre alt. Und in
diesem Jahr 1988 jährt sich die Heppenheimer

Tagung zum sechzigsten Mal.
Fünfzig Jahre zurück liegt die
«Reichskristallnacht» 1938, vor vierzig Jahren
wurde der Staat Israel gegründet. Ereignisse,

die eine Verpflichtung für die
Zukunft sind: dass wir unser Denken und
Handeln ausrichten auf eine Gesellschaft,

in der Gerechtigkeit gilt, zusammen

mit jüdischen Männern und Frauen
— als Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter
an Gottes kommendem Reich, an der
verheissenen Befreiung aller Kreatur.

1 In: Neue Wege, 1928, S. 258.
2 August Rathmann/Georg Beyer (Hg.),

Sozialismus aus dem Glauben, Verhandlungen der
sozialistischen Tagung in Heppenheim, Zürich/Leipzig
1929, S. 90-91.

3 A.a.O., S. 91-93.
4 A.a.O., S. 219.
5 A.a.O., S. 92, 94.
6 A.a.O., S. 218.
7 In: Pfade in Utopia. Über Gemeinschaft und

deren Verwirklichung, Heidelberg 1985, S.

283-284.
8 Mein Weg, Band 2, Zürich 1952, S. 185.
9 Vgl. Pfade in Utopia, S. 367-371.

10 Pfade in Utopia, S. 373-375.
11 A.a.O., S. 377.
12 A.a.O., S. 379-380.
13 Judentum und Christentum, Zürich/Leipzig
1922, S. 20f.
14 A.a.O., S. 31f.
15 A.a.O., S. 38-41.
16 A.a.O., S. 46-47.
17 A.a.O., S. 49.
18 A.a.O., S. 58f.
19 Pfade in Utopia, S. 372.
20 A.a.O., S. 380.
21 Bergpredigt und Zwei-Reiche-Lehre, in: Jürgen

Moltmann (Hg.), Nachfolge und Bergpredigt,
München 1981, S. 96-100.

354


	Religiöser Sozialismus und christlich-jüdischer Dialog : Helmut Gollwitzer zu seinem 80. Geburtstag

