Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 11

Artikel: Boden und Mensch nach Gottes Wort : "Mein ist das Land", spricht der
Herr (3 Mose 25, 23)

Autor: Hesse, Jochanan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143436

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jochanan Hesse

Boden und Mensch nach Gottes Wort

«Mein ist das Land>», spricht der Herr.

Vielleicht hatte Martin Luther besser
daran getan, das Wort «Adam» nicht als
Eigennamen zu iibersetzen. In diesem
Eigennamen bleibt ein wesentlicher Teil
der Bedeutung des von Gott geschaffe-
nen Menschen fiir die ganze christliche
Welt verborgen. Eher zur Witzfigur des
naturwissenschaftlichen Zeitalters ge-
worden, ist der <k Adam» seiner eigenarti-
gen Wiirde von Gott her beraubt. Der
Name «Adam» bezeichnet ndmlich nichts
anderes als die maskuline Form des
fruchtbaren Ackerbodens, der «adaman».
Der Name des aus der Erde durch Gottes
Hand geschaffenen Menschen ist also
«Erd» — der «Erd» steht als Erzeugnis
der gottlichen Hand auf der Erde, so
kann es jeder der hebraischen Ursprache
Kundige in der biblischen Urgeschichte
nachlesen.

Damit stehen Boden und Mensch fiir
die Bibel in einem grundlegenden, vor-
gegebenen Zusammenhang. Der Boden
in seiner fruchtbaren, bebaubaren Quali-
tat geht in jeder wesentlichen Hinsicht
dem Menschen voran. Geschaffen durch
Gottes Wort wird zuerst der Boden, dann
erst der Mensch. Erwéhlt durch Gottes
Wort wird zuerst das Land, dann erst das
Volk (Ps 9, 9; 96, 13; 98, 9). In dieser
strengen Bezogenheit von Mensch und
Boden ist die biblische Aussage eindeu-
tig und klar. Sollte da die Erlosung des
Menschen denkbar sein ohne Erlosung
des Bodens?

1. Mensch und Boden in der Urgeschichte

Alles Ungliick, besonders das 6kologi-
sche, beginnt, so meinen heute viele
Stimmen, mit dem Herrschaftsgebot

316

3 Mose 25, 23

Gottes des Schopfers an das soeben er-
schaffene Menschenpaar. «Macht euch
die Erde untertan», heisst der bekannte
Satz. Er ist gemeint als Gebot Gottes,
das, wie alle anderen Gebote auch, Le-
ben empfangen und wachsen lassen will.
Dieses Gebot ist dem Menschenpaar ge-
geben zu Beginn seines ersten Lebensta-
ges, zum Sabbat-Anfang. Es steht also
am Anfang des Ruhetages, den der Herr
fiir sich machte. Er gab den Menschen
daran Anteil. So wie dieser Ruhetag spa-
ter missverstanden wird — wie sollte nicht
auch das zugehorige Herrschaftsgebot
missverstanden werden?

Als hitte Gott jemals Herrschaft so
verstanden, wie sie die Menschen spéter
gehandhabt haben, als Machtausiibung
zur Unterdriickung anderer zwecks Ver-
mehrung des eigenen «Gliicks». Spéte-
stens am Kreuz von Golgatha hat er doch
gezeigt, wie Herrschaft stets gemeint
war: als Dienst bis zur Selbstaufgabe. Die
Souveranitidt der Herrschaft Gottes liegt
gerade nicht darin, Leben zu nehmen,
sondern Leben zu schenken — bis hin zu
seinem eigenen. So herrscht er in Wahr-
heit. Und das Menschenpaar war geru-
fen, ebenso zu herrschen als seine Eben-
bilder.

Wie aber der Mensch sich tiber seinen
Menschenbruder erhob zur Unterdrik-
kung, so hat er sich nun auch uber die
Schopfung erhoben, um sie unter seinem
Fuss zu zertreten. So ist der moderne
Mensch, der alles Machbare macht, ja
wohl das genaue Gegenteil von dem, den
der 8. Psalm meint: «Alles hast du unter
seine Fiisse getan, Schafe und Rinder
allzumal. . .» — So diirften die Fiisse, un-



ter die der Herr alles getan hat, wohl aus-
schliesslich die ans Kreuz genagelten
sein.

2. Doppelte Erwithlung — erst das Land,
dann das Volk

Es geht hier nicht um die Differenz von
«ewiger» und aktueller Erwéahlung, nicht
um die Frage der Erwdhlung des Volkes
oder des einzelnen, sondern um den
Hinweis Martin Bubers, dass Gott be-

reits vor der Berufung Adams das diesem.

zugedachte Land und Erbteil sich auser-
sehen habe. Das heisst doch in aller Kiir-
ze: Der Gott, den die Bibel verkiindet, ist
Herr auch der Okonomie. Er hat nicht
nur den Himmel geschaffen zu seiner
Wohnung, sondern auch die Erde zum
Nutzen des Menschen. Er beruft nie-
mand in seinen Segen, dem er nicht auch
die okonomische Lebensgrundlage si-
chergestellt hatte. Das Land ist bereits da
— Abram kann getrost aufbrechen. Die
Sicherheit des Landes und seiner Ver-
heissung ist allerdings eine Sicherheit des
Glaubens, eine Gewissheit.

Die Erzviter sollten von Generation
zu Generation lernen, dass Gottes Volk
nicht wie alle Heidenvolker einfach dem
Grase und den Baumen gleich aus dem
Boden, dem eigenen Boden wichst. Got-
tes Volk steht niemals auf eigenem Bo-
den. Wo es auch sein mag, es kommt stets
«von driiben», von der anderen Seite
«heriiber», eben als «Hebréder». Eine na-
turgewachsene Erdverbundenheit gibt es
fiir Gottes Volk niemals.

Denn nur so kann es tun, was seines
Amtes ist: Nur so kann es bezeugen, dass
Gott der Herr nicht ein (National-)Gotze
ist wie alle anderen, schon gar nicht ein-
fach ein Gott irgendwelcher abstrakten
Geschichte, sondern der Herr des Lebens,
gerade auch des biologischen Lebens.
Das Wort fiir Geschichte fehlt in der Bi-
bel, ihr Geschichtsbegriff ist vielmehr
auch biologisch gemeint. «Geschichte»
des Herrn geschieht schriftgeméss im
Gang des Segens «von Geschlecht zu Ge-

schlecht». Dies ist namlich die wortliche
Ubersetzung von Luthers «fiir und fiir».

3. Der Einzug ins Gelobte Land —
die Landgabe

Es ist klar und symptomatisch, dass die-
ser Vorgang in der heidnischen, aber
auch der «christlichen» Welt bis heute als
«Landnahme» verstanden wird. Denn
gerade das macht ja Heiden zu Heiden,
dass sie Land und Boden nicht anders als
durch selbstisches Nehmen besitzen kon-
nen. Gottes Volk aber, durch die starke
Hand Gottes aus dem Sklavenhaus her-
ausgefiihrt, erhalt nun die Gabe des Lan-
des wiederum durch die starke Hand des
Herrn. Die Bibel jedenfalls berichtet
tiberhaupt nie von einer «Landnahme»
in diesem Zusammenhang, sondern von
der Landgabe.

Die im Land vorgefundene Ordnung
wurde schon vor der Landgabe an das
landlose Volk Israel ausgerottet. Es war
die Ordnung der bodenstédndigen religio-
sen Einheit von Land und Volk, die Ord-
nung der kanaandischen Gottkonigtii-
mer. Es war die Ordnung der grosseren
oder kleineren Herrgotter, die letztlich
doch alle gleich waren und sich daher ge-
genseitig auch ertrugen. Es war die Ord-
nung der hochsten bronzezeitlichen Kul-
tur, die Ordnung der reichen Konigs-
stadte mit ihrer Priester- und Konigs-
kaste sowie einem Handwerker- und Sol-
datenstand. Sie lebten auf Kosten ihrer
helotischen Bauernschaft. Es war eine
Ordnung des Fruchtbarkeitskultes und
des religios tiefempfundenen Ernte-
danks, eine Ordnung, in der auch die
menschliche Fruchtbarkeit durch die
weibliche Initiation im Tempel vergesell-
schaftet war. Die Gotter dieser Gesell-
schaft brauchten keinen Namen, keinen
Eigennamen: Es waren eben nur die
Gottheiten der Natur, die herrlichen
Herren und sternengleichen Astarten,
die Gotter von Baum und Brunnen.

Auf ihren Ackern standen ihre Kult-
sdulen, die Phallussymbole, iiberall. Die

317



Hinde gegen die Sonne bittend erhoben,
mahnten sie die frondienenden Bauern
zur Religion. Und auf den Riickseiten
der Kultsdulen war Raum fiir die Eintra-
gung der Schulden, denn zwischen 50
und 90 Prozent der erarbeiteten Ernte
gehorte dem Grundherrn in der Stadt.
Eben dies kennzeichnete das kanaana-
ische Wirtschaftssystem, dass die besten
Acker und Weinberge der Dorfgemein-
schaft langst weggenommen waren und
den weltlichen und geistlichen Dienern
des Konigs gehorten, die so gleichsam
«Beamten» wurden. Hierin lag auch die
Ursache fiir die Entwicklung von der
Marktwirtschaft zur Kapitalwirtschaft:
Die Schuldknechtschaft war die Grund-
lage der kulturellen Bliite der spatbronze-
zeitlichen stadtischen Hochkulturen.
Der Naturwiichsigkeit der wirtschaftli-
chen Entwicklung entsprach die Natur-
wiichsigkeit der zu verehrenden Gotthei-
ten, die dieses System garantierten in
der Identitit von Kultsdulen und Schuld-
saulen.

Darum konnte das Volk Gottes hier
nur uberall fremd sein, darum konnte
auch von dem kanaandischen Kult im er-
wahlten Land nichts iibrigbleiben. Wenn
anders es denn wahr ist, was der Herr
sagt: «Darum sollt ithr das Land nicht
verkaufen fiir immer. — Denn das Land
ist mein, und ihr seid Fremdlinge und
Giste vor mir» (Lev 25, 23). Darin ist
jeder Art von Schuldknechtschaft die
totale Absage erteilt.

Die «Gemeinde Gottes» ist die Struk-
tur, in der Gottes Volk als «Gaste und
Fremdlinge vor ihm» leben soll — die
Struktur der Richterzeit. In der Gottes-
furcht bestimmen die FElemente von
Uberschaubarkeit, Bekanntschaft und
Angewiesenheit das gemeinsame Leben
in der Gemeinde Gottes, der «Qehilat-
Adonai». Diese Gemeinde ist nicht ein
abstraktes Ideal, sie lebt vielmehr auf-
grund des Gebotes des Herrn. Sie ist da-
her auch gefahrdet durch den (iiblichen)
menschlichen Ungehorsam gegen sein
Gebot. Daraus nun aber zu schliessen, es

318

habe sie nie gegeben, muss ja in Gottes
Augen geradezu grotesk erscheinen.

Auch hat die historische Wissenschaft
langst erwiesen, dass die 6konomischen
Grundregeln, die die «Qehilat-Adonai»
trugen, partiell auch andernorts in der
ostlichen Levante in Geltung standen.
Sie sind eingebettet in das System der sie-
benjahrigen Grossperioden der Vegeta-
tion, das fiir den ganzen Raum des
«fruchtbaren Halbmonds» weitgehend
giiltig ist.

Diese Grundregeln sind die der 6ko-
nomischen Restitution. Sie betreffen nun
beides, Boden und Mensch. Da der Herr
alleiniger Eigentiimer ist, sind weder
Grundstiicke noch Menschen zu verkau-
fen als Eigentum. Handelsgegenstand
kann deshalb nicht der «Eigen»-Wert
des Handels-Objekts sein. Es besteht ei-
gentlich kein «Eigenwert». Das Pradikat
«FEigen-» kommt ja ausschliesslich dem
Herrn zu, der allein er selbst ist, war und
sein wird. Daher gibt es auch keine Han-
dels-«Objekte» bei Boden und Mensch.
Sie sind und bleiben Subjekte in ihrer
Wiirde als Eigentum des Herrn. Wenn es
aber doch zu Kauf und Verkauf kommt,
so ist lediglich der Ertragswert zu ver-
handeln. Er berechnet sich jeweils nur bis
zum Termin der folgenden Restitution.
Dieser Termin ist verbindlich fiir das
ganze Volk Gottes, es ist der Termin des
Halljahres. Es ist das jeweils fiinzigste
Jahr, das Jahr, nach dem siebenmal ein
Sabbatjahr erfiillt ist.

Die Ordnung der Sabbatjahre be-
stimmt die Fruchtfolge und die Brache in
Gottes Eigentum, sie bestimmt die Nut-
zung fiir die Armen, die von dem leben,
was die Freundlichkeit des Herrn wach-
sen ldsst, auch ohne Menschenhand aus
dem Boden. Im fiinfzigsten Jahr soll der
Boden wieder zur Erbfamilie, soll auch
der Knecht wieder zu seinem Haus kom-
men — frei (Lev 25 und 26). Nur fiir stad-
tischen Grundbesitz gelten andere Re-
geln, doch bleibt auch dabei anhand der
Priestergesetze fiir die Leviten klar: Al-
leiniger Eigentiimer von Land und Volk.



bleibt der Herr, der das Land in Besitz-
recht, also zur Nutzung gibt.

So also liegt die 6konomische Grund-
lage fiir den Gang des Segens von Gene-
ration zu Generation in Gottes Gebot.
Da kann es in der Gemeinde Gottes kei-
ne Verarmten geben, jeder soll die
Friichte seines Weinstocks und seines
Feigenbaums geniessen.

4. Die Konigswahl —
Israel wie alle Heiden ringsum

Der Wendepunkt im Leben des Herrn
mit seinem Volk findet sich dort, wo die-
ses Volk seinen Herrn verwirft und einen
«Herrn» sich wiinscht, wie ihn alle Hei-
den auch haben (1 Sam 8). So versteht
dies Ansinnen der Herr, so versteht und
predigt es auch sein Prophet Samuel. Als
konne Gottes Volk jemals so sein wie die
Heiden ringsum!

Und die Predigt Samuels zeigt alle
Konsequenzen auf, welche die Abschaf-
fung Gottes als Eigentimer und die In-
stallation eines menschlichen Eigentii-
mers haben miissen. Dabei wird deutlich,
dass die gebende, die schenkende Eigen-
tumerschaft des Herrn nicht neben der
nehmenden «Herr»-schaft des Men-
schen bestehen kann: «Dieser wird neh-
men Sohne, Tochter, beste Acker und
Weinberge und Olbdume, Saaten,
Knechte, Magde und Vieh — sowie das
Volk selbst.»

Mensch und Vieh wird er nehmen und
fiir sich gebrauchen, die besten Acker
wird er aus dem Besitzstand der Gemein-
de Gottes in den Doérfern wegnehmen
und seinen Hoflingen eben nicht nur zu
Besitz, sondern zu eigen geben. Das
heisst, dass diese besten Stiicke der Ge-
markung nicht mehr anfallen zur Brache
und Neuverteilung, zur Restitution im
Halljahr. Die unausweichliche Folge ist
die Verarmung der Gemeinde — wie sie
dann von den Schriftpropheten erfahren
wird. Micha, selber ein verarmter Bauer
aus der Gemeinde Gottes, schreibt: «Sie
reissen Acker an sich und nehmen Hau-
ser, welches sie geliistet; also treiben sie

Gewalt mit eines jeden Hause und mit ei-
nes jeden Erbe.» — «Jawohl, ihr werdet
keinen Teil behalten in der Gemeinde
des Herrn» (Mi 2, 1, 2, 5). Der Tempel-
beamte Amos hat die gleiche Wurzel des
Unrechts gesehen und gebrandmarkt:
«Darum, weil ihr die Armen unterdriickt
und nehmt das Korn mit grossen Lasten
von ihnen — so sollt ihr in den Hausern
nicht wohnen, die ihr von Werkstiicken
gebaut habt, und den Wein nicht trinken,
den ihr in den feinen Weinbergen ge-
pflanzt habt» (Am 5, 11). Ist es nicht wie-
der das alte, kanaanaisch-baalistische
Unrecht, das hier auftaucht, wo die Fik-
tion des «Eigentums» in den Besitz des
Dorfes einbricht, die besten Stiicke her-
ausbricht und zu Privateigentum erklart?

In der Folge erscheint das Privateigen-
tum als die starkere, die fortschrittlichere
Wirtschaftsform, die mehr aus dem Bo-
den herausholt. Damit riickt die alte
Geld- und Leihwirtschaft wieder vor, die
Acker werden belehnbar und also auch
hypothekarisch belastet, bis schlussend-
lich das Eigentum an das bodenfremde
und dorfferne stadtische Kapital tiber-
geht — und bis die vereinzelten Bauern
der ehemaligen Gemeinde als Sklaven
auf den Ackern des Dorfes, dem ange-
stammten Besitz, von fernen Herren
dienstverpflichtet sind. Die alten Schuld-
sdulen der stadtischen Herrgotter stehen
wieder auf den Feldern und in den Wein-
bergen — der Unterschied zwischen Ado-
nai und Baal erscheint nur noch als fernes
theologisches Hirngespinst. Heissen
nicht beide Worte «Herr»?

Der Unterschied zwischen beiden ist
fiir die gesamte Heilige Schrift aber ent-
scheidend: Baal, der «Herr»-Gott, for-
dert das Blut seiner Diener, sei es auf
dem Feld der Ahren oder auf dem «Feld
der Ehre», fiir Baal wird beides zum
Schlachtfeld wie zu Elias’ Zeiten. Adonai
aber, der Gott der Viter, schenkt und
gibt, was er auch schuf. Er schenkt sich
selber in seinem Sohn. Er ist der Hirte,
der nicht von dem Blute seiner Herde
lebt, sondern sein Leben fiir sie einsetzt.

319



In Jerusalem hat es der Adlige Jesaja,
der Zugang zu Tempel und Konig hatte,
noch einmal kurz und knapp gesagt:
«Weh denen, die ein Haus ans andere
zichen und einen Acker zum anderen
bringen, bis dass kein Raum mehr da sei,
dass sie allein das Land besitzen! — Es ist
in meinen Ohren das Wort des Herrn Ze-
baoth: Was gilt’s, wo nicht die vielen
Hauser sollen wiist werden und die gros-
sen und feinen 6de stehen?» (Jes. 5, 8
und 9).

Deutlicher kann die Bilanz des Privat-
eigentums der koniglichen Gesellschaft
mit ihren baalistischen, «herr»-schaftli-
chen Gesetzen wohl kaum ausfallen.
Hier wird deutlich, dass in der Religion
Baals ja nicht nur die Konige sich gottli-
che Verehrung anmassen, sondern dass
hier die ganze Gesellschaft von oben her-
ab mit dieser Abgotterei durchsetzt ist.

Die angemasste Hierarchie des Konigs
griindet auf der Fiktion, Eigentum sei
mehr als Besitz. Denn nur der Eigentu-
mer kann kaufen und verkaufen «fiir im-
mer», nur der Eigentiimer kann belasten
und verprassen, nur der Eigentumer
kann brauchen und verbrauchen, nur der
Eigentiimer kann und darf — ungestraft —
missbrauchen. Dieses Recht teilt der Ko-
nig nach seiner Gnade aus an andere Ei-
gentiimer. Sie werden damit Trager gott-
licher Eigenschaften wie ihr «Herr» Ko-
nig. Und sie werden sie recht menschlich
gebrauchen — wie ihr «Herr» Konig, der
sie nutzt fiir sein personliches Wohlle-
ben, seine Kriege und seinen Eigenruhm.
Darum kann das Recht Gottes niemals
neben dem (Eigentums-) Recht der Ko6-
nige bestehen.

5. Jerusalems Untergang —
Verlust von Anmassung und Besitz

Die Bibel versteht den Untergang der
Souveranitdt des Volkes Gottes in sei-
nem Land nicht als eine der historischen
Krisen des friih sich entwickelnden Kapi-
talismus. Der Untergang der Konigrei-
che von Samaria und Jerusalem ist die

320

tatsdchlich not-wendige Folge des fakti-
schen Rechtsbruchs durch Volk und Ko-
nige, der Anmassung des Titels «Eigen-
tiimer» liber Land und Leute, gleich allen
Heiden ringsumbher.

Es ist eben nicht einfach die Logik ei-
ner anonymen Historie, dass die Akku-
mulation von Haus- und Grundeigentum
einmal zu ihrem eigenen Ende fiihren
wird, es ist vielmehr die Logik der Pro-
pheten, die zum Schweigen gebracht
werden: «Darum muss der Kluge zur sel-
ben Zeit schweigen, denn es ist eine bose
Zeit» (Am 5, 8). Esist die Logik des Un-
gehorsams gegen das allein lebenschaf-
fende und lebenerhaltende Wort und
Gebot Gottes, neben oder vor dem nie-
mand ein privates «Selbst»-Sein oder ei-
ne «Eigen»-Stindigkeit hat. Darum
muss das Volk weg aus dem Land, das es
wieder mit dem Netzwerk baalistischer
Gedanken und Gesetze iiberzogen und
verdorben hat. Das Volk der landlosen
Gefangenen, das sich einst Boden und
Menschen zu Diensten genommen hat,
muss nun selber fremden Herren dienen.

Ins «Exil» wandert ein Volk, das die
Strafe fiir die missbrauchte Freiheit er-
hilt, ein Volk, das seinen missbrauchten
Besitz verlor, ein Volk, das sein ange-
masstes Eigentum an Boden und Men-
schen verlor. In die Zerstreuung wandert
ein Volk, das sein wollte wie alle Volker,
was es doch um seines Gottes Willen nie-
mals sein kann. Dies wird es nun lernen
unter all den anderen Volkern, dass es so
wie sie niemals sein kann. In die Diaspora
geht Gottes Volk, allen Volkern zum
Zeugnis, dass er der Herr ist, neben dem
sich niemand ungestraft gottliche Attri-
bute zulegen kann, auch nicht sein Volk,
seine Priester und seine Konige. Wer sich
selbst zum Herrn macht tiber Menschen
und Boden, wer sich zum Eigentiimer
macht, der will mehr als gebrauchen. Er
will dariiber hinaus verbrauchen und so-
gar missbrauchen. Und Missbrauch ge-
hort auf die gleiche Ebene wie Verach-
tung und Spott, das ist die Qualitat der
Gottlosigkeit.



6. Heimkehrer — und dennoch «Kinder
der Gefangenschaft»

Das frithere Reich der Freiheit blieb den
Stammen Israels nach dem biblischen
Bericht verschlossen, auch nach der
Rickkehr aus der babylonischen Gefan-
genschaft. Das Land war verwiistet — im
wortlichen Sinne — und befand sich im
Eigentum von Samaritanern und land-
fremden Zugesiedelten. Diese hatten
selbstverstandlich auch ihre gesellschaft-
lichen Systeme mitgebracht, so dass es
von ihnen heissen kann: «Also fiirchteten
sie den Herrn und dienten auch den Go6t-
tern nach eines jeglichen Volkes Weise,
von wo sie hergebracht waren» (1 Kon
17, 33). Damit war klar, dass der Herr
nunmehr eine Rolle als lokale Gottheit
innerhalb der verschiedenen Stammes-
gottheiten der funf Ursprungsvolker der
Samaritaner zu iibernehmen hatte. Als
Eigentiimer des Landes kam er fiir die
neuen Landbewohner daher nicht in
Frage. Die baalistischen Kult- und
Schuldsdulen auf den Ackern der K6nig-
reiche Israel und Juda konnten ihre phal-
lischen Zwecke bruchlos weiter erfiillen.
Gerade darin mochten die heidnischen
Neueinwanderer ja Altbekanntes wie-
derfinden. Die Schulden- und Zinswirt-
schaft, die fiir die Zentren zeitweiliges
Wachstum, fir die Landbevolkerung
aber Verlust des Bodens und endlich
Schuldknechtschaft bedeutete, diese
Wirtschaftsform konnte in Judaa und Sa-
maria doch nicht anders sein als in den
uibrigen assyrischen Provinzen.

Dies war die Situation, die die Heim-
kehrenden antrafen. Sie hatten nun zwar
ihre Briider «erkauft» — aber der Boden
des alten Landes war ihnen nicht als des
Herrn Eigentum zu Besitz, das heisst zur
Nutzung ubergeben. Nehemia, einer der
hochsten Beamten des persischen Gross-
koOnigs, hat zwar Amt und Wiirden ver-
lassen, um Statthalter in Jerusalem zu
werden, sein Einfluss reicht aus fiir eine
erste Aufbauphase. Dann aber muss er
bereits feststellen, dass die eben erkauf-

ten Briider wieder verkauft werden: Sie
klagen es ihm kaum, ist es doch allzu
selbstverstandlich, dass die Heimgekehr-
ten wieder ihre Acker, Weinberge und
Hauser versetzen miussen. Das dafiir auf-
genommene Geld, die hypothekarischen
Anleihen, brauchen sie allerdings nicht
einmal, um Hungersnote oder Eingliede-
rungsschwierigkeiten zu {iberwinden,
sondern lediglich zur Bezahlung der ko-
niglich-persischen Steuern. So berichten
sie auch von der Schuldknechtschaft ihrer
Kinder, die sie unausweichlich trifft, da
sie uber kein weiteres Vermogen verfii-
gen. «Wir missen unsere Sohne und
Tochter unterwerfen dem Dienst. . . und
unsere Acker und Weinberge sind der
Anderen geworden» — so tont das uralte
Lied nun weiter (Neh 5, 1-5).

Es ist nicht einfach die Wut des hohen
Beamten Nehemia und sein iiberméchti-
ger Einfluss, sondern seine Gottesfurcht,
aus der ihm Zorn und Eifer erwachsen,
die noch einmal eine Restitution, einen
Schuldenerlass herbeifiihrt. Sollte denn
nun wieder Wucher getrieben werden,
sollten die eben erst Erkauften wieder
verkauft werden? Nehemia verpflichtet
die Gemeinde zur Gottesfurcht und also
zum Erlass der Schulden, er verpflichtet
die Gemeinde auf das Wucherverbot.
Kult- und Schuldsdulen diirfen eben
nicht wieder auf den Ackern der Ge-
meinde Gottes stehen (Neh 5, 9—13). So
versucht er, wenigstens im Bereich des
Kapitalmarktes die (Neu-)Verschuldung
innerhalb der «ganzen Gemeinde derer,
die aus der Gefangenschaft waren wie-
dergekommen» (Neh 8, 17), zu ver-
hindern. Wichtig ist dabei, dass seine
Begriindung nicht das menschliche Mit-
gefiihl innerhalb der Gemeinde ist, son-
dern das Gebot des Herrn. Doch kann
auch der machtige Nehemia sich am
Ende der Erkenntnis nicht verschliessen,
dass jener alte Zustand der vorkonigli-
chen Stammesgesellschaft, da der Herr
allein Konig Israels war, nicht wieder
herzustellen ist durch der Menschen
Macht.

321



Es liegt nun auf der Hand, dass allein
Gottes Gnade und Zuwendung seine
Herrschaft herstellen werden: « Der Herr
aber bleibt ewiglich —er wird den Erdbo-
den recht richten und die Volker regieren
rechtschaffen» (Ps 9, 9). Diese Erkennt-
nis des Psalmisten wird prazisiert in den
Parallelworten «Er kommt, das Erdreich
zurichten: Er wird den Erdboden richten
mit Gerechtigkeit und die Volker mit sei-
ner Wahrheit» (Ps 96, 13; 98, 9). Fiir das
Gericht des Herrn ist noch einmal ange-
sagt, wie und in welcher Reihenfolge vor
ihm Adama und Adam, Boden und
Mensch stehen. Der Richter wird zuerst
fragen, ob der Boden seine Schuldigkeit
gab, nach des Schopfers Geheiss, und
dann wird er den Menschen fragen.

Wir Christen des 20. Jahrhunderts
werden unser grazistisches Denken von
beseelter und unbeseelter Natur noch
andern miissen, um den Herrn, von dem
die Bibel spricht, auch nur zu verstehen.
Denn ihm gehorcht die Fiille der Schop-
fung, seine Heerscharen zeigte er den
Agyptern in Lidusen, Heuschrecken,
Froschen und Hagel — und er ldsst seinen
Propheten rufen: «Land, Land, Land,
hore des Herrn Wort!» Er hélt das offen-
sichtlich fiir méglich, dass das Land hort
— wenn schon nicht die Bewohner des
Landes.

7. Jesus von Nazareth —
der Sohn der Grundeigentiimer

Der Beginn der Lebensgeschichte Jesu
nach Lukas nimmt den bodenrechtlich
bedeutsamen Faden aus Nehemias Ge-
bet unmittelbar wieder auf: «Es begab
sich aber zu der Zeit, dass ein Gebot von
dem Kaiser Augustus ausging, dass alle
Welt geschitzt wiirde. Und diese Schat-
zung war die allererste . . .» Mitten hinein
in die Ansage von Fremdherrschaft tiber
Israels Land, verbunden gar mit der Ex-
ekution «gottlicher» Machtanspriiche
iiber Land und Leute, eingebunden in ein
Volk, das von der Schuld seiner Vater an
dem Verlust seiner Souveranitit wusste

322

durch Jahrhunderte hindurch, war die
Erfiillung der Zeiten erreicht. Der macht-
ergreifende schatzende Zugriff des neu-
en Welt-«Herrn» ist Gott dazu als Zei-
chen eben recht. So jedenfalls schreibt es
Lukas.

«Die Fuchse haben Gruben und die
Vogel unter dem Himmel haben Nester,
aber des Menschen Sohn hat nichts, da er
sein Haupt hinlege» — dies haben Mat-
thaus und Lukas beide aus der gleichen
Quelle gehort, und es kennzeichnet den
gesamten Lebensweg des Jesus Ben
David. Er besitzt nicht Haus und Hof,
aber benutzt die Hiuser der kleinen
Eigentiimer, der Diener ihres kaiserli-
chen «Herrn» wie die der Diener des
Herrn.

Er lebt nicht vom Brot, das die Erde
wachsen ldsst, sondern aus einem jeden
Wort, das aus dem Munde Gottes geht.
Seine Schiiler aber lasst er das Sabbatjahr
feiern, indem sie nehmen diirfen, was der
Herr aus der Erde wachsen lasst. Mit ih-
rem Ahrenausraufen beginnt eben wie-
der jener Sabbat, der Grosse — wer es nur
sehen will.

Jesus geht nicht mit Geld um, mit dem
seit alters Boden oder Menschen gekauft
und verkauft werden. Wozu auch, ist
nicht alles seines Vaters? Einen kaiserli-
chen Zinsgroschen kennt er nicht einmal,
muss ihn sich erst zeigen lassen. Jesus von
Nazareth kennt nicht einmal das Bildnis
des Kaisers (Mt 22, 15—22). Ausdriick-
lich erklért er die Freiheit der Kinder des
Konigs von allen Formen des Zinses oder
der Fron. Redet er nicht von jenem wah-
ren, einzigen Konig Israels, der sein Volk
unter Josuas Leitung in sein Land brach-
te? Den Konigskindern wird nun auch
der galildische Fischer Simon wieder zu-
gerechnet (Mt 17, 24—27).

Jericho, die Palmenstadt, war einst das
Tor des Landes Kanaan gewesen. Mit
den Riegeln seiner Stadttore, ja mit sei-
nen festen Mauern hatte es versucht,
Gottes Volk am Einzug in Gottes Land
zu hindern. Es behielt den Fluch davon.
Josua, urspriinglich Hosea genannt, aus



Ephraim ging hindurch. Jesus von Naza-
reth geht nicht weniger souverdn um mit
den Toren von Jericho: Eingangs 6ffnet
er dem Blinden die Augen, ausgangs dem
torhiitenden Oberzollner die Hande und
die Taschen (Lk 18 und 19). Erkennen
wir denn nicht den Davidssohn, der tiber
die Macht der landschatzenden Kaiser
hinwegschreitet? Seine leeren Héande
nehmen nicht, sie helfen anderen zum
Austeilen, zur zinslosen Gerechtigkeit.
Darin erweist er sich als der Sohn des
Herrn. Und als Jesus dann endlich dem
kaiserlichen Repréasentanten vorgefiihrt
wird, lasst er ihn nicht im Unwissen uiber
sein Wesen (Joh 18, 37): In Jesu Antwort
ubersetzt Luther ein kleines Wortlein zu-
viel, nachdem Pilatus verwundert fragt:
«So bist du dennoch (ein) Konig?» — Wie
konnte denn auch ein Heide anders fra-
gen, da er doch die Hohlheit der Konigs-
macht als Romer ldngst erprobt und
durchschaut hat — wieder so ein Konig
neben vielen anderen? Jesu Antwort je-
denfalls ist klar, wie sie uns Johannes
mitteilt: «Ich bin Konig» — eben nicht ein
Konig.

Alle Evangelisten aber wissen vom
hochstrichterlichen Urteil des romischen
Prokurators Pontius Pilatus. Die Ursa-
che des am Kreuz auf Golgatha voll-
streckten Urteils ist: Dieser ist Konig der
Juden. Und gerade so héngt er da, der
mit beiden Fiissen vom Boden weggetan
wurde, weg aus dem Lande der Lebendi-
gen (Jes 53). Wen wollte ein Erschiittern
der Erde davon wundern?

Nicht nur das Aufhéngen als Wegnah-
me vom Boden, nicht nur die Kreuzigung
als Fixierung im bodenlosen Zustand ist
fiir die Menschen und ihre naturwiichsi-
gen Umgangsformen mit dem Boden be-
deutsam. Das Urteil weist —jedem lesbar
— auf den Urstreit um die Beherrschung
des Bodens hin. Haben es die Menschen
nicht fiir alle Zeiten manifestiert, dass sie
den wahren Eigentiimer des Bodens vom
Boden wegtun, um damit Raum fiir ihre
eigenen Eigentumsanspriiche zu schaf-
fen? Denn der verheissene Davidssohn

mit seiner ewigen Herrschaft wird fiir alle
Zeiten jedem Anspruch auf Eigentum
am Boden widerstehen, moge dieser
auch rechtlich noch so gut begriindet
sein.

8. Die Gemeinde der Schiiler Jesu —
bodenrechtliche Konigskinder

Die Gemeinde seiner Schiiler halt wohl
an diesem Bekenntnis fest: Sein ist das
Land. — Daher ist die Gemeinschaft der
urchristlichen Gemeinde in Jerusalem
eben nicht ein «Urkommunismus», der
aus dem gesellschaftlichen Organisa-
tionstalent der Jiinger erwachsen wire.
Das Zeugnis des Lukas in der Apostelge-
schichte weist sie vielmehr aus als die Ge-
meinde des Herrn, die in seiner Souve-
ranitidt mit der Freiheit der Konigskinder
die Gaben des vaterlichen Schopfers ge-
braucht.

In dieser Erkenntnis kommt es auch zu
den Ereignissen um Annanias und seine
Frau Saphira, die Grundeigentiimer sind.
Als sie ihren Boden verkaufen, bringen
sie einen Teil des Erloses in die Gemein-
de vor die Apostel. Einen Teil jedoch be-
halten sie zurtick fiir sich; tiber die Griin-
de dafiir steht nichts bei Lukas. Mag sein,
dass ihr Vertrauen in die Stabilitat der
Gemeinde, in die Zuverlassigkeit des
Herrn, noch nicht gross genug war, mag
sein, dass sie noch andere Sicherheiten
suchten als die Gewissheit des Glaubens
— dies alles macht ihnen kein Apostel
zum Vorwurf. Wenn beide dann aber
sterben, so an der freilich falschen Be-
hauptung, alles gebracht zu haben. Zu
tun, als stiinde wirklich alle Hoffnung im
Herrn, ihrem Gott, und doch noch ande-
re Sicherheiten aus dem Boden, aus den
eigenen Mitteln zurtiickzubehalten, das
ist allerdings todlich. Im Grunde ist die
Siinde dieses urchristlichen Ehepaars
nicht anders als die Siinde der Samarita-
ner, die den Herrn fiirchteten und trotz-
dem auch ihren eigenen Gottern je nach
ihrer Weise dienten.

323



9. Das Wort verlisst das Land —
notwendige Vergeistigung?

Uber die bodenrechtlichen Konsequen-
zen der Heidenmission wird man noch
gesondert nachdenken miissen. Pro-
blemlos ist das jedenfalls nicht, wenn die
Erkenntnis Gottes des Herrn das Land
verldsst, das er erwahlt hat, und seine
Gemeinde unter bodenstindigen Heiden
baut. Ist die Folge nicht unausweichlich,
dass der Herr zu einem der geistlichen
«Herren» stilisiert wird, dass sein Evan-
gelium je ldnger je mehr lediglich als
geistliches Wort verstanden wird — bis es
letzten Endes als «gute» Nachricht neben
anderen Nachrichten figuriert? Dabei ist
doch gerade das Wort «Evangelium» ein
«terminus technicus» der hellenistischen
Antike, der die Regierungserkldrung ei-
nes jeden neuen Kaisers bezeichnet. Mit
dem Begriff «Evangelium» wurde da-
mals nichts anderes als die irdische, die
bodenrechtliche Machtergreifung des
kaiserlichen «Herrn» proklamiert. Die
Predigt von der Not-wendenden Herr-
schaft des Herrn wurde dann tatsédchlich
immer weiter herabgemiinzt, bis sie voll-
ends in die Hiande der «Herren» des ro-
mischen Reiches geriet. Zuletzt war es
fir den General Konstantin nurmehr ein
Kleines, die Hakenkreuze des Mithras-
kultes an allen Abzeichen und Standar-
ten der romischen Armeen auf das
«christliche» Kreuz zu reduzieren, um so
den sieghaften Sonnengott durch den
sieghaften Kreuzesgott zu ersetzen.
Offenbar durfte der Zeusadler obendri-
ber bleiben, die Christen stiessen sich
nicht mehr daran. Wie passte Jupiters
Vogel, der den Himmel beherrschte, zu
dem Herrn, der einst den Tempel Gottes
auch noch von den Wechslern gereinigt
hatte?

Den Herrn, der Boden und Menschen
sich erwdhlt, schiitzt und erhilt, hat
«christliches» Bodenrecht nach Kon-
stantin kaum mehr kennen konnen. Da-
her ist es den hergebrachten heidnischen
Ordnungen verfallen. Und mit der Ver-

324

Verehrung des «Herrgottes», den ein je-
der Mensch eben so hat, ist es der Kult
Baals geworden, der in der Kirche Jesu
Christi ein weites Feld gefunden hat,
ohne iiberhaupt noch als der schlechthin-
nige Abgott erkannt zu werden.

10. Der Boden und sein Recht —
eine heutige Perspektive

Wer im Jahre 1988 an Gott den Herrn als
Vater Jesu Christi glaubt, wird ihn als
den Schopfer des Himmels und der Erde
— des Meeres auch — bekennen. Ein
Christ kann heute von der baalistischen
Verlorenheit und Verworfenheit unserer
Wirtschaftsformen keine Illusion mehr
haben. Er wird auch in diesem Lebensbe-
reich zur Erkenntnis des Psalmisten
kommen miissen: «An dir allein habe ich
geslindigt und iibel vor dir getan, auf dass
du recht behaltest in deinen Worten»
(Ps 51, 6). Vielleicht wird ihm damit ein
Anfang geschenkt zum Gebet um gottli-
che Barmherzigkeit fur Land und Leute,
Boden und Grundstiicke, Okologie und
Okonomie. Dass wir den selbstgemach-
ten Hungersnoéten und Vernichtungs-
strategien noch entgehen, ist ja nicht zu
erwarten.

Im neuen Horen auf das Wort des
Herrn: «Mein ist das Land» — wird ein
Christ sich dafiir einsetzen, dass Boden
von dem Fluch des romisch-rechtlichen
Eigentumsbegriffs — also vom «Recht»
auf Gebrauch, Verbrauch und Miss-
brauch, auf «uti, frui et abuti» in seiner
lateinischen Definition — befreit wird.
Boden kann und darf als tatsdchliches
und unaufgebbares Eigentum des Schop-
fers niemals menschliches Privateigen-
tum sein, welches die Moglichkeit des
Verbrauchens, also der ernutzung
und der Realisation des fiktiven Markt-
wertes, und schon gar die Moglichkeit
des Missbrauchs einschliesst.

Nicht einmal der Herr selber gestattet
sich den Missbrauch seiner Schopfung —
wieso denn irgendein Mensch, ein Ge-
schopf? Ein Christ kann also den Boden
nicht als durch die Eigentumsgarantie



des biirgerlichen Rechts belastet sehen.
Er wird sich vielmehr dafiir einsetzen,
dass Bodeneigentum in Bodenbesitz
iiberfiihrt wird. Er wird verstehen lernen,
dass Boden nicht Eigentum von Men-
schen sein kann.

Der Christ wird sich dann in der
Offentlichkeit an der Entwicklung von
Kriterien iiber den rechten und falschen
Gebrauch des anvertrauten Gutes «Bo-
den» beteiligen miissen. Massstabe und
Richtlinien sind im Gesetz des Herrn
vielfach vorhanden.

Im neuen Horen auf den kommenden
Herrn, der den Erdboden richtet, wird
ein Christ die Losung des Bodens aus un-
serem Sachenrecht anstreben. Der Bo-
den gehort nicht unter die machbaren Sa-
chen — diese Einordnung ist eben ein
Denkfehler, fast so alt wie die Mensch-
heit. Der Boden hat ein Anrecht darauf,
als Rechtssubjekt betrachtet zu werden.
Er bedarf der Erlosung von den baalisti-
schen Méachten des «Selbstmachens» und
des «Eigenstehens» so gut wie der natur-
liche Mensch unserer Tage.

Der Boden, der dem Herrn gehort, ge-
hort nicht ins Sachenrecht, damit er end-
lich dem Gesetz des Dienens folgen
kann, zu dem der Schopfungssegen des
Herrn auch die Menschen berief. Wenn

die Menschen nicht lernen, dem Boden
als einem Subjekt zu dienen und mit ihm
der gesamten Schopfung vor Gottes An-
gesicht —dann werden Boden und Schop-
fung die Menschen fressen, die nicht
nach Gottes Ebenbild, sondern als Ab-
bild der Baalssdulen Boden und Schop-
fung gefressen haben.

Christen haben sich miteinander auf-
zumachen, das Gesetz des Dienens zu su-
chen, um die Nachfolge ihres dienenden
Herrn zu finden. Das Gesetz des Dienens
ist gewiss nicht zu finden auf einem Bo-
den, fiir den eine romisch-rechtliche Ei-
gentumsgarantie gilt, das Gesetz des
Dienens ist auch nicht zu haben, solange
der Boden dem Sachenrecht untergeord-
net ist.

Ich weiss, dass an unserer Wohnungs- und Bodenmisere auch unser expansives Raumbediirfnis
(bald muss jeder Primarschiiler eine eigene Wohnung haben), unser totales Sicherheitsbediirfnis
(und die Versicherungen miissen Immobilien kaufen) und die Verstddterung mitschuldig sind.
Aber mancher besonders krasse Missstand in diesem Bereich geht auch ganz einfach auf ein zii-
gelloses und skrupelloses Spekulantentum zuriick. Und darum hat mir der Prophet Jesaja schon
frith aus dem Herzen geredet, wenn er sagt: < Weh denen, die Haus an Haus reihen und Feld an
Feld filigen, bis kein Raum mehr da ist und sie noch allein als freie Biirger inmitten des Landes
ansdssig sind!» (Jes 5, 8) . ..

Die Bibel ist in Sachen Bodenrecht noch viel strenger als die milde Stadt- Land- Initiative gegen
die Bodenspekulation. Und sie begriindet diese Strenge auch, wenn sie im dritten Buch Mose
sagt: «So spricht der Herr: Boden darf nicht endgiiltig verkauft werden, denn der Boden gehort
mir, denn ihr (die Menschen) seid nur Géste und Beisassen bei mir!» (Lev 25, 23) Die Bibel
kennt sogar einen Miirtyrer fiir dieses Bodenrecht (1 Kon 21), den Nabot aus Jesreel. Er wollte
dem Konig einen Weinberg, den dieser partout wollte, wegen diesem Gesetz nicht verkaufen. Der
Konig hat ihn durch einen Justizmord beseitigen lassen.

(Othmar Keel, Wort zum Sonntag, 22. Januar 1983)

325



	Boden und Mensch nach Gottes Wort : "Mein ist das Land", spricht der Herr (3 Mose 25, 23)

