
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 11

Artikel: Boden und Mensch nach Gottes Wort : "Mein ist das Land", spricht der
Herr (3 Mose 25, 23)

Autor: Hesse, Jochanan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jochanan Hesse

Boden und Mensch nach Gottes Wort

«Mein bt das Land», spricht der Herr.

Vielleicht hätte Martin Luther besser
daran getan, das Wort «Adam» nicht als

Eigennamen zu übersetzen. In diesem
Eigennamen bleibt ein wesentlicher Teil
der Bedeutung des von Gott geschaffenen

Menschen für die ganze christliche
Welt verborgen. Eher zur Witzfigur des
naturwissenschaftlichen Zeitalters
geworden, ist der «Adam» seiner eigenartigen

Würde von Gott her beraubt. Der
Name «Adam» bezeichnet nämlich nichts
anderes als die maskuline Form des
fruchtbaren Ackerbodens, der «adama».
Der Name des aus der Erde durch Gottes
Hand geschaffenen Menschen ist also
«Erd» — der «Erd» steht als Erzeugnis
der göttlichen Hand auf der Erde, so
kann es jeder der hebräischen Ursprache
Kundige in der biblischen Urgeschichte
nachlesen.

Damit stehen Boden und Mensch für
die Bibel in einem grundlegenden,
vorgegebenen Zusammenhang. Der Boden
in seiner fruchtbaren, bebaubaren Qualität

geht in jeder wesentlichen Hinsicht
dem Menschen voran. Geschaffen durch
Gottes Wort wird zuerst der Boden, dann
erst der Mensch. Erwählt durch Gottes
Wort wird zuerst das Land, dann erst das
Volk (Ps 9, 9; 96, 13; 98, 9). In dieser
strengen Bezogenheit von Mensch und
Boden ist die biblische Aussage eindeutig

und klar. Sollte da die Erlösung des
Menschen denkbar sein ohne Erlösung
des Bodens?

1. Mensch und Boden in der Urgeschichte
Alles Unglück, besonders das ökologische,

beginnt, so meinen heute viele
Stimmen, mit dem Herrschaftsgebot

3 Mose 25, 23

Gottes des Schöpfers an das soeben
erschaffene Menschenpaar. «Macht euch
die Erde Untertan», heisst der bekannte
Satz. Er ist gemeint als Gebot Gottes,
das, wie alle anderen Gebote auch,
Leben empfangen und wachsen lassen will.
Dieses Gebot ist dem Menschenpaar
gegeben zu Beginn seines ersten Lebenstages,

zum Sabbat-Anfang. Es steht also
am Anfang des Ruhetages, den der Herr
für sich machte. Er gab den Menschen
daran Anteil. So wie dieser Ruhetag später

missverstanden wird — wie sollte nicht
auch das zugehörige Herrschaftsgebot
missverstanden werden?

Als hätte Gott jemals Herrschaft so
verstanden, wie sie die Menschen später
gehandhabt haben, als Machtausübung
zur Unterdrückung anderer zwecks
Vermehrung des eigenen «Glücks». Spätestens

am Kreuz von Golgatha hat er doch
gezeigt, wie Herrschaft stets gemeint
war: als Dienst bis zur Selbstaufgabe. Die
Souveränität der Herrschaft Gottes liegt
gerade nicht darin, Leben zu nehmen,
sondern Leben zu schenken — bis hin zu
seinem eigenen. So herrscht er in Wahrheit.

Und das Menschenpaar war gerufen,

ebenso zu herrschen als seine
Ebenbilder.

Wie aber der Mensch sich über seinen
Menschenbruder erhob zur Unterdrük-
kung, so hat er sich nun auch über die
Schöpfung erhoben, um sie unter seinem
Fuss zu zertreten. So ist der moderne
Mensch, der alles Machbare macht, ja
wohl das genaue Gegenteil von dem, den
der 8. Psalm meint: «Alles hast du unter
seine Füsse getan, Schafe und Rinder
allzumal. .» - So dürften die Füsse, un-

316



ter die der Herr alles getan hat, wohl
ausschliesslich die ans Kreuz genagelten
sein.

2. Doppelte Erwählung - erst das Land,
dann das Volk
Es geht hier nicht um die Differenz von
«ewiger» und aktueller Erwählung, nicht
um die Frage der Erwählung des Volkes
oder des einzelnen, sondern um den
Hinweis Martin Bubers, dass Gott
bereits vor der Berufung Adams das diesem
zugedachte Land und Erbteil sich ausersehen

habe. Das heisst doch in aller Kürze:

Der Gott, den die Bibel verkündet, ist
Herr auch der Ökonomie. Er hat nicht
nur den Himmel geschaffen zu seiner
Wohnung, sondern auch die Erde zum
Nutzen des Menschen. Er beruft
niemand in seinen Segen, dem er nicht auch
die ökonomische Lebensgrundlage
sichergestellt hätte. Das Land ist bereits da

- Abram kann getrost aufbrechen. Die
Sicherheit des Landes und seiner
Verheissung ist allerdings eine Sicherheit des
Glaubens, eine Gewissheit.

Die Erzväter sollten von Generation
zu Generation lernen, dass Gottes Volk
nicht wie alle Heidenvölker einfach dem
Grase und den Bäumen gleich aus dem
Boden, dem eigenen Boden wächst. Gottes

Volk steht niemals auf eigenem
Boden. Wo es auch sein mag, es kommt stets
«von drüben», von der anderen Seite
«herüber», eben als «Hebräer». Eine
naturgewachsene Erdverbundenheit gibt es
für Gottes Volk niemals.

Denn nur so kann es tun, was seines
Amtes ist: Nur so kann es bezeugen, dass
Gott der Herr nicht ein (National-)Götze
ist wie alle anderen, schon gar nicht
einfach ein Gott irgendwelcher abstrakten
Geschichte, sondern der Herr des Lebens,
gerade auch des biologischen Lebens.
Das Wort für Geschichte fehlt in der
Bibel, ihr Geschichtsbegriff ist vielmehr
auch biologisch gemeint. «Geschichte»
des Herrn geschieht schriftgemäss im
Gang des Segens «von Geschlecht zu Ge¬

schlecht». Dies ist nämlich die wörtliche
Übersetzung von Luthers «für und für».

3. Der Einzug ins Gelobte Land -
die Landgabe
Es ist klar und symptomatisch, dass dieser

Vorgang in der heidnischen, aber
auch der «christlichen» Welt bis heute als
«Landnahme» verstanden wird. Denn
gerade das macht ja Heiden zu Heiden,
dass sie Land und Boden nicht anders als
durch selbstisches Nehmen besitzen können.

Gottes Volk aber, durch die starke
Hand Gottes aus dem Sklavenhaus
herausgeführt, erhält nun die Gabe des Landes

wiederum durch die starke Hand des
Herrn. Die Bibel jedenfalls berichtet
überhaupt nie von einer «Landnahme»
in diesem Zusammenhang, sondern von
der Landgabe.

Die im Land vorgefundene Ordnung
wurde schon vor der Landgabe an das
landlose Volk Israel ausgerottet. Es war
die Ordnung der bodenständigen religiösen

Einheit von Land und Volk, die
Ordnung der kanaanäischen Gottkönigtümer.

Es war die Ordnung der grösseren
oder kleineren Herrgötter, die letztlich
doch alle gleich waren und sich daher
gegenseitig auch ertrugen. Es war die
Ordnung der höchsten bronzezeitlichen Kultur,

die Ordnung der reichen Königsstädte

mit ihrer Priester- und Königskaste

sowie einem Handwerker- und
Soldatenstand. Sie lebten auf Kosten ihrer
helotischen Bauernschaft. Es war eine
Ordnung des Fruchtbarkeitskultes und
des religiös tiefempfundenen Erntedanks,

eine Ordnung, in der auch die
menschliche Fruchtbarkeit durch die
weibliche Initiation im Tempel vergesellschaftet

war. Die Götter dieser Gesellschaft

brauchten keinen Namen, keinen
Eigennamen: Es waren eben nur die
Gottheiten der Natur, die herrlichen
Herren und Sternengleichen Astarten,
die Götter von Baum und Brunnen.

Auf ihren Äckern standen ihre
Kultsäulen, die Phallussymbole, überall. Die

317



Hände gegen die Sonne bittend erhoben,
mahnten sie die frondienenden Bauern
zur Religion. Und auf den Rückseiten
der Kultsäulen war Raum für die Eintragung

der Schulden, denn zwischen 50
und 90 Prozent der erarbeiteten Ernte
gehörte dem Grundherrn in der Stadt.
Eben dies kennzeichnete das kanaanä-
ische Wirtschaftssystem, dass die besten
Äcker und Weinberge der Dorfgemeinschaft

längst weggenommen waren und
den weltlichen und geistlichen Dienern
des Königs gehörten, die so gleichsam
«Beamten» wurden. Hierin lag auch die
Ursache für die Entwicklung von der
Marktwirtschaft zur Kapitalwirtschaft:
Die Schuldknechtschaft war die Grundlage

der kulturellen Blüte der spätbronze-
zeitlichen städtischen Hochkulturen.
Der Naturwüchsigkeit der wirtschaftlichen

Entwicklung entsprach die
Naturwüchsigkeit der zu verehrenden Gottheiten,

die dieses System garantierten in
der Identität von Kultsäulen und Schuldsäulen.

Darum konnte das Volk Gottes hier
nur überall fremd sein, darum konnte
auch von dem kanaanäischen Kult im
erwählten Land nichts übrigbleiben. Wenn
anders es denn wahr ist, was der Herr
sagt: «Darum sollt ihr das Land nicht
verkaufen für immer. - Denn das Land
ist mein, und ihr seid Fremdlinge und
Gäste vor mir» (Lev 25, 23). Darin ist
jeder Art von Schuldknechtschaft die
totale Absage erteilt.

Die «Gemeinde Gottes» ist die Struktur,

in der Gottes Volk als «Gäste und
Fremdlinge vor ihm» leben soll - die
Struktur der Richterzeit. In der Gottesfurcht

bestimmen die Elemente von
Überschaubarkeit, Bekanntschaft und
Angewiesenheit das gemeinsame Leben
in der Gemeinde Gottes, der «Qehilat-
Adonai». Diese Gemeinde ist nicht ein
abstraktes Ideal, sie lebt vielmehr
aufgrund des Gebotes des Herrn. Sie ist
daher auch gefährdet durch den (üblichen)
menschlichen Ungehorsam gegen sein
Gebot. Daraus nun aber zu schliessen, es

habe sie nie gegeben, muss ja in Gottes
Augen geradezu grotesk erscheinen.

Auch hat die historische Wissenschaft
längst erwiesen, dass die ökonomischen
Grundregeln, die die «Qehilat-Adonai»
trugen, partiell auch andernorts in der
östlichen Levante in Geltung standen.
Sie sind eingebettet in das System der
siebenjährigen Grossperioden der Vegetation,

das für den ganzen Raum des
«fruchtbaren Halbmonds» weitgehend
gültig ist.

Diese Grundregeln sind die der
ökonomischen Restitution. Sie betreffen nun
beides, Boden und Mensch. Da der Herr
alleiniger Eigentümer ist, sind weder
Grundstücke noch Menschen zu verkaufen

als Eigentum. Handelsgegenstand
kann deshalb nicht der «Eigen»-Wert
des Handels-Objekts sein. Es besteht
eigentlich kein «Eigenwert». Das Prädikat
«Eigen-» kommt ja ausschliesslich dem
Herrn zu, der allein er selbst ist, war und
sein wird. Daher gibt es auch keine Han-
dels-«Objekte» bei Boden und Mensch.
Sie sind und bleiben Subjekte in ihrer
Würde als Eigentum des Herrn. Wenn es
aber doch zu Kauf und Verkauf kommt,
so ist lediglich der Ertragswert zu
verhandeln. Er berechnet sich jeweils nur bis
zum Termin der folgenden Restitution.
Dieser Termin ist verbindlich für das

ganze Volk Gottes, es ist der Termin des
Halljahres. Es ist das jeweils fünzigste
Jahr, das Jahr, nach dem siebenmal ein
Sabbatjahr erfüllt ist.

Die Ordnung der Sabbatjahre
bestimmt die Fruchtfolge und die Brache in
Gottes Eigentum, sie bestimmt die Nutzung

für die Armen, die von dem leben,
was die Freundlichkeit des Herrn wachsen

lässt, auch ohne Menschenhand aus
dem Boden. Im fünfzigsten Jahr soll der
Boden wieder zur Erbfamilie, soll auch
der Knecht wieder zu seinem Haus kommen

- frei (Lev 25 und 26). Nur für
städtischen Grundbesitz gelten andere
Regeln, doch bleibt auch dabei anhand der
Priestergesetze für die Leviten klar:
Alleiniger Eigentümer von Land und Volk

318



bleibt der Herr, der das Land in Besitzrecht,

also zur Nutzung gibt.
So also liegt die ökonomische Grundlage

für den Gang des Segens von Generation

zu Generation in Gottes Gebot.
Da kann es in der Gemeinde Gottes keine

Verarmten geben, jeder soll die
Früchte seines Weinstocks und seines
Feigenbaums geniessen.

4. Die Königswahl -
Israel wie alle Heiden ringsum
Der Wendepunkt im Leben des Herrn
mit seinem Volk findet sich dort, wo dieses

Volk seinen Herrn verwirft und einen
«Herrn» sich wünscht, wie ihn alle Heiden

auch haben (1 Sam 8). So versteht
dies Ansinnen der Herr, so versteht und
predigt es auch sein Prophet Samuel. Als
könne Gottes Volk jemals so sein wie die
Heiden ringsum!

Und die Predigt Samuels zeigt alle
Konsequenzen auf, welche die Abschaffung

Gottes als Eigentümer und die
Installation eines menschlichen Eigentümers

haben müssen. Dabei wird deutlich,
dass die gebende, die schenkende
Eigentümerschaft des Herrn nicht neben der
nehmenden «Herr»-schaft des
Menschen bestehen kann: «Dieser wird nehmen

Söhne, Töchter, beste Äcker und
Weinberge und Ölbäume, Saaten,
Knechte, Mägde und Vieh - sowie das
Volk selbst.»

Mensch und Vieh wird er nehmen und
für sich gebrauchen, die besten Äcker
wird er aus dem Besitzstand der Gemeinde

Gottes in den Dörfern wegnehmen
und seinen Höflingen eben nicht nur zu
Besitz, sondern zu eigen geben. Das
heisst, dass diese besten Stücke der
Gemarkung nicht mehr anfallen zur Brache
und Neuverteilung, zur Restitution im
Halljahr. Die unausweichliche Folge ist
die Verarmung der Gemeinde - wie sie
dann von den Schriftpropheten erfahren
wird. Micha, selber ein verarmter Bauer
aus der Gemeinde Gottes, schreibt: «Sie
reissen Äcker an sich und nehmen Häuser,

welches sie gelüstet; also treiben sie

Gewalt mit eines jeden Hause und mit
eines jeden Erbe.» - «Jawohl, ihr werdet
keinen Teil behalten in der Gemeinde
des Herrn» (Mi 2, 1, 2, 5). Der Tempelbeamte

Amos hat die gleiche Wurzel des
Unrechts gesehen und gebrandmarkt:
«Darum, weil ihr die Armen unterdrückt
und nehmt das Korn mit grossen Lasten
von ihnen - so sollt ihr in den Häusern
nicht wohnen, die ihr von Werkstücken
gebaut habt, und den Wein nicht trinken,
den ihr in den feinen Weinbergen
gepflanzt habt» (Am 5,11). Ist es nicht wieder

das alte, kanaanäisch-baalistische
Unrecht, das hier auftaucht, wo die Fiktion

des «Eigentums» in den Besitz des
Dorfes einbricht, die besten Stücke
herausbricht und zu Privateigentum erklärt?

In der Folge erscheint das Privateigentum
als die stärkere, die fortschrittlichere

Wirtschaftsform, die mehr aus dem Boden

herausholt. Damit rückt die alte
Geld- und Leihwirtschaft wieder vor, die
Äcker werden belehnbar und also auch
hypothekarisch belastet, bis schlussendlich

das Eigentum an das bodenfremde
und dorfferne städtische Kapital übergeht

- und bis die vereinzelten Bauern
der ehemaligen Gemeinde als Sklaven
auf den Äckern des Dorfes, dem
angestammten Besitz, von fernen Herren
dienstverpflichtet sind. Die alten Schuldsäulen

der städtischen Herrgötter stehen
wieder auf den Feldern und in den
Weinbergen - der Unterschied zwischen Adonai

und Baal erscheint nur noch als fernes
theologisches Hirngespinst. Heissen
nicht beide Worte «Herr»?

Der Unterschied zwischen beiden ist
für die gesamte Heilige Schrift aber
entscheidend: Baal, der «Herr»-Gott,
fordert das Blut seiner Diener, sei es auf
dem Feld der Ähren oder auf dem «Feld
der Ehre», für Baal wird beides zum
Schlachtfeld wie zu Elias' Zeiten. Adonai
aber, der Gott der Väter, schenkt und
gibt, was er auch schuf. Er schenkt sich
selber in seinem Sohn. Er ist der Hirte,
der nicht von dem Blute seiner Herde
lebt, sondern sein Leben für sie einsetzt.

319



In Jerusalem hat es der Adlige Jesaja,
der Zugang zu Tempel und König hatte,
noch einmal kurz und knapp gesagt:
«Weh denen, die ein Haus ans andere
ziehen und einen Acker zum anderen
bringen, bis dass kein Raum mehr da sei,
dass sie allein das Land besitzen! - Es ist
in meinen Ohren das Wort des Herrn
Zebaoth: Was gilt's, wo nicht die vielen
Häuser sollen wüst werden und die grossen

und feinen öde stehen?» (Jes. 5, 8
und 9).

Deutlicher kann die Bilanz des
Privateigentums der königlichen Gesellschaft
mit ihren baalistischen, «herr»-schaftli-
chen Gesetzen wohl kaum ausfallen.
Hier wird deutlich, dass in der Religion
Baals ja nicht nur die Könige sich göttliche

Verehrung anmassen, sondern dass
hier die ganze Gesellschaft von oben herab

mit dieser Abgötterei durchsetzt ist.
Die angemasste Hierarchie des Königs

gründet auf der Fiktion, Eigentum sei
mehr als Besitz. Denn nur der Eigentümer

kann kaufen und verkaufen «für
immer», nur der Eigentümer kann belasten
und verprassen, nur der Eigentümer
kann brauchen und verbrauchen, nur der
Eigentümer kann und darf- ungestraft —

missbrauchen. Dieses Recht teilt der König

nach seiner Gnade aus an andere
Eigentümer. Sie werden damit Träger
göttlicher Eigenschaften wie ihr «Herr» König.

Und sie werden sie recht menschlich
gebrauchen - wie ihr «Herr» König, der
sie nutzt für sein persönliches Wohlleben,

seine Kriege und seinen Eigenruhm.
Darum kann das Recht Gottes niemals
neben dem (Eigentums-) Recht der
Könige bestehen.

5. Jerusalems Untergang -
Verlust von Anmassung und Besitz
Die Bibel versteht den Untergang der
Souveränität des Volkes Gottes in
seinem Land nicht als eine der historischen
Krisen des früh sich entwickelnden
Kapitalismus. Der Untergang der Königreiche

von Samaria und Jerusalem ist die

tatsächlich not-wendige Folge des
faktischen Rechtsbruchs durch Volk und
Könige, der Anmassung des Titels «Eigentümer»

über Land und Leute, gleich allen
Heiden ringsumher.

Es ist eben nicht einfach die Logik
einer anonymen Historie, dass die
Akkumulation von Haus- und Grundeigentum
einmal zu ihrem eigenen Ende führen
wird, es ist vielmehr die Logik der
Propheten, die zum Schweigen gebracht
werden: «Darum muss der Kluge zur
selben Zeit schweigen, denn es ist eine böse
Zeit» (Am 5, 8). Es ist die Logik des
Ungehorsams gegen das allein lebenschaffende

und lebenerhaltende Wort und
Gebot Gottes, neben oder vor dem
niemand ein privates «Selbst»-Sein oder eine

«Eigen»-Ständigkeit hat. Darum
muss das Volk weg aus dem Land, das es
wieder mit dem Netzwerk baalistischer
Gedanken und Gesetze überzogen und
verdorben hat. Das Volk der landlosen
Gefangenen, das sich einst Boden und
Menschen zu Diensten genommen hat,
muss nun selber fremden Herren dienen.

Ins «Exil» wandert ein Volk, das die
Strafe für die missbrauchte Freiheit
erhält, ein Volk, das seinen missbrauchten
Besitz verlor, ein Volk, das sein ange-
masstes Eigentum an Boden und
Menschen verlor. In die Zerstreuung wandert
ein Volk, das sein wollte wie alle Völker,
was es doch um seines Gottes Willen
niemals sein kann. Dies wird es nun lernen
unter all den anderen Völkern, dass es so
wie sie niemals sein kann. In die Diaspora
geht Gottes Volk, allen Völkern zum
Zeugnis, dass er der Herr ist, neben dem
sich niemand ungestraft göttliche Attribute

zulegen kann, auch nicht sein Volk,
seine Priester und seine Könige. Wer sich
selbst zum Herrn macht über Menschen
und Boden, wer sich zum Eigentümer
macht, der will mehr als gebrauchen. Er
will darüber hinaus verbrauchen und
sogar missbrauchen. Und Missbrauch
gehört auf die gleiche Ebene wie Verachtung

und Spott, das ist die Qualität der
Gottlosigkeit.

320



6. Heimkehrer - und dennoch «Kinder
der Gefangenschaft»

Das frühere Reich der Freiheit blieb den
Stämmen Israels nach dem biblischen
Bericht verschlossen, auch nach der
Rückkehr aus der babylonischen
Gefangenschaft. Das Land war verwüstet - im
wörtlichen Sinne - und befand sich im
Eigentum von Samaritanern und
landfremden Zugesiedelten. Diese hatten
selbstverständlich auch ihre gesellschaftlichen

Systeme mitgebracht, so dass es
von ihnen heissen kann: «Also fürchteten
sie den Herrn und dienten auch den Göttern

nach eines jeglichen Volkes Weise,
von wo sie hergebracht waren» (1 Kön
17, 33). Damit war klar, dass der Herr
nunmehr eine Rolle als lokale Gottheit
innerhalb der verschiedenen
Stammesgottheiten der fünf Ursprungsvölker der
Samaritaner zu übernehmen hatte. Als
Eigentümer des Landes kam er für die
neuen Landbewohner daher nicht in
Frage. Die baalistischen Kult- und
Schuldsäulen auf den Äckern der Königreiche

Israel und Juda konnten ihre
phallischen Zwecke bruchlos weiter erfüllen.
Gerade darin mochten die heidnischen
Neueinwanderer ja Altbekanntes
wiederfinden. Die Schulden- und Zinswirtschaft,

die für die Zentren zeitweiliges
Wachstum, für die Landbevölkerung
aber Verlust des Bodens und endlich
Schuldknechtschaft bedeutete, diese
Wirtschaftsform konnte in Judäa und
Samaria doch nicht anders sein als in den
übrigen assyrischen Provinzen.

Dies war die Situation, die die
Heimkehrenden antrafen. Sie hatten nun zwar
ihre Brüder «erkauft» - aber der Boden
des alten Landes war ihnen nicht als des
Herrn Eigentum zu Besitz, das heisst zur
Nutzung übergeben. Nehemia, einer der
höchsten Beamten des persischen
Grosskönigs, hat zwar Amt und Würden
verlassen, um Statthalter in Jerusalem zu
werden, sein Einfluss reicht aus für eine
erste Aufbauphase. Dann aber muss er
bereits feststellen, dass die eben erkauf¬

ten Brüder wieder verkauft werden: Sie
klagen es ihm kaum, ist es doch allzu
selbstverständlich, dass die Heimgekehrten

wieder ihre Äcker, Weinberge und
Häuser versetzen müssen. Das dafür
aufgenommene Geld, die hypothekarischen
Anleihen, brauchen sie allerdings nicht
einmal, um Hungersnöte oder
Eingliederungsschwierigkeiten zu überwinden,
sondern lediglich zur Bezahlung der
königlich-persischen Steuern. So berichten
sie auch von der Schuldknechtschaft ihrer
Kinder, die sie unausweichlich trifft, da
sie über kein weiteres Vermögen verfügen.

«Wir müssen unsere Söhne und
Töchter unterwerfen dem Dienst. und
unsere Äcker und Weinberge sind der
Anderen geworden» — so tönt das uralte
Lied nun weiter (Neh 5, 1—5).

Es ist nicht einfach die Wut des hohen
Beamten Nehemia und sein übermächtiger

Einfluss, sondern seine Gottesfurcht,
aus der ihm Zorn und Eifer erwachsen,
die noch einmal eine Restitution, einen
Schuldenerlass herbeiführt. Sollte denn
nun wieder Wucher getrieben werden,
sollten die eben erst Erkauften wieder
verkauft werden? Nehemia verpflichtet
die Gemeinde zur Gottesfurcht und also
zum Erlass der Schulden, er verpflichtet
die Gemeinde auf das Wucherverbot.
Kult- und Schuldsäulen dürfen eben
nicht wieder auf den Äckern der
Gemeinde Gottes stehen (Neh 5, 9-13). So
versucht er, wenigstens im Bereich des
Kapitalmarktes die (Neu-)Verschuldung
innerhalb der «ganzen Gemeinde derer,
die aus der Gefangenschaft waren
wiedergekommen» (Neh 8, 17), zu
verhindern. Wichtig ist dabei, dass seine
Begründung nicht das menschliche
Mitgefühl innerhalb der Gemeinde ist,
sondern das Gebot des Herrn. Doch kann
auch der mächtige Nehemia sich am
Ende der Erkenntnis nicht verschliessen,
dass jener alte Zustand der vorköniglichen

Stammesgesellschaft, da der Herr
allein König Israels war, nicht wieder
herzustellen ist durch der Menschen
Macht.

321



Es liegt nun auf der Hand, dass allein
Gottes Gnade und Zuwendung seine
Herrschaft herstellen werden: «Der Herr
aber bleibt ewiglich - er wird den Erdboden

recht richten und die Völker regieren
rechtschaffen» (Ps 9, 9). Diese Erkenntnis

des Psalmisten wird präzisiert in den
Parallelworten «Er kommt, das Erdreich
zu richten: Er wird den Erdboden richten
mit Gerechtigkeit und die Völker mit seiner

Wahrheit» (Ps 96, 13; 98, 9). Für das
Gericht des Herrn ist noch einmal angesagt,

wie und in welcher Reihenfolge vor
ihm Adama und Adam, Boden und
Mensch stehen. Der Richter wird zuerst
fragen, ob der Boden seine Schuldigkeit
gab, nach des Schöpfers Geheiss, und
dann wird er den Menschen fragen.

Wir Christen des 20. Jahrhunderts
werden unser gräzistisches Denken von
beseelter und unbeseelter Natur noch
ändern müssen, um den Herrn, von dem
die Bibel spricht, auch nur zu verstehen.
Denn ihm gehorcht die Fülle der Schöpfung,

seine Heerscharen zeigte er den
Ägyptern in Läusen, Heuschrecken,
Fröschen und Hagel - und er lässt seinen
Propheten rufen: «Land, Land, Land,
höre des Herrn Wort!» Er hält das
offensichtlich für möglich, dass das Land hört
— wenn schon nicht die Bewohner des
Landes.

7. Jesus von Nazareth -
der Sohn der Grundeigentümer
Der Beginn der Lebensgeschichte Jesu
nach Lukas nimmt den bodenrechtlich
bedeutsamen Faden aus Nehemias Gebet

unmittelbar wieder auf: «Es begab
sich aber zu der Zeit, dass ein Gebot von
dem Kaiser Augustus ausging, dass alle
Welt geschätzt würde. Und diese Schätzung

war die allererste ...» Mitten hinein
in die Ansage von Fremdherrschaft über
Israels Land, verbunden gar mit der
Exekution «göttlicher» Machtansprüche
über Land und Leute, eingebunden in ein
Volk, das von der Schuld seiner Väter an
dem Verlust seiner Souveränität wusste

durch Jahrhunderte hindurch, war die
Erfüllung der Zeiten erreicht. Der
machtergreifende schatzende Zugriff des neuen

Welt-«Herrn» ist Gott dazu als
Zeichen eben recht. So jedenfalls schreibt es
Lukas.

«Die Füchse haben Gruben und die
Vögel unter dem Himmel haben Nester,
aber des Menschen Sohn hat nichts, da er
sein Haupt hinlege» - dies haben
Matthäus und Lukas beide aus der gleichen
Quelle gehört, und es kennzeichnet den
gesamten Lebensweg des Jesus Ben
David. Er besitzt nicht Haus und Hof,
aber benutzt die Häuser der kleinen
Eigentümer, der Diener ihres kaiserlichen

«Herrn» wie die der Diener des
Herrn.

Er lebt nicht vom Brot, das die Erde
wachsen lässt, sondern aus einem jeden
Wort, das aus dem Munde Gottes geht.
Seine Schüler aber lässt er das Sabbatjahr
feiern, indem sie nehmen dürfen, was der
Herr aus der Erde wachsen lässt. Mit
ihrem Ährenausraufen beginnt eben wieder

jener Sabbat, der Grosse - wer es nur
sehen will.

Jesus geht nicht mit Geld um, mit dem
seit alters Boden oder Menschen gekauft
und verkauft werden. Wozu auch, ist
nicht alles seines Vaters? Einen kaiserlichen

Zinsgroschen kennt er nicht einmal,
muss ihn sich erst zeigen lassen. Jesus von
Nazareth kennt nicht einmal das Bildnis
des Kaisers (Mt 22, 15-22). Ausdrücklich

erklärt er die Freiheit der Kinder des
Königs von allen Formen des Zinses oder
der Fron. Redet er nicht von jenem wahren,

einzigen König Israels, der sein Volk
unter Josuas Leitung in sein Land brachte?

Den Königskindern wird nun auch
der galiläische Fischer Simon wieder
zugerechnet (Mt 17, 24-27).

Jericho, die Palmenstadt, war einst das
Tor des Landes Kanaan gewesen. Mit
den Riegeln seiner Stadttore, ja mit
seinen festen Mauern hatte es versucht,
Gottes Volk am Einzug in Gottes Land
zu hindern. Es behielt den Fluch davon.
Josua, ursprünglich Hosea genannt, aus

322



Ephraim ging hindurch. Jesus von Nazareth

geht nicht weniger souverän um mit
den Toren von Jericho: Eingangs öffnet
er dem Blinden die Augen, ausgangs dem
torhütenden Oberzöllner die Hände und
die Taschen (Lk 18 und 19). Erkennen
wir denn nicht den Davidssohn, der über
die Macht der landschatzenden Kaiser
hinwegschreitet? Seine leeren Hände
nehmen nicht, sie helfen anderen zum
Austeilen, zur zinslosen Gerechtigkeit.
Darin erweist er sich als der Sohn des
Herrn. Und als Jesus dann endlich dem
kaiserlichen Repräsentanten vorgeführt
wird, lässt er ihn nicht im Unwissen über
sein Wesen (Joh 18,37): In Jesu Antwort
übersetzt Luther ein kleines Wörtlein
zuviel, nachdem Pilatus verwundert fragt:
«So bist du dennoch (ein) König?» - Wie
könnte denn auch ein Heide anders
fragen, da er doch die Hohlheit der Königsmacht

als Römer längst erprobt und
durchschaut hat - wieder so ein König
neben vielen anderen? Jesu Antwort
jedenfalls ist klar, wie sie uns Johannes
mitteilt: «Ich bin König» - eben nicht ein
König.

Alle Evangelisten aber wissen vom
höchstrichterlichen Urteil des römischen
Prokurators Pontius Pilatus. Die Ursache

des am Kreuz auf Golgatha
vollstreckten Urteils ist: Dieser ist König der
Juden. Und gerade so hängt er da, der
mit beiden Füssen vom Boden weggetan
wurde, weg aus dem Lande der Lebendigen

(Jes 53). Wen wollte ein Erschüttern
der Erde davon wundern?

Nicht nur das Aufhängen als Wegnahme

vom Boden, nicht nur die Kreuzigung
als Fixierung im bodenlosen Zustand ist
für die Menschen und ihre naturwüchsigen

Umgangsformen mit dem Boden
bedeutsam. Das Urteil weist -jedem lesbar

- auf den Urstreit um die Beherrschung
des Bodens hin. Haben es die Menschen
nicht für alle Zeiten manifestiert, dass sie
den wahren Eigentümer des Bodens vom
Boden wegtun, um damit Raum für ihre
eigenen Eigentumsansprüche zu schaffen?

Denn der verheissene Davidssohn

mit seiner ewigen Herrschaft wird für alle
Zeiten jedem Anspruch auf Eigentum
am Boden widerstehen, möge dieser
auch rechtlich noch so gut begründet
sein.

8. Die Gemeinde der Schüler Jesu -
bodenrechtliche Königskinder
Die Gemeinde seiner Schüler hält wohl
an diesem Bekenntnis fest: Sein ist das
Land. - Daher ist die Gemeinschaft der
urchristlichen Gemeinde in Jerusalem
eben nicht ein «Urkommunismus», der
aus dem gesellschaftlichen
Organisationstalent der Jünger erwachsen wäre.
Das Zeugnis des Lukas in der Apostelgeschichte

weist sie vielmehr aus als die
Gemeinde des Herrn, die in seiner Souveränität

mit der Freiheit der Königskinder
die Gaben des väterlichen Schöpfers
gebraucht.

In dieser Erkenntnis kommt es auch zu
den Ereignissen um Annanias und seine
Frau Saphira, die Grundeigentümer sind.
Als sie ihren Boden verkaufen, bringen
sie einen Teil des Erlöses in die Gemeinde

vor die Apostel. Einen Teil jedoch
behalten sie zurück für sich; über die Gründe

dafür steht nichts bei Lukas. Mag sein,
dass ihr Vertrauen in die Stabilität der
Gemeinde, in die Zuverlässigkeit des
Herrn, noch nicht gross genug war, mag
sein, dass sie noch andere Sicherheiten
suchten als die Gewissheit des Glaubens

- dies alles macht ihnen kein Apostel
zum Vorwurf. Wenn beide dann aber
sterben, so an der freilich falschen
Behauptung, alles gebracht zu haben. Zu
tun, als stünde wirklich alle Hoffnung im
Herrn, ihrem Gott, und doch noch andere

Sicherheiten aus dem Boden, aus den
eigenen Mitteln zurückzubehalten, das
ist allerdings tödlich. Im Grunde ist die
Sünde dieses urchristlichen Ehepaars
nicht anders als die Sünde der Samarita-
ner, die den Herrn fürchteten und trotzdem

auch ihren eigenen Göttern je nach
ihrer Weise dienten.

323



9. Das Wort verlässt das Land -
notwendige Vergeistigung?

Über die bodenrechtlichen Konsequenzen
der Heidenmission wird man noch

gesondert nachdenken müssen.
Problemlos ist das jedenfalls nicht, wenn die
Erkenntnis Gottes des Herrn das Land
verlässt, das er erwählt hat, und seine
Gemeinde unter bodenständigen Heiden
baut. Ist die Folge nicht unausweichlich,
dass der Herr zu einem der geistlichen
«Herren» stilisiert wird, dass sein
Evangelium je länger je mehr lediglich als
geistliches Wort verstanden wird - bis es
letzten Endes als «gute» Nachricht neben
anderen Nachrichten figuriert? Dabei ist
doch gerade das Wort «Evangelium» ein
«terminus technicus» der hellenistischen
Antike, der die Regierungserklärung
eines jeden neuen Kaisers bezeichnet. Mit
dem Begriff «Evangelium» wurde
damals nichts anderes als die irdische, die
bodenrechtliche Machtergreifung des
kaiserlichen «Herrn» proklamiert. Die
Predigt von der Not-wendenden
Herrschaft des Herrn wurde dann tatsächlich
immer weiter herabgemünzt, bis sie
vollends in die Hände der «Herren» des
römischen Reiches geriet. Zuletzt war es
für den General Konstantin nurmehr ein
Kleines, die Hakenkreuze des Mithras-
kultes an allen Abzeichen und Standarten

der römischen Armeen auf das
«christliche» Kreuz zu reduzieren, um so
den sieghaften Sonnengott durch den
sieghaften Kreuzesgott zu ersetzen.
Offenbar durfte der Zeusadler obendrü-
ber bleiben, die Christen stiessen sich
nicht mehr daran. Wie passte Jupiters
Vogel, der den Himmel beherrschte, zu
dem Herrn, der einst den Tempel Gottes
auch noch von den Wechslern gereinigt
hatte?

Den Herrn, der Boden und Menschen
sich erwählt, schützt und erhält, hat
«christliches» Bodenrecht nach
Konstantin kaum mehr kennen können. Daher

ist es den hergebrachten heidnischen
Ordnungen verfallen. Und mit der Ver¬

Verehrung des «Herrgottes», den ein
jeder Mensch eben so hat, ist es der Kult
Baals geworden, der in der Kirche Jesu
Christi ein weites Feld gefunden hat,
ohne überhaupt noch als der schlechthin-
nige Abgott erkannt zu werden.

10. Der Boden und sein Recht -
eine heutige Perspektive
Wer im Jahre 1988 an Gott den Herrn als
Vater Jesu Christi glaubt, wird ihn als
den Schöpfer des Himmels und der Erde
— des Meeres auch - bekennen. Ein
Christ kann heute von der baalistischen
Verlorenheit und Verworfenheit unserer
Wirtschaftsformen keine Illusion mehr
haben. Er wird auch in diesem Lebensbereich

zur Erkenntnis des Psalmisten
kommen müssen: «An dir allein habe ich
gesündigt und übel vor dir getan, auf dass
du recht behaltest in deinen Worten»
(Ps 51, 6). Vielleicht wird ihm damit ein
Anfang geschenkt zum Gebet um göttliche

Barmherzigkeit für Land und Leute,
Böden und Grundstücke, Ökologie und
Ökonomie. Dass wir den selbstgemachten

Hungersnöten und Vernichtungsstrategien

noch entgehen, ist ja nicht zu
erwarten.

Im neuen Hören auf das Wort des
Herrn: «Mein ist das Land» - wird ein
Christ sich dafür einsetzen, dass Boden
von dem Fluch des römisch-rechtlichen
Eigentumsbegriffs - also vom «Recht»
auf Gebrauch, Verbrauch und
Missbrauch, auf «uti, frui et abuti» in seiner
lateinischen Definition - befreit wird.
Boden kann und darf als tatsächliches
und unaufgebbares Eigentum des Schöpfers

niemals menschliches Privateigentum
sein, welches die Möglichkeit des

Verbrauchens, also der Übernutzung
und der Realisation des fiktiven
Marktwertes, und schon gar die Möglichkeit
des Missbrauchs einschliesst.

Nicht einmal der Herr selber gestattet
sich den Missbrauch seiner Schöpfung -
wieso denn irgendein Mensch, ein
Geschöpf? Ein Christ kann also den Boden
nicht als durch die Eigentumsgarantie

324



des bürgerlichen Rechts belastet sehen.
Er wird sich vielmehr dafür einsetzen,
dass Bodeneigentum in Bodenbesitz
überführt wird. Er wird verstehen lernen,
dass Boden nicht Eigentum von
Menschen sein kann.

Der Christ wird sich dann in der
Öffentlichkeit an der Entwicklung von
Kriterien über den rechten und falschen
Gebrauch des anvertrauten Gutes
«Boden» beteiligen müssen. Massstäbe und
Richtlinien sind im Gesetz des Herrn
vielfach vorhanden.

Im neuen Hören auf den kommenden
Herrn, der den Erdboden richtet, wird
ein Christ die Lösung des Bodens aus
unserem Sachenrecht anstreben. Der Boden

gehört nicht unter die machbaren
Sachen - diese Einordnung ist eben ein
Denkfehler, fast so alt wie die Menschheit.

Der Boden hat ein Anrecht darauf,
als Rechtssubjekt betrachtet zu werden.
Er bedarf der Erlösung von den baalisti-
schen Mächten des «Selbstmachens» und
des «Eigenstehens» so gut wie der natürliche

Mensch unserer Tage.
Der Boden, der dem Herrn gehört,

gehört nicht ins Sachenrecht, damit er endlich

dem Gesetz des Dienens folgen
kann, zu dem der Schöpfungssegen des
Herrn auch die Menschen berief. Wenn

die Menschen nicht lernen, dem Boden
als einem Subjekt zu dienen und mit ihm
der gesamten Schöpfung vor Gottes
Angesicht —dann werden Boden und Schöpfung

die Menschen fressen, die nicht
nach Gottes Ebenbild, sondern als Abbild

der Baalssäulen Boden und Schöpfung

gefressen haben.
Christen haben sich miteinander

aufzumachen, das Gesetz des Dienens zu
suchen, um die Nachfolge ihres dienenden
Herrn zu finden. Das Gesetz des Dienens
ist gewiss nicht zu finden auf einem
Boden, für den eine römisch-rechtliche
Eigentumsgarantie gilt, das Gesetz des
Dienens ist auch nicht zu haben, solange
der Boden dem Sachenrecht untergeordnet

ist.

Ich weiss, dass an unserer Wohnungs- und Bodenmbere auch unser expansives Raumbedürfnis
(bald muss jeder Primarschüler eine eigene Wohnung haben), unser totales Sicherheitsbedürfnb
(und die Versicherungen müssen Immobilien kaufen) und die Verstädterung mitschuldig sind.
Aber mancher besonders krasse Mbsstand in diesem Bereich geht auch ganz einfach aufein
zügelloses und skrupelloses Spekulantentum zurück. Und darum hat mir der Prophet Jesaja schon
früh aus dem Herzen geredet, wenn er sagt: «Weh denen, die Haus an Haus reihen und Feld an
Feld fügen, bis kein Raum mehr da ist und sie noch allein als freie Bürger inmitten des Landes
ansässig sind!» (Jes 5, 8)..

Die Bibel ist in Sachen Bodenrecht noch viel strenger ab die milde Stadt-Land-Initiative gegen
die Bodenspekulation. Und sie begründet diese Strenge auch, wenn sie im dritten Buch Mose
sagt: «So spricht der Herr: Boden darfnicht endgültig verkauft werden, denn der Boden gehört
mir, denn ihr (die Menschen) seid nur Gäste und Beisassen bei mir!» (Lev 25, 23) Die Bibel
kennt sogar einen Märtyrer für dieses Bodenrecht (1 Kön 21), den Nabot aus Jesreel. Er wollte
dem König einen Weinberg, den dieserpartout wollte, wegen diesem Gesetz nicht verkaufen. Der
König hat ihn durch einen Justizmord beseitigen lassen.

(Othmar Keel, Wort zum Sonntag, 22. Januar 1983)

325


	Boden und Mensch nach Gottes Wort : "Mein ist das Land", spricht der Herr (3 Mose 25, 23)

