Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 10

Artikel: Noch mehr Tiefenpsychologie in der Exegese, hoch mehr
Drewermann?

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans-Adam Ritter

Noch mehr Tiefenpsychologie in der Exegese,
noch mehr Drewermann?

Mit gemischten Gefiihlen, namlich ver-
wundert und skeptisch und beifallig, be-
merken wir, dass der Walter-Verlag
schon wieder einen neuen Band Drewer-
mann im Lexikonformat auf den Markt
geworfen hat: Eugen Drewermann, Das
Markusevangelium, Erster Teil, Bilder
von Erlosung, 1987, 656 Seiten.

Ein Tip fiir predigtmiide Kollegen

Ich beginne mit dem Beifall und gebe
eventuell predigtmiiden Pfarrerkollegen
den Tip, diesen Band zu brauchen. Der
Untertitel: Bilder von Erlosung, ist be-
rechtigt. Der Verfasser sieht die Szenen
und die Gleichnisse, es gelingt ihm, den
Leser hineinzuziehen in die Geschichten
und viel anschaulich zu machen. Das ist
nach allen diirren Kommentaren, in de-
nen wir nachschlagen miissen, eine wirk-
liche Wohltat und eine dienliche Anre-
gung. Das bleibt wahr, wenn auch seine
Sprache manchmal romantisierend tont
und ausschweifend und dementspre-
chend haufenweise Rilke zitiert wird. Es
geht im Buch ziemlich jungianisch zu,
und das mogen nicht alle. Was mich wun-
dert, ist Drewermanns Meinung, die,
wenn man die Verlagsprospekte mustert,
ja gewiss nicht stimmt: «Die Theologie
selbst ist inzwischen in Berlihrungsangst
vor gerade der Wissenschaft erstarrt, bei
der sie wieder lernen koOnnte, was es
heisst, einen Menschen von innen her zu
heilen: der Tiefenpsychologie» (S. 496).
Die psychologische Bibelauslegung ist
doch recht in Mode gekommen. Und
grundsatzlich ist das gewiss gut, beson-
ders wenn wir nicht vergessen, zwischen-
hinein auch wieder ein wenig Ernst Bloch

294

zu lesen: Atheismus im Christentum,
(Zur Religion des Exodus und des Rei-
ches), oder Fernando Belo: Das Markus-
evangelium materialistisch gelesen, als
Gegengift sozusagen.

Mir macht beispielsweise Drewer-
manns Deutung des Gleichnisses vom
Sdmann Eindruck. Er lehrt uns, das
Gleichnis zunéchst als eine wehmiitige
Geschichte zu sehen. «Die Weltsicht je-
der wirklichen Depression sieht so aus,
wie Jesus sie hier schildert; bewunderns-
wert aber ist, wie sehr Jesus in diesem
Gleichnis das Gefiihl der Niedergeschla-
genheit selber zu Worte kommen lasst,
um es gerade durch die Ausfiihrlichkeit
der Schilderung zu iiberwinden» (S.
324). Das ist wirklich besser als die pla-
kative christliche Freudigkeit, die sonst
so oft erwartet wird; oder wie es neuer-
dings heisst: Die Leute miissten etwas zu
horen bekommen, was sie aufstellt.

Oder Drewermann gelingt es, die Hei-
lung des Taubstummen (Markus 7) zu
vergegenwdrtigen und in Zusammen-
hang damit zu bringen, dass soviele Men-
schen heute (in verschiedenem Mass wir
alle) mit Stummbheit geschlagen sind,
dass sie «ganze Teile der Welt, der eige-
nen Seele, des eigenen Korpers, der eige-
nen Wahrnehmung nicht bezeichnen
konnen und verdringen miissen» (8.
496). «So streckt Jesus seine Hand aus,
um die Ohren des Kranken zu bertihren,
als Form einer Kontaktaufnahme, die
ebenso stumm ist wie der Kranke selbst;
er ,legt ihm seine Finger in die Ohren’,
damit er Hande spirt, die nichts als hei-
len wollen, damit er die Bewegung von
Fingern in sich einlasst, die nach einem



leisen, vorsichtigen Zugang nach ihm su-
chen. Wenn es in dieser Welt ein Mittel
gibt, die Ddmonie dieser Seelenkrank-
heit der Taubstummbheit zu bekampfen,
so ist es die Sanftheit der Handauflegung
Jesu» (S. 499). Ich halte Drewermanns
beissende Kritik an der herrschenden
Exegese fiir berechtigt, die sich dieser
Geschichte nur unwillig ndhert mit Be-
griffen wie mit Zangen, die sie aus Reli-
gionsgeschichte und Ethnologie holt.
Jiurgen Roloff etwa bezeichnet diesen
Abschnitt des Neuen Testaments als
«Extremfall» und schliesst (wegen der
magischen Praktiken), dass «diese Er-
zahlung nichts von der spezifischen Art
des Wirkens des irdischen Jesus in sich
tragt»’.

Argerliche Polemik

Aber dann die Kritik, die Polemik Dre-
wermanns im ganzen! Ich halte mich fiir
einen gutwilligen Drewermann-Leser.
Aber seine ausschweifende Polemik wird
argerlich, und das provoziert mich mei-
nerseits zu tiefenpsychologischen Phan-
tasien. Der junge Drewermann muss
traumatisiert worden sein. Ich male mir
aus, wie der junge Seminarist aufatmete,
als im Morgenrot des Konzils die dogma-
tische Einschuchterung wich. Aber er
musste bemerken, dass ihr auf dem Fuss
die Einschuchterung durch die Wissen-
schaftlichkeit der Theologie folgte. Auf
einmal sollten knochentrockene prote-
stantische Exegeten die Autoritat auf ih-
rer Seite haben. Ich weiss aus eigener Er-
fahrung, dass diese Leute ermiidend sein
konnen. Jetzt aber riacht sich Drewer-
mann an ihnen und zieht ausgiebig und
mit schneidenden Kierkegaard-Zitaten
gegen die «Schriftgelehrten» zu Felde,
zwanzig Seiten lang am Stiick. Er meint
mit dem Schriftgelehrten den Theologen,
der seine eigene Subjektivitdt aus dem
Sprechen von Gott heraushilt (S. 186),
der ein akademischer Dozent des Objek-
tiven sein will statt ein Bekenner (S.
193). Er schreibt: «Es gibt keinen Beruf,
keine Kaste, keinen Stand, der im Neuen

Testament . .. als ganzer ... von Jesus
verurteilt wiirde, ausser diesem Stand
der Schriftgelehrten» (S. 181). «Jesus
selber sieht sich daher in vollendetem
Gegensatz zu dieser Gruppe» (S. 181f).
«Von ihnen spricht er ohne Ausnahme
nur in Worten schérfster Ablehnung und
vernichtender Kritik» (S. 182): «Ein
Schriftgelehrter verkehrt alles, denn er
ist in sich selber ganz verkehrt» (S. 183).
«Es geht darum, dass die Schriftgelehr-
samkeit in sich selbst wesenhaft nur aus-
serlich ist und eben darum eine einzige
Heuchelei darstellt» (S. 197).

Diese erregten Verdikte beanspru-
chen, Auslegung eines biblischen Textes
zu sein (Markus 1, 21ff.) und iiber den
Einzelabschnitt hinaus Jesu Stellung zu
den Schriftgelehrten zu bezeichnen.
Aber die Behauptungen sind falsch. Es
gibt zwar im Neuen Testament die bitter-
sten Worte gegen die Schriftgelehrten,
aber nicht diese verbale Vernichtung.
Vor allem ist innerhalb des Neuen Testa-
mentes eine Verschiebung eingetreten.
Die Aussagen in Matthaus 23, wo die
scharfsten Worte stehen, «spiegeln be-
reits die Situation nach 70, also die Herr-
schaft der pharisdischen Gesetzesausle-
gung, wider»?, In dieser Situation war der
schriftgelehrte Pharisdismus die Kraft,
die dem Judentum nach der Niederlage
gegen die Romer iiberhaupt das Uberle-
ben ermoglichte. Und anderseits mussten
sich damals die christlichen Gemeinden,
wie Matthaus sie kannte, als eigenstandi-
ge Grossen ausserhalb des Judentums
neu behaupten. Diese ungeheure Span-
nung trug zur Formulierung dieser Aus-
sagen bei, das darf man nicht unbertick-
sichtigt lassen. Und das ist nicht bloss ei-
ne historische und akademische Prazisie-
rung, das hat Folgen fur das Gesprach
zwischen Juden und Christen heute. Eine
plakative Herabsetzung von Schriftge-
lehrtentum und Pharisdismus streift den
Antisemitismus.

Drewermann erkennt grundsitzlich
das Recht einer sozialgeschichtlichen
Hermeneutik an und will seine tiefenpsy-

293



chologische Hermeneutik nicht als im
Gegensatz dazu stehend verstehen. Er
raumt (in seinem Buch Tiefenpsycholo-
gie und Exegese II) ein, dass er sich mit
der «sozial ausgerichteten Auslegung der
Bibel recht kritisch auseinandergesetzt»’
habe. Praktisch bedeutet das, dass er
Wolfgang Stegemann und Luise Schott-
roff in ein paar Fussnoten abwimmelt
und in dieser Sehweise einen «noch viel
wiistere(n) Aberglauben» sieht als im
altvaterischen katholischen Suprana-
turalismus, der «<nunmehr die protestan-
tische Geschichtstheologie heimsucht».*
Aber gerade dieser Ansatz hitte die Po-
lemik gegen die Schriftgelehrten erhelit.
Und es hatte gentigt, ein alteres Stan-
dardwerk, das Drewermann selber zi-
tiert, weiterzulesen, namlich Joachim
Jeremias: Jerusalem zur Zeit Jesu; denn
dort wird der Aufstieg dieser neuen Fiih-
rungsschicht im Judentum anschaulich
beschrieben. Es ist eine neue Bildungs-
schicht, deren soziale Herkunft hochst
verschieden ist, die die Priesterfamilien
und die Jerusalemer Aristokratie in den
Machtpositionen allmahlich ablost. Jesus
und seine Leute vertreten ihr gegeniiber
eine Art Aussenseiterposition.

Ein alteres Zeugnis als Matthaus 23 ist
Markus 12, 28—34, wo es heisst: «Ein
Schriftgelehrter hatte . . . zugehort; und
da er erkannt hatte, wie treffend Jesus
antwortete, ging er zu ihm hin und fragte
ihn: Welches Gebot ist das erste von al-
len?» — Jesus geht darauf ein, und am
Schluss nennt er den Schriftgelehrten
nicht einen Heuchler, sondern: «Jesus

sah, dass er mit Verstindnis geantwortet
hatte, und sagte zu ihm: Du bist nicht
fern vom Reich Gottes.»

Aber auch die Stellen Matthaus 8, 19;
13, 52; 17, 10 und 23, 34 zeigen, dass
Drewermanns Pauschalurteil unhaltbar
ist, an allen vier Stellen hat das Wort eine
neutrale oder, weil es sich auf christliche
Schriftgelehrten bezieht, eine positive
Farbung.

Jungianische Defizite

Vielleicht wiirde Drewermann milder,
wenn er etwas langsamer schriebe, und
wir Leser gewannen Zeit. Es dunkt mich
nicht so dringlich, uns von der historisch-
kritischen Methode wegzuscheuchen.
Und zur psychologischen Lesart lassen
wir uns ja gern verlocken. Es gibt be-
kanntlich nicht nur eine Sorte von histo-
risch-kritischer Methode, wie es auch
nicht nur eine Sorte Psychologie gibt.
Vielleicht konnte Drewermann sich ein-
mal die Zeit nehmen, die jungianischen
Defizite ein bisschen zu meditieren: die
grosse Zuriickhaltung zu allem Politi-
schen und das mangelhafte Verstandnis
des Judischen.

1 In: Géottinger Predigt-Meditationen, 1985, S.
392.

2 Conzelmann/Lindemann, Arbeitsbuch
Neuen Testament, 1983 (7. Auflage), S. 155.
3 Tiefenpsychologie und Exegese II, S. 779.
4 A.a.O.,S.719.

Zum

Die Bibel ist, besonders in der protestantischen Welt, den Menschen zu lange und zu viel aufge-
dréingt worden, und zwar oft genug von Nichtverstehenden den Nichtverstehenden, von Lang-
weilern den Gelangweilten. Das Gold ist dadurch zu Blechware und noch Geringerem geworden.
Das ist besonders der Jugend gegeniiber und namentlich auch durch Schule und Religionsunter-
richt geschehen. Wie hat man damit viele Generationen geplagt, wo doch héchste Freude der
Sache hiitte entsprechen miissen! Die Bibel ist zu etwas geworden, was sie ihrem Wesen nach am
wenigsten ist: zu einem Schulbuch. Und darum ist es ihr gegangen, wie es eben vielen Schulbii-
chern — und Schulgegenstinden — geht: sie ist entleidet, sie ist banalisiert, sie ist entwertet worden.

(Leonhard Ragaz: Sollen und konnen wir die Bibel lesen und wie? Ziirich 1948, S. 2)

296



	Noch mehr Tiefenpsychologie in der Exegese, noch mehr Drewermann?

