
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 10

Artikel: Noch mehr Tiefenpsychologie in der Exegese, noch mehr
Drewermann?

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Noch mehr Tiefenpsychologie in der Exegese,
noch mehr Drewermann?

Mit gemischten Gefühlen, nämlich
verwundert und skeptisch und beifällig,
bemerken wir, dass der Walter-Verlag
schon wieder einen neuen Band Drewermann

im Lexikonformat auf den Markt
geworfen hat: Eugen Drewermann, Das
Markusevangelium, Erster Teil, Bilder
von Erlösung, 1987, 656 Seiten.

Ein Tip für predigtmüde Kollegen
Ich beginne mit dem Beifall und gebe
eventuell predigtmüden Pfarrerkollegen
den Tip, diesen Band zu brauchen. Der
Untertitel: Bilder von Erlösung, ist
berechtigt. Der Verfasser sieht die Szenen
und die Gleichnisse, es gelingt ihm, den
Leser hineinzuziehen in die Geschichten
und viel anschaulich zu machen. Das ist
nach allen dürren Kommentaren, in
denen wir nachschlagen müssen, eine wirkliche

Wohltat und eine dienliche Anregung.

Das bleibt wahr, wenn auch seine
Sprache manchmal romantisierend tönt
und ausschweifend und dementsprechend

haufenweise Rilke zitiert wird. Es
geht im Buch ziemlich jungianisch zu,
und das mögen nicht alle. Was mich wundert,

ist Drewermanns Meinung, die,
wenn man die Verlagsprospekte mustert,
ja gewiss nicht stimmt: «Die Theologie
selbst ist inzwischen in Berührungsangst
vor gerade der Wissenschaft erstarrt, bei
der sie wieder lernen könnte, was es
heisst, einen Menschen von innen her zu
heilen: der Tiefenpsychologie» (S. 496).
Die psychologische Bibelauslegung ist
doch recht in Mode gekommen. Und
grundsätzlich ist das gewiss gut, besonders

wenn wir nicht vergessen, zwischen-
hinein auch wieder ein wenig Ernst Bloch

zu lesen: Atheismus im Christentum,
(Zur Religion des Exodus und des
Reiches), oder Fernando Belo: Das
Markusevangelium materialistisch gelesen, als
Gegengift sozusagen.

Mir macht beispielsweise Drewermanns

Deutung des Gleichnisses vom
Sämann Eindruck. Er lehrt uns, das
Gleichnis zunächst als eine wehmütige
Geschichte zu sehen. «Die Weltsicht
jeder wirklichen Depression sieht so aus,
wie Jesus sie hier schildert; bewundernswert

aber ist, wie sehr Jesus in diesem
Gleichnis das Gefühl der Niedergeschlagenheit

selber zu Worte kommen lässt,
um es gerade durch die Ausführlichkeit
der Schilderung zu überwinden» (S.
324). Das ist wirklich besser als die
plakative christliche Freudigkeit, die sonst
so oft erwartet wird; oder wie es neuerdings

heisst: Die Leute müssten etwas zu
hören bekommen, was sie aufstellt.

Oder Drewermann gelingt es, die Heilung

des Taubstummen (Markus 7) zu
vergegenwärtigen und in Zusammenhang

damit zu bringen, dass soviele
Menschen heute (in verschiedenem Mass wir
alle) mit Stummheit geschlagen sind,
dass sie «ganze Teile der Welt, der eigenen

Seele, des eigenen Körpers, der eigenen

Wahrnehmung nicht bezeichnen
können und verdrängen müssen» (S.
496). «So streckt Jesus seine Hand aus,
um die Ohren des Kranken zu berühren,
als Form einer Kontaktaufnahme, die
ebenso stumm ist wie der Kranke selbst;
er ,legt ihm seine Finger in die Ohren',
damit er Hände spürt, die nichts als heilen

wollen, damit er die Bewegung von
Fingern in sich einlässt, die nach einem

294



leisen, vorsichtigen Zugang nach ihm
suchen. Wenn es in dieser Welt ein Mittel
gibt, die Dämonie dieser Seelenkrankheit

der Taubstummheit zu bekämpfen,
so ist es die Sanftheit der Handauflegung
Jesu» (S. 499). Ich halte Drewermanns
beissende Kritik an der herrschenden
Exegese für berechtigt, die sich dieser
Geschichte nur unwillig nähert mit
Begriffen wie mit Zangen, die sie aus
Religionsgeschichte und Ethnologie holt.
Jürgen Roloff etwa bezeichnet diesen
Abschnitt des Neuen Testaments als
«Extremfall» und schliesst (wegen der
magischen Praktiken), dass «diese
Erzählung nichts von der spezifischen Art
des Wirkens des irdischen Jesus in sich
trägt»1.

Ärgerliche Polemik
Aber dann die Kritik, die Polemik
Drewermanns im ganzen! Ich halte mich für
einen gutwilligen Drewermann-Leser.
Aber seine ausschweifende Polemik wird
ärgerlich, und das provoziert mich
meinerseits zu tiefenpsychologischen
Phantasien. Der junge Drewermann muss
traumatisiert worden sein. Ich male mir
aus, wie der junge Seminarist aufatmete,
als im Morgenrot des Konzils die dogmatische

Einschüchterung wich. Aber er
müsste bemerken, dass ihr auf dem Fuss
die Einschüchterung durch die
Wissenschaftlichkeit der Theologie folgte. Auf
einmal sollten knochentrockene
protestantische Exegeten die Autorität auf
ihrer Seite haben. Ich weiss aus eigener
Erfahrung, dass diese Leute ermüdend sein
können. Jetzt aber rächt sich Drewermann

an ihnen und zieht ausgiebig und
mit schneidenden Kierkegaard-Zitaten
gegen die «Schriftgelehrten» zu Felde,
zwanzig Seiten lang am Stück. Er meint
mit dem Schriftgelehrten den Theologen,
der seine eigene Subjektivität aus dem
Sprechen von Gott heraushält (S. 186),
der ein akademischer Dozent des Objektiven

sein will statt ein Bekenner (S.
193). Er schreibt: «Es gibt keinen Beruf,
keine Kaste, keinen Stand, der im Neuen

Testament als ganzer von Jesus
verurteilt würde, ausser diesem Stand
der Schriftgelehrten» (S. 181). «Jesus
selber sieht sich daher in vollendetem
Gegensatz zu dieser Gruppe» (S. 18 lf).
«Von ihnen spricht er ohne Ausnahme
nur in Worten schärfster Ablehnung und
vernichtender Kritik» (S. 182): «Ein
Schriftgelehrter verkehrt alles, denn er
ist in sich selber ganz verkehrt» (S. 183).
«Es geht darum, dass die Schriftgelehrsamkeit

in sich selbst wesenhaft nur
äusserlich ist und eben darum eine einzige
Heuchelei darstellt» (S. 197).

Diese erregten Verdikte beanspruchen,

Auslegung eines biblischen Textes
zu sein (Markus 1, 2 Iff.) und über den
Einzelabschnitt hinaus Jesu Stellung zu
den Schriftgelehrten zu bezeichnen.
Aber die Behauptungen sind falsch. Es
gibt zwar im Neuen Testament die bittersten

Worte gegen die Schriftgelehrten,
aber nicht diese verbale Vernichtung.
Vor allem ist innerhalb des Neuen
Testamentes eine Verschiebung eingetreten.
Die Aussagen in Matthäus 23, wo die
schärfsten Worte stehen, «spiegeln
bereits die Situation nach 70, also die
Herrschaft der pharisäischen Gesetzesauslegung,

wider»2. In dieser Situation war der
schriftgelehrte Pharisäismus die Kraft,
die dem Judentum nach der Niederlage
gegen die Römer überhaupt das Überleben

ermöglichte. Und anderseits müssten
sich damals die christlichen Gemeinden,
wie Matthäus sie kannte, als eigenständige

Grössen ausserhalb des Judentums
neu behaupten. Diese ungeheure Spannung

trug zur Formulierung dieser
Aussagen bei, das darf man nicht unberücksichtigt

lassen. Und das ist nicht bloss eine

historische und akademische Präzisierung,

das hat Folgen für das Gespräch
zwischen Juden und Christen heute. Eine
plakative Herabsetzung von Schriftge-
lehrtentum und Pharisäismus streift den
Antisemitismus.

Drewermann erkennt grundsätzlich
das Recht einer sozialgeschichtlichen
Hermeneutik an und will seine tiefenpsy-

295



chologische Hermeneutik nicht als im
Gegensatz dazu stehend verstehen. Er
räumt (in seinem Buch Tiefenpsychologie

und Exegese II) ein, dass er sich mit
der «sozial ausgerichteten Auslegung der
Bibel recht kritisch auseinandergesetzt»3
habe. Praktisch bedeutet das, dass er
Wolfgang Stegemann und Luise Schottroff

in ein paar Fussnoten abwimmelt
und in dieser Sehweise einen «noch viel
wüstere(n) Aberglauben» sieht als im
altvaterischen katholischen Suprana-
turalismus, der «nunmehr die protestantische

Geschichtstheologie heimsucht».4
Aber gerade dieser Ansatz hätte die
Polemik gegen die Schriftgelehrten erhellt.
Und es hätte genügt, ein älteres
Standardwerk, das Drewermann selber
zitiert, weiterzulesen, nämlich Joachim
Jeremias: Jerusalem zur Zeit Jesu; denn
dort wird der Aufstieg dieser neuen
Führungsschicht im Judentum anschaulich
beschrieben. Es ist eine neue Bildungsschicht,

deren soziale Herkunft höchst
verschieden ist, die die Priesterfamilien
und die Jerusalemer Aristokratie in den
Machtpositionen allmählich ablöst. Jesus
und seine Leute vertreten ihr gegenüber
eine Art Aussenseiterposition.

Ein älteres Zeugnis als Matthäus 23 ist
Markus 12, 28—34, wo es heisst: «Ein
Schriftgelehrter hatte zugehört; und
da er erkannt hatte, wie treffend Jesus
antwortete, ging er zu ihm hin und fragte
ihn: Welches Gebot ist das erste von
allen?» — Jesus geht darauf ein, und am
Schluss nennt er den Schriftgelehrten
nicht einen Heuchler, sondern: «Jesus

sah, dass er mit Verständnis geantwortet
hatte, und sagte zu ihm: Du bist nicht
fern vom Reich Gottes.»

Aber auch die Stellen Matthäus 8, 19;
13, 52; 17, 10 und 23, 34 zeigen, dass
Drewermanns Pauschalurteil unhaltbar
ist, an allen vier Stellen hat das Wort eine
neutrale oder, weil es sich auf christliche
Schriftgelehrten bezieht, eine positive
Färbung.

Jungianische Defizite
Vielleicht würde Drewermann milder,
wenn er etwas langsamer schriebe, und
wir Leser gewännen Zeit. Es dünkt mich
nicht so dringlich, uns von der historischkritischen

Methode wegzuscheuchen.
Und zur psychologischen Lesart lassen
wir uns ja gern verlocken. Es gibt
bekanntlich nicht nur eine Sorte von
historisch-kritischer Methode, wie es auch
nicht nur eine Sorte Psychologie gibt.
Vielleicht könnte Drewermann sich einmal

die Zeit nehmen, die jungianischen
Defizite ein bisschen zu meditieren: die
grosse Zurückhaltung zu allem Politischen

und das mangelhafte Verständnis
des Jüdischen.

1 In: Göttinger Predigt-Meditationen, 1985, S.

392.
2 Conzelmann/Lindemann, Arbeitsbuch zum
Neuen Testament, 1983 (7. Auflage), S. 155.
3 Tiefenpsychologie und Exegese II, S. 779.
4 A.a.O., S. 719.

Die Bibel bt, besonders in der protestantischen Welt, den Menschen zu lange und zu viel
aufgedrängt worden, und zwar oft genug von Nichtverstehenden den Nichtverstehenden, von
Langweilern den Gelangweilten. Das Gold ist dadurch zu Blechware und noch Geringerem geworden.
Das ist besonders der Jugend gegenüber und namentlich auch durch Schule und Religionsunterricht

geschehen. Wie hat man damit viele Generationen geplagt, wo doch höchste Freude der
Sache hätte entsprechen müssen! Die Bibel ist zu etwas geworden, was sie ihrem Wesen nach am
wenigsten ist: zu einem Schulbuch. Und darum ist es ihr gegangen, wie es eben vielen Schulbüchern

- und Schulgegenständen-geht: sie bt entleidet, sie ist banalisiert, sie ist entwertet worden.

(Leonhard Ragaz: Sollen und können wir die Bibel lesen und wie? Zürich 1948, S. 2)

296


	Noch mehr Tiefenpsychologie in der Exegese, noch mehr Drewermann?

