
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 10

Artikel: NW-Gespräch zwischen Renata Huonker, Carmen Jud, Mascha
Madörin, Christine Nöthiger, Ina Praetorius und Monika Stocker :
feministische Theologie und Politik

Autor: Huonker, Renata / Jud, Carmen / Madörin, Mascha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch zwischen Renata Huonker, Carmen Jud, Mascha Madörin,
Christine Nöthiger, Ina Praetorius und Monika Stocker

Feministische Theologie und Politik

Es bt erstaunlich, wie schnell die Feministische Theologie zu einer Bewegung herangewachsen
ist, deren tiefgreifende Bedeutung für Theologie und Kirche kaum mehr bestritten wird. Innerhalb

weniger Jahre hat sie patriarchale Selbstverständlichkeiten erschüttert, Denkvoraussetzungen

aufden Kopfgestellt, Liturgien durcheinandergebracht, Väter vom Thron gehoben, die Bibel

neu entdeckt. Es heisst, die Feministische Theologie sei eine oder gar die Befreiungstheologie
des reichen Westens oder könne es zumindest werden.

Wenn mir eine Sache sehr am Herzen liegt, so stört es mich besonders, Defizite an ihr zu
entdecken: Die Feministische Theologie ist faszinierend in ihren Analysen, aber sie bt bis jetzt nicht
in dem Masse zu einer politisch wirksamen Kraft geworden, wie es ihrer ideologiekritischen
Radikalität entsprechen würde und wie ich es mir von einer Befreiungstheologie erhoffe. Sie zeigt
vielmehr eine Tendenz zur Verinnerlichung und Selbstbezogenheit einerseits, zur Konzentration
auf akademische Fragestellungen andererseits. Sie ist nicht Befreiungstheologie in dem Sinne,
dass sie in Politik eingreift mit klarer Stellungnahme und Aktion.

Das folgende Gespräch hat diese These derpolitischen Schwäche Feministischer Theologie zur
Voraussetzung und will einen klärenden Akzent setzen in einer Diskussion, die vielerorts bereits
begonnen hat und an deren Intensivierung uns liegt. Am Gespräch, das am 15. August 1988
aufgezeichnet wurde, haben teilgenommen: Renata Huonker, Gemeindepfarrerin in Oerlikon,
parteilose Kantonsrätin der Grünen Fraktion in Zürich; Carmen Jud, katholische Theologin,
Mitarbeiterin der Frauenstelle für Friedensarbeit des Christlichen Friedensdienstes, Mitredaktorin der
FAMA; Mascha Madörin, Ökonomin, POCH-Mitglied; Christine Nöthiger, Dr. theol., Kir-
chenhbtorikerin; Ina Praetorius, evangelische Theologin mit Schwerpunkt Sozialethik; Monika
Stocker, Sozialarbeiterin, Nationalrätin GPS.

Wir haben uns von folgenden Fragestellungen leiten lassen: Gibt es in meiner politischen
Arbeit Verbindungen zu Religion/Glaube/Feminbtischer Theologie? Stimmt es, dass die Feministische

Theologie bisher eine Bewegung mit ungeklärtem politischem Selbstverständnis ist? Wie
könnte ein politischer Bewusstwerdungsprozess in der Feministischen Theologie in Gang
kommen? Was würde ich mir von einer «politisierten» Feminbtischen Theologie versprechen? I.P.

Wie politisch ist Feministische tion. Jetzt zum Beispiel komme ich gera-
Theologie? de von der Kantonsratssitzung, und mor¬

gen bin ich wieder im Pfarramt. Das eine
Renata Huonker: Wenn ich die Verbin- geht ins andere über. Ich kann nicht sa-
dungen beschreiben soll, die es für mich gen: Bis hierher ist Glaube, und da fängt
zwischen Feministischer Theologie und die Politik an. Es ist ein Ganzes,
politischem Engagement gibt, habe ich Monika Stocker: Mir geht es ähnlich,
ein wenig Mühe. Irgendwie hängt für Meine politische Arbeit — seit dieser Le-
mich das alles sehr zusammen. Ich bin gislaturperiode als Nationalrätin — ist
seit zehn Jahren Gemeindepfarrerin und aus der Feministischen Theologie her-
seit 1987 im Zürcher Kantonsrat als par- vorgegangen. Auch meine Berufsent-
teilose Abgeordnete für die Grüne Frak- Scheidung für die Sozialarbeit war wohl

284



schon von einer Idee christlicher
Nächstenliebe motiviert, auch vom
Aufbruchsgefühl der 68er Jahre. Feministin
wurde ich schliesslich durch die
Auseinandersetzung mit der Friedensfrage.
Dass ich Glaube und Politik im nachhinein

immer irgendwie zusammenbringe,
ist wohl ein Zeichen dafür, dass beides
tatsächlich zusammengehört.
Ina Praetorius: Für mich ist das, was ihr
beide als Realität beschreibt, eher ein
Wunsch: Ich hätte gern diese Einheit
von Spiritualität und politischer Arbeit,
finde sie aber nicht. Ich erlebe den
kirchlichen Raum als abgespalten von politischer

Arbeit. In der Kirche fehlen mir
Aktion und klare Analyse, in der Politik
fehlt mir die Spiritualität. Wenn ich
«Politik» sage, meine ich für mich konkret
zum Beispiel die Diskussion um die
Gentechnologie, in der ich mich gegenwärtig
engagiere.
Christine Nöthiger: Für mich ist das
einzige politische Amt, das ich jetzt habe —

im Einwohnerrat meiner Stadt —, etwas
Marginales. Ich fühle mich dort nicht
wohl. Die Theologie brauche ich nicht,
um politisch zu argumentieren, aber sie
hindert mich auch nicht am politischen
Engagement. Politisches Engagement
und Theologie sind wie zwei Seiten einer
Sache. Als Kirchenhistorikerin fasziniert
es mich besonders, die Schnittpunkte von
Theologie und politischen Bewegungen,
zum Beispiel dem Sozialismus oder der
Frauenbewegung, historisch zu untersuchen

und daraus für die Gegenwart zu
lernen.
Carmen Jud: Mein Weg führte über die
Theologie zum Feminismus. Ich bin während

des Theologiestudiums zur Feministin

geworden, weil ich entdeckt habe,
dass Frauen in der Theologie nicht
vorkommen. Feminismus und Feministische
Theologie sind für mich radikale Kulturkritik

am Patriarchat und als solche
immer schon politisch. Ich glaube auch,
dass sich die Feministische Theologie
von ziemlich braven Anfängen zu einer
politisch radikalen Bewegung entwickelt

hat. In meiner Arbeit in der cfd-Frauen-
stelle für Friedensarbeit bringe ich
Feministische Theologie und politisches
Engagement zusammen: Meine Analyse
des Militarismus zum Beispiel profitiert
von meiner Analyse der Kirchenhierarchien.

Mascha Madörin: Meine Politisierung
bewirkte den Austritt aus der Kirche. Ich
habe mich theoretisch sehr stark mit der
68er Bewegung auseinandergesetzt und
habe in diesem Prozess Abschied genommen

von der Kirche, obwohl ich aus
einem sehr religiösen Elternhaus stamme.
Meine Erfahrungen mit der Kirche als
einer mächtigen Institution während meines

langjährigen Afrikaaufenthaltes
haben mich darin bestätigt, dass Kirche für
mich persönlich «erledigt» ist. Als ich
mich dann in der Schweiz in der
Südafrikaarbeit zu engagieren begann, habe ich
sehr engagierte Christen und Christinnen
kennengelernt. Der Früchteboykott der
evangelischen Frauen in Deutschland
zum Beispiel hat bewirkt, dass diese
Frauen sich auch mit Feministischer
Theologie auseinanderzusetzen begannen

und von daher auch Kraft bezogen,
um die vielumstrittene Aktion weiterzuführen.

Und deshalb verstehe ich auch
nicht ganz, warum hier vorausgesetzt
wird, die Feministische Theologie habe
kein politisches Selbstverständnis und
keine politische Wirkung.
Ina Praetorius: Wenn ich «Feministische
Theologie» sage, dann denke ich nicht an
den Früchteboykott, sondern an die vielen

Frauen, die heute zum Beispiel hier in
der Schweiz über Gottesbild, biblische
Frauengestalten usw. nachdenken. Das
ist zwar zahlenmässig eine ziemlich starke

Bewegung, aber ich stelle eine Tendenz

fest, dass sich Feministische
Theologinnen mehr und mehr in hochtheoretischen

Fragestellungen einerseits, in
sehr individualistischen Fragen andererseits

verfangen. Es wird in geschlossenen
Räumen über historische und
religionsgeschichtliche Fragestellungen diskutiert,

und ich kann mir nicht vorstellen,

285



dass aus dieser Bewegung so etwas wie
der Früchteboykott in absehbarer Zeit
entstehen könnte. Das meine ich, wenn
ich sage, die Feministische Theologie sei
mir zu unpolitisch.
Monika Stocker: Das stimmt, aber ich
glaube, dass diese Tendenz nicht ein
Problem der Feministischen Theologie ist,
sondern dass sie sich in der Frauenbewegung

insgesamt und auch in anderen
Bewegungen, zum Beispiel in der
Ökologiebewegung, abzeichnet. Es geht um den
berühmten «zweiten Schritt» von der
Erkenntnis einzelner Probleme zur Infragestellung

von Unterdrückung überhaupt.
Es ist heute durchaus akzeptiert, für das
neue Eherecht zu sein. Etwas ganz anderes

ist es aber, Frauenunterdrückung in
einen weiteren Zusammenhang zu stellen

und radikale systemkritische Positionen

öffentlich zu vertreten.

Die blockierte Machtfrage
Carmen Jud: Durch die feministischtheologische

Bewegung sind viele Frauen

aus ihren bürgerlichen
Selbstverständlichkeiten herausgefallen. Aber das
heisst noch nicht, dass sie auch schon die
Gesellschaft als ganze in Frage stellen.
Viele Frauen befassen sich jetzt zum
Beispiel mit biblischen Frauengestalten, um
neue Identifikationsfiguren zu finden.
Der Schritt zu einer weitergehenden
Politisierung erfolgt von da aus nicht
automatisch und wird sicher nicht von allen
Frauen vollzogen werden. Mit diesem
Faktum rechne ich. Es hindert mich nicht
daran, weiter an einer radikal kulturkritischen

Feministischen Theologie zu
arbeiten. Ich möchte meine Zeit nicht
damit verbringen, mich über zu brave
Feministische Theologinnen aufzuregen.
Renata Huonker: Für mich hängt diese
Blockierung vieler Frauen auch damit
zusammen, dass es tatsächlich sehr wenige

Möglichkeiten realer Einflussnahme
gibt. Das gilt für die parlamentarische
Arbeit ebenso wie für ausserparlamentarische

Bewegungen. Es gibt die reale
Erfahrung der Ermüdung und Überforde¬

rung, wenn immer neue Probleme -
Gentechnologie, AIDS, Frauenhandel -
auf uns zukommen und wir zwar
Möglichkeiten sehen, das abzuwenden, aber
die Macht dazu nicht haben.
Monika Stocker: Wenn du von «Macht»
sprichst, möchte ich eine Frage an die
Theologie formulieren, auch an die
Feministische Theologie: Leben wir nicht
immer noch mit dem alten theologischen
Dogma dass Macht böse bzw. unwichtig
sei? Ist es nicht ein Grund für die politische

Blockierung kirchlich engagierter
Frauen, dass immer noch irgendwo ein
Gott sitzt, der sagt: «Mensch, überhebe
dich nicht!»? Ich habe die Theologie im
Verdacht, dass sie immer noch bewirkt,
dass Frauen die Machtfrage nicht wirklich

stellen, sie zuwenig ernst nehmen in
ihrem Leben.
Ina Praetorius: Tatsächlich verstärkt ein
Teil der Feministischen Theologie diese
Tendenz. Der Teil nämlich, der die
sogenannten «weiblichen Tugenden»
aufwerten will und so suggeriert, es gehe ohne

Macht, wenn nur genug Sanftheit da
sei.
Monika Stocker: Ja, vor allem die Theologie,

die immer betont, Frauen seien
«gut». Das Wort «gut» ist eben in der
christlichen Tradition geprägt von passiven

Tugenden. Aus diesem Denken falle
ich heraus, wenn ich die Machtfrage stelle,

denn dann bin ich nicht mehr «gut».
Es ist aber eine Illusion zu meinen, Frauen

könnten die Frage nach der Macht
umgehen.
Mascha Madörin: Ein anderes Phänomen,

das ich nicht durchschaue und das
vielleicht auch zur politischen Blockierung

der Feministischen Theologie
beiträgt, ist diese ungeheure Fähigkeit der
Kirche, Menschen an sich zu binden. Ich
kenne Leute, die der Organisation Kirche

treu bleiben, obwohl sie etwas radikal

anderes vertritt als sie selbst. Wie
schafft es die Kirche, solche Loyalitäten
aufrechtzuerhalten? Das schafft keine
politische Organisation! Mit jahrhundertealter

Technik, mit Versöhnungs- und

286



Konfliktritualen wird das gemacht. Da ist
es irgendwie klar, dass Kirchenfrauen
grosse Schwierigkeiten haben, andere
Loyalitäten, zum Beispiel untereinander,
aufzubauen. Frauen haben ohnehin grosse

Probleme, sich zu organisieren.
Christine Nöthiger: Ich glaube, dass es

grosse Unterschiede zwischen den
Konfessionen gibt, was diese Kunst der
Einbindung angeht. Aber es stimmt: Was die
katholische Kirche mit ihren hierarchischen

Strukturen erreicht, macht die
reformierte via Verinnerlichung und
Individualisierung. Diese Individualisierung
des Glaubens im Protestantismus ist
sicher auch ein Grund dafür, dass Feministische

Theologie so wenig politisch
wirksam ist. Mir fällt auf, dass die
Entwürfe aus den USA von Anfang an be-
wusster einen gesellschaftspolitischen
Ausgangspunkt genommen haben. Bei
uns ist der Ausgangspunkt für ein
feministisch-theologisches Interesse oft ein
ganz persönliches Unbehagen an der
Kirche, das sich dann auch nicht
weiterentwickelt. Solches Unbehagen gab es

vor hundert Jahren auch, und es hat sich
nicht weiter ausgewirkt.

Wer sind «wir»?
Monika Stocker: Es ist aber tatsächlich
schwierig, ein kollektives Bewusstsein
von Frauen zu entwickeln. Adrienne
Rieh sagt, das Hauptproblem bestehe
darin, dass wir nicht wissen, wen wir meinen,

wenn wir «wir» sagen. Diese unklare
Situation gilt für Frauen mehr als zum

Beispiel für die Arbeiterbewegung, die ja
allerdings auch an diesem Problem
gescheitert ist.
Mascha Madörin: Aber das kollektive
Bewusstsein «Christin und Christ»
existiert merkwürdigerweise. Warum ist das
so? Wie ist diese starke Bindung
zustandegekommen, die andere Loyalitäten
behindert?
Carmen Jud: Bist du sicher, dass so etwas
existiert?
Ina Praetorius: Allein die Zeit, die
Feministische Theologinnen auf die Frage

verwenden, ob sie nun noch Christinnen
seien oder nicht, ist doch überdimensioniert.

Das ist ein Indiz dafür, wie fixiert
wir auf die Frage der Kirchenloyalität
sind. Solche Fragen stehlen die Energie
für politisches Engagement.
Mascha Madörin: Ich glaube, es wäre
schon viel gewonnen, wenn sich Feministische

Theologinnen ernsthaft die Frage
nach dem «Wir Frauen» stellen würden,
statt dauernd über ihre Christenidentität
nachzudenken.
Carmen Jud: Für mich persönlich ist die
Frage, ob ich noch eine Christin bin,
nicht sehr wichtig. Ich stehe einfach in
dieser Tradition und befasse mich mit
theologischen Fragen, und ich habe nicht
vor, die Kirche von mir zu entlasten.
Aber es stimmt, dass die Frage manchmal

hinderlich wird: Beim Luzerner
Frauenkirchenfest zum Beispiel habe ich
mich oft gefragt, ob ich ein derartig breites

Spektrum - von bürgerlich bis
radikalfeministisch — noch sinnvoll finde als
Zugeständnis an die Gemeinsamkeit der
Kirchenfrauen. Ist es nicht ein Bumerang,

wenn wir alles und jedes noch als
Feministische Theologie gelten lassen,
nur weil es in der Kirche stattfindet und
von Frauen getragen ist? Machen wir so
nicht einfach die Kirche wieder attraktiver?

Andererseits bedeutet die grosse
Breite für Frauen eine Chance, weitergehende

Fragestellungen zu entdecken und
sich von anderen mitziehen zu lassen. Für
mich wird das zu einer Strategiefrage, die
ich noch nicht gelöst habe.
Renata Huonker: Die übertriebene
Bedeutung der Frage der Kirchenzugehörigkeit

stört mich auch. Es gibt da eine
ProblemverSchiebung: Weil wir aus dem
Staat nicht austreten können, fühlen wir
uns - quasi als Ersatz - progressiv,
wenn wir aus der Kirche austreten. Dabei
ist das heute mit keinerlei Risiko verbunden.

Es gehört in gewissen Kreisen fast
zum guten Ton. Für mich geht es darum,
irgendein Verhältnis zu dieser christlichen

Tradition zu finden, zum Beispiel
an die Jesusbewegung oder an Ketzerbe-

287



wegungen anzuknüpfen, und mich dann
wichtigeren Fragen zuzuwenden, eben
zum Beispiel der Frage, was das eigentlich

für ein Staat ist, in dem wir leben.
Christine Nöthiger: Der einzig wirksame
Kirchenaustritt, wäre ohnehin ein
kollektiver. Nur wenn Frauen sich kollektiv
von der Kirche verabschieden würden,
hätte das eine politische Wirkung.

Hofnärrinnen,
individuelle Ausweichmöglichkeiten
und Symptombekämpfung
Mascha Madörin: Ich möchte nochmal
auf die Frage zurückkommen, ob die
Feministische Theologie nicht doch im
Kern sehr politisch ist. Sie stellt zum
Beispiel das herrschende Menschenbild
radikal in Frage, und unter anderem hängt
an diesem Menschenbild auch die
Einordnung des Individuums in eine
hierarchische Gesellschaft. Die Unterdrük-
kung geschieht ja nicht nur ökonomisch,
sondern psychologisch, über die Kleinfamilie,

über die Schule usw. und eben
auch über das Menschenbild, das wir
haben. Deshalb ist eine radikale Infragestellung

des Menschenbildes politisch
und ist Teil einer Politisierung.
Monika Stocker: Ja, aber solange diese
Infragestellung sich nur auf der Ebene
der Theoriebildung abspielt, sind
Feministische Theologinnen Hofnärrinnen,
die sich die Gesellschaft leisten kann. Mit
der Infragestellung allein ist noch keine
Macht ausgeübt.
Mascha Madörin: Und wie kommt es dazu,

dass die Theorie nicht wirksam wird?
Es ist doch ein allgemeines Problem in
unserer Gesellschaft, dass wir es nicht
nötig haben, radikal zu handeln und zu
denken. Wir haben immer noch individuelle

Ausweichmöglichkeiten, die es uns
ermöglichen, unsere katastrophale Lage
nicht wirklich zur Kenntnis zu nehmen.
Das gilt für fast alle, nicht nur für
Kirchenfrauen. Es gibt bei uns eine Tradition

kollektiver Verschontheit, die wirkliche

politische Veränderung sehr schwer
macht. In dieser Situation können ganz

persönliche Bedürfnisse von Frauen sich
viel besser entfalten als ein kollektives
politisches Handeln.
Ina Praetorius: Aber für Leute aus dem
Bürgertum gilt das ganz besonders. Und
die Feministische Theologie speist sich
nun mal aus dem Bürgertum. Es sind die
bürgerlichen Frauen, die von Religion
noch etwas erwarten.
Renata Huonker: Das stimmt nur zum
Teil. Ich glaube, dass viele Frauen, die
früher in der politischen Frauenbewegung

engagiert waren, heute sehr interessiert

beobachten, was bei den Kirchenfrauen

läuft. Das feministische Erwachen
in den Kirchen kommt zu einer Zeit, in
der die politische Frauenbewegung
stagniert. Ich zum Beispiel war zuerst in der
Frauenhausbewegung engagiert und habe

mich dann für die Feministische Theologie

interessiert, als ich merkte, wie es
mit der Frauenbewegung langsam
abwärts ging. Ich glaube, diese Trennung
zwischen braver bürgerlicher Feministischer

Theologie und politisierter
Frauenbewegung gibt es nicht. Ausserdem ist
zum Beispiel die Frage des Gottesbildes
hochpolitisch. Dorothée Solle hat einmal
gesagt: Wenn ich einen betrunkenen
Mann seine Frau schlagen sehe, so drängt
es sich mir auf, dass Gott mehr sein muss
als ein Mann.
Christine Nöthiger: Ich glaube, es bringt
nicht viel, die Feministische Theologie so
positiv zu bewerten. Die Kirche war
immer schon sehr engagiert im Bereich der
Sozialarbeit, und ich sehe eine Tendenz,
dass sich die Feministische Theologie —

trotz ihrer radikalen Analyse — politisch
mit Symptombekämpfung, mit dem
klassischen Ansatz der Sozialarbeit begnügt.
Das reicht mir aber nicht, denn solche
Bewegungen gab es historisch schon oft
und sie wurden immer integriert von der
Kirche und der bürgerlichen Mehrheit.
Ina Praetorius: Natürlich ist die Frage
nach dem Gottesbild im Kern eine politische

Frage. Da stimme ich Dorothée Solle

zu. Aber ich möchte jetzt doch mal wissen:

Wo seht ihr denn konkret hier in der

288



Schweiz Verbindungen zwischen
Feministischer Theologie und faktischer
Arbeit an politischer Veränderung?
Mascha Madörin: Ich sehe einfach
Individuen, die Feministische Theologie treiben

und sich gleichzeitig politisch
engagieren. Was ich nicht sehe, ist eine
Solidarisierung von Frauen für bestimmte
politische Probleme, die über die klassischen

Frauenfragen hinausgehen. Ich
werde manchmal sehr ungeduldig, wenn
ich sehe, womit sich Frauen noch
auseinandersetzen, während in der Welt gigantische

Veränderungen vor sich gehen, die
das Leben von Millionen von Frauen
entscheidend verschlechtern, zum Beispiel
im Zusammenhang mit der Verschul-
dungsfrage. Da werden mit ganz wenigen
Handhabungen die sozialen Errungenschaften

von Jahrzehnten vernichtet, und
die Frauen hier kümmern sich inzwischen

um ihre Seele.
Monika Stocker: Mich macht dieser
Zwiespalt fast schizophren: Einerseits
rede ich den Frauen ein, sie sollen sich
selbst endlich wichtig nehmen. Und dann
finde ich wieder, sie sollen sich doch endlich

weniger wichtig nehmen! Nur wenn
die Frauen den Zusammenhang
zwischen ihren persönlichen Problemen und
weltweiter Unterdrückung zu sehen
beginnen, wird die Feministische Theologie
zu einer revolutionären Bewegung im
Sinne der Befreiungstheologien.
Renata Huonker: Die Frage ist doch, ob
die Feministische Theologie eine
gesellschaftliche Gesamtvision hat. Es wäre
erstaunlich, wenn sie die nicht hätte, denn
das Christentum hat immer globale Utopien

entwickelt. Ich meine auch, dass die
Feministische Theologie eine solche
Vision bereits hat: eine Vorstellung von
einem anderen Umgang miteinander, die
sich sehr gut zum Beispiel auf die Frage
übertragen liesse, wie das Geld global
verteilt werden soll.

Defizite an Spiritualität, Analyse,
Entrüstung und Eindeutigkeit
Monika Stocker: Die Vision ist da, aber

es fehlt die Spiritualität des Kampfes.
Diese Spiritualität erwarte ich seltsamerweise

immer noch von der Kirche und
vor allem von den Frauen in der Kirche:
die gemeinsam gelebte Überzeugung,
dass es über unsere Kämpfe hinaus noch
einen Sinn gibt. Wenn ich diese Erwartung

an die Kirche nicht hätte, könnte es
mir doch egal sein, ob Feministische
Theologinnen sich mit Randproblemen
befassen.
Ina Praetorius: Um mit der Feministischen

Theologie anders, politischer
weiterzumachen, brauchen wir auch ganz
konkrete Massnahmen, zum Beispiel eine

Veränderung der Heimstättenangebote:
Weniger Mythologie und Psychologie,

vielleicht mal einen Rhetorikkurs
für Frauen oder einen Kurs zum Umgang
mit Medien oder zum Beispiel
«Verschuldungsfrage feministisch analysiert».
Solche Kurse müssten speziell von und
für Frauen gemacht werden, damit wir
endlich Zeit und Raum haben, unsere
eigenen Analysen zu machen. Was vielen
Frauen fehlt, ist weniger die Betroffenheit

von politischen Problemen als
vielmehr eine Sozialisation, in der politische
Aktivität enthalten ist: ein gewisses
«Know-how» und eine eigenständige
Analyse.
Christine Nöthiger: Ich frage mich, ob
solche Angebote was nützen, solange die
Betroffenheit immer noch individuell ist
bzw. wahrgenommen wird. Mir ist übrigens

gar nicht klar, warum es noch immer
keinen Entrüstungssturm der Frauen
gibt, zum Beispiel wegen des «Sommersmogs».

Es ist doch unmöglich, wenn
man uns zum Beispiel per Telefon
mitteilt, die Kinder dürften nicht baden
gehen. Warum entrüsten sich die Frauen
nicht mehr?
Ina Praetorius: Die Betroffenheit läuft
eben immer noch über den Kopf — per
Telefon - und nicht spürbar über die
Lungen.
Renata Huonker: Ich glaube aber, dass
es bald militanten Widerstand in der
Ökologieproblematik geben wird. Und

289



dann wird es darauf ankommen, die
Entstehung einer faschistischen Mentalität
zu verhindern. Auch da könnte Feministische

Theologie etwas leisten.
Monika Stocker: Ja, es wäre an der Zeit,
dass Feministische Theologinnen auch
überlegen, wo sie stehen. Manchmal
müssen wir ganz pauschal und dezidiert
Stellung beziehen: Auf welcher Seite stehe

ich, welcher Seite widerstehe ich, bei
aller Differenzierung, die ja schon nötig
ist. Differenziertheit kann leicht auch zur
Bequemlichkeit werden, und oft nehmen
wir uns mit unserer Differenziertheit
gegenseitig die Energie weg. Es braucht
manchmal eindeutige Aussagen: «Ich
bin für ich bin gegen .».
Mascha Madörin: Tatsächlich hat die
Kirche grosse Probleme, wenn es um
eindeutige Stellungnahmen geht oder darum,

Druck auszuüben. Ich frage mich, ob
das nur ein Problem der Feministischen
Theologie ist, ob diese Unfähigkeit zur
Klarheit, zur politischen Lobby nicht
dem christlichen Denken inhärent ist.
Ina Praetorius: An dieser Frage
entscheidet sich für mich sehr viel. Ich
erwarte von der Feministisch-theologischen

Bewegung eindeutige Stellungnahmen,

dass sie zum Beispiel in der
Südafrikafrage der Kirchenleitung «aufs
Dach steigt». Wenn wir das in der nächsten

Zeit nicht schaffen, dieses «So
nicht!», dann frage ich mich tatsächlich,
ob diese Unfähigkeit dem christlichen
Denken inhärent ist, wie du sagst. Und
dann frage ich mich, was ich in dieser
Bewegung noch soll. Dass es in der
Befreiungstheologie entschiedener zugeht, ist
für mich eine Hoffnung. Aber in der
Frauenfrage zum Beispiel sind auch viele
Befreiungstheologen viel zu loyal gegenüber

dem Papst.
Monika Stocker: Die Feministische
Theologie hat bisher vor allem
Artikulationsmacht wahrgenommen, nicht aber
Begrenzungsmacht. Sie hat noch nie
gesagt: «So und nicht anders, meine
Herren!» Es gäbe etliche Probleme, die eine
solche Stellungnahme nahelegen: Die

GSoA-Initiative zum Beispiel oder die
Gentechnologie oder die Luftreinhaltung.

Ina Praetorius: Frauen stellen lieber Fragen,

als dass sie thetisch reden. Aber sie
sollten meiner Meinung nach lernen,
Punkte statt Fragezeichen hinter ihre
Sätze zu machen.

Auf der Suche nach einer Struktur
Monika Stocker: Aber die Feministische
Theologie hat ja noch keine
Organisationsstruktur. Sie ist regionalisiert und
individualistisch und daher auch sehr
leicht zu spalten und zu bekämpfen. Die
Struktur der Feministisch-theologischen
Bewegung bietet sich geradezu zum
Zerstörtwerden an.
Christine Nöthiger: Sie könnte aber auch
in diesem Stadium schon Stellung beziehen.

Die Äusserung einiger Feministischer

Theologinnen zum Antijudaismus-
vorwurf (NW 4/1988, S. 116) fand ich
zum Beispiel gut und wirksam, obwohl
nur sieben Frauen sie unterschrieben
haben. Auch wenn sie nicht sagen können,
dass sie die ganze Feministische Theologie

vertreten, ist es doch ein Anfang zu
sagen: Wir sind Feministische Theologinnen,

wir haben uns auf diese Aussage
geeinigt und bringen sie an die
Öffentlichkeit.

Monika Stocker: Ich glaube trotzdem,
dass sich die Feministische Theologie eine

Minimalstruktur wird geben müssen.
Eine solche Struktur kann sehr entlastend

wirken, weil sie es einem erspart,
immer wieder ganz von vorne anfangen
zu müssen. Die entscheidende Frage ist,
ob es uns gelingt, Strukturen zu bilden,
die Befreiung zulassen, statt einzuengen.
Carmen Jud: Ein Schritt wäre, dass
vorhandene Strukturen, zum Beispiel die
Zeitschrift FAMA, von Frauen bewusst
genutzt werden. Die Frauen sind noch
zuwenig in der Lage, das, was an Strukturen

da ist, auch wirklich zu gebrauchen.
Christine Nöthiger: Dazu wäre es aber
wichtig, dass die FAMA und überhaupt
die Feministische Theologie weniger

290



akademisch, weniger im engen Sinne
«theologisch» wären. Sonst fühlen sich
viele Frauen nicht angesprochen, verstehen

nichts mehr und trauen sich nicht,
solche Plattformen zu nutzen. Diese
akademischen Diskussionen der Feministischen

Theologie erscheinen mir manchmal

wie Opium.
Mascha Madörin: Ich glaube nicht, dass
akademische Diskussion und politische
Wirksamkeit sich ausschliessen müssen.
Wichtig ist aber, dass Frauen nicht in der
Theorie ersticken, dass sie trotz berechtigter

intellektueller Auseinandersetzung

nicht handlungsunfähig werden.
Dazu braucht es die Fähigkeit, aus den
vielen interessanten Themen einzelne
konkrete Schritte herauszufiltern und die
eigenen Fähigkeiten bewusst zu nutzen.
Es gibt viele Aufgaben, für die Kirchenfrauen

kompetenter sind als andere, zum
Beispiel Kirchenpolitik. Auf solche Felder

sollten sie sich einlassen.

Carmen Jud: Ich glaube, solche konkreten

Schritte werden bereits getan. In
Luzern zum Beispiel haben Frauen einen
«Verein Frauen und Kirche» gegründet,
der eine ökumenische autonome Frauenstelle

aufbauen soll. Da haben die Frauen
durchaus politisches «Know how»
bewiesen.

Als das Gespräch zu Ende war und alle
aufden Zug müssten, fanden wir, dass die
Dbkussion jetzt eigentlich erst beginnen
sollte. Wir haben unser Gespräch als einen
Anfang empfunden. Viele Fragen haben
wir nur sehr oberflächlich berührt, andere

gar nicht. Wir haben Interesse, weiter
darüber nachzudenken, wie wir Feministische
Theologie verwandeln, weiterführen können,

so dass sie im Sinne einer wirklichen
Veränderung wirksam wird.

DAS DOKUMENT

Feministisch-theologische Thesen zu Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung
(vorgelegt von der Oekumenischen Frauenbewegung Zürich an ihrer Pressekonferenz
vom 30. August 1988)
1. Die «Ökumenische Bewegung für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung»
will ein weltweites Engagement der Christinnen und Christen gegen die katastrophalen
Entwicklungen in Gang bringen, die unsere Welt bedrohen. Eine solche Initiative ist sinnvoll und
notwendig. Sie kann aber nur wirksam werden auf der Grundlage einer ehrlichen, präzisen und
selbstkritischen Analyse der historischen Ursachen und Entstehungsbedingungen der
gegenwärtigen Verhältnisse.

2. Im Zuge des feministischen Bewusstwerdungsprozesses haben Frauen erkannt, dass Analysen

heutiger Wirklichkeit, die das grundlegende Herrschaftsverhältnis zwischen den
Geschlechtern ausser acht lassen, unrichtig und daher als Ausgangsbasis für Befreiungsbemühungen

wertlos sind: Es ist irreführend, weiterhin davon zu reden, «der Mensch» habe Ungerechtigkeit

erzeugt, Kriege angezettelt und die Schöpfung zerstört. Es waren vielmehr immer
bestimmte handelnde Subjekte, die historische Veränderungen in Gang gebracht haben und die
in je verschiedener Weise zu den Entwicklungen beigetragen haben, die uns heute bedrohen:
Frauen sind aufgrund ihrer Unterdrückungssituation an der Prägung von Geschichte und
Gegenwart anders beteiligt als Männer. Deshalb fordern wir alle Frauen und Männer, die an der
ökumenischen Bewegung für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung beteiligt

291


	NW-Gespräch zwischen Renata Huonker, Carmen Jud, Mascha Madörin, Christine Nöthiger, Ina Praetorius und Monika Stocker : feministische Theologie und Politik

