Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)
Heft: 9
Rubrik: Zeichen der Zeit : Lefebvre als Chance?

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Lefebvre als Chance?

Der traditionalistische Alt-Erzbischof

Marcel Lefebvre hat am 30. Juni 1988 in
EcoOne vier seiner Priester zu Bischofen
geweiht — nach amtskirchlichem Ver-
standnis widerrechtlich und dennoch giil-
tig. Damit sind alle Voraussetzungen fiir
eine Gegenkirche gegeben, keine zwar
mit eigenem Papst, da Lefebvre sich
nicht als Gegenpapst versteht, eine Ge-
genkirche aber, die sich auf die Pépste
beruft, soweit sie vor dem Zweiten Vati-
kanum regierten, und mit deren Autori-
tat alles verwirft, was das Konzil iiber die
Okumene und insbesondere iiber die Re-
ligionsfreiheit sagt. Ein Zweifel ist leider
nicht moglich: Lefebvre hat diese vor-
konziliare Tradition auf seiner Seite. Das
ist seine Stiarke im Umgang mit den re-
staurativen Kraften im heutigen Katholi-
zismus. Je weniger die romische Kirche
sich von ihrer Vergangenheit losen kann,
um so schwécher ist ihre Position gegen-
uber dem Phdnomen Lefebvre. In dieser
traditionalistischen =~ Herausforderung
liegt jedoch auch eine Chance: Die ka-
tholische Kirche muss lernen, anhand der
schmerzlichen Gegenwart des Lefebvris-
mus die eigene, noch weit schmerzlichere
Vergangenheit aufzuarbeiten. Sie kann
sich mit Lefebvre nur auseinandersetzen,
wenn sie sich in thm wiedererkennt.

Ein konstantinischer Fundamentalist

Der Konflikt reicht tiefer als nur bis zur
Ablehnung der neuen Messliturgie. Er
betrifft das katholische Wahrheitsver-
standnis und insofern das Selbstverstiand-
nis der katholischen Kirche iiberhaupt.
Es ist der stereotyp wiederholte Vorwurf
Lefebvres, dass mit dem Zweiten Vati-

kanum das kirchliche L.ehramt die katho-
lische Wahrheit relativiert und sie dem
«Liberalismus», ja den «Freimaurern»
ausgeliefert habe. In seinem soeben er-
schienenen Buch «Sie haben ihn ent-
thront»! wird Lefebvre nicht mude, seine
Ubereinstimmung mit der vorkonzilia-
ren Tradition nachzuweisen. Und er
kann mit einigem Recht von sich und sei-
ner «Priesterbruderschaft St. Pius X.»
sagen: «Wir haben alle Papste auf unse-
rer Seite bis zu Pius XIL.» (S. 251).

Die Wahrheit ist fiir Lefebvre in zeitlo-
sen und absolut giiltigen Sitzen des
kirchlichen Lehramtes enthalten. Sie ist
daher nicht Gegenstand des Suchens und
des Dialogs, sondern sie wird «missiona-
risch» verkiindigt und «auferlegt». Sagt
das Konzilsdekret «iiber den Okumenis-
mus», dass die nichtkatholischen christli-
chen Konfessionen «nicht ohne Bedeu-
tung und Gewicht im Geheimnis des Hei-
les» sind, so entgegnet Lefebvre: «Dasist
eine Haresie! Das einzige Mittel zum
Heil ist die katholische Kirche. Insoweit
sie von der Einheit des wahren Glaubens
getrennt sind, kann sich der Heilige Geist
der protestantischen Gemeinschaften
nicht bedienen ... Im Himmel gibt es
keine Protestanten, es gibt dort nur Ka-
tholiken!» (8. 176). Emport weist Le-
febvre auch die Konzilserklarung «tiber
die nichtchristlichen Religionen» zuruck.
Entgegen dem Wortlaut dieser Erkla-
rung sei an den grossen Weltreligionen
nichts, aber auch gar nichts «wahr und
heilig». Sie seien nur «Eitelkeit und
Triibsal des Geistes», «falsche Kultey,
«wenn nicht sogar den Damonen erwie-
sene Kulte» (S. 177). Schliesslich habe

275



schon Pius IX. im «Syllabus», einer
Sammlung «moderner Irrtiimer» aus
dem Jahr 1864, die Irrlehre verworfen,
dass es fiir das «Heil» der Menschen aus-
serhalb der «wahren Kirche Christi» ir-
gendeine «gute Hoffnung» geben kdnne
(S. 26).

Der dogmatischen Intoleranz folgt
die praktische: In Staat und Gesellschaft
hat nur die Wahrheit ein Recht auf Da-
sein. «Folglich muss der Staat die wahre
Religion als solche anerkennen und offen
den Katholizismus bekennen, sich als ka-
tholisch bekennen» (S. 65). «Weil der
Irrtum immer leichter zu verbreiten ist
als die Wahrheit, das Bose bequemer zu
propagieren als das Gute» (S. 81), muss
die kirchliche Lehre mit staatlichem
Zwang durchgesetzt werden. «Gesetze»,
die den «Glauben der Biirger schiitzen»,
tragen dazu bei, «Millionen von Men-
schen in den Himmel zu fiihren, die dank
dieser Gesetze das ewige Leben haben
werden und es nicht erlangt héatten ohne
sie» (S. 173). Der katholische Staat, wie
ihn das klerikalfaschistische Spanien un-
ter Franco verkorperte (S. 208), ist dar-
um «das Bollwerk des Glaubens» (S. 59).

Den Staatslaizismus, das heisst die
konziliare Option fiir die weltanschauli-
che Neutralitdt des Staates, hilt Lefebvre
fir den «Gipfel der Gottlosigkeit» (S.
60). Und wiederum hat er das vorkonzi-
liare Lehramt auf seiner Seite. Der Sylla-
bus verdammte jedes Regime, das nicht
«die katholische Religion als einzige Re-
ligion des Staates betrachtet unter Aus-
schluss aller anderen Kulte». Leo XIII.
verwarf in seiner Enzyklika «Immortale
Dei» von 1885 die Meinung, «dass der
Staat... keine Religion offiziell be-
kennt» und «nicht gehalten ist, eine den
anderen vorzuziechen». Und noch  der
letzte der Pius-Pédpste sagte am 6. De-
zember 1953 vor italienischen Juristen:
«Was nicht der Wahrheit und dem Sit-
tengesetz entspricht, hat objektiv kein
Recht auf Existenz noch auf Propaganda
noch auf Betétigung. »

Religionsfreiheit ist fiir Lefebvre «ab-

276

surd», «weil sie dasselbe Recht der
Wahrheit und dem Irrtum, der wahren
Religion und den hiretischen Sekten ge-
wiahrt» (S. 78). Lang ist die Liste der
Pépste, die in der Tat so dachten. In sei-
nem Apostolischen Brief «Post tam diu-
turnitas» verurteilte zum Beispiel Pius
VII. die Kultusfreiheit der franzosischen
Verfassung von 1818 mit den Worten:
«Eben dadurch, dass man die Freiheit al-
ler Kulte ohne Unterschied errichtet,
verwechselt man die Wahrheit mit dem
Irrtum und stellt die heilige und unbe-
fleckte Braut Christi, die Kirche, ausser-
halb derer es kein Heil geben kann, auf
eine Stufe mit den haretischen Sekten
und sogar mit der jiidischen Treulosig-
keit (perfidie judaique).» Und Gregor
XVI. sprach 1832 in der Enzyklika «Mi-
rari vos» iliber den «Wahnsinn (delira-
mentum), dass man einem jeden Gewis-
sensfreiheit verschaffen und verbiirgen
muss, eine der ansteckendsten Lehren
(pestilentisimus error), welche jener ab-
soluten und ziigellosen Meinungsfreiheit
den Weg bahnt, die sich zum Ruin der
Kirche und des Staates iiberall in Aus-
breitung befindet».

Die Altkirche hat im tibrigen nicht nur
die Religionsfreiheit verurteilt, sondern
die Freiheitsrechte iiberhaupt. Als 1791
in Frankreich die Menschen- und Bur-
gerrechte proklamiert wurden, reagierte
Papst Pius VI. unverziiglich mit dem
Brief »Quod aliquantulum», worin er die
Religionsfreiheit als xmonstroses Recht»
anprangerte und «diese so sehr geruhm-
ten Dinge Gleichheit und Freiheit» als
«Hirngespinste» diffamierte. 1881 wie-
derholte Leo XIII. in «Diuturnum illud»,
«dass es niemals erlaubt ist, die Gedan-
kenfreiheit, Pressefreiheit, Lehrfreiheit
sowie unterschiedslose Religionsfreiheit
zu verteidigen oder zu gewdhren, als sei-
en dies ebenso viele Rechte, welche die
Natur dem Menschen verlichen habe».

Lefebvre blickt noch weiter zurtick in
die Vergangenheit. Er erinnert an «die
Haltung der ersten christlichen Kaiser,
die im 4. Jahrhundert das zeitliche



Schwert in den Dienst der geistlichen
Gewalt der Kirche stellten — welche Hal-
tung immer von der Kirche gelobt wur-
de» (S. 248). In der Tat, die Unterdriik-
kung der Freiheit beginnt nicht erst
1789. Sie beginnt mit dem konstantini-
schen Zeitalter uberhaupt, genau genom-
men mit dem beruihmten Religionsde-
kret Theodosius des Grossen aus dem
Jahr 380. In diesem Gesetz, das fiir das
ganze Reich galt, hiess es: «Wir wollen,
dass alle Volker iiber die das Mass unse-
rer Milde regiert, in der Religion leben,
welche vom gottlichen Apostel Petrus
selbst geoffenbart ist ... Wir befehlen,
dass diejenigen, welche dies Gesetz be-
folgen, den Namen ,katholische Chri-
sten’ annehmen sollen; die iibrigen dage-
gen, welche wir fiir toll und wahnsinnig
erklaren, haben die Schande zu tragen,
Ketzer zu heissen. Ihre Zusammenkiinfte
diirfen sie nicht als Kirchen bezeichnen.
Sie miissen zuerst von der gottlichen Ra-
che getroffen werden, sodann auch von
der Strafe unseres Zorns, wozu wir die
Vollmacht dem himmlischen Urteil ent-
lehnen».? So lautet das klassische Doku-
ment am Anfang des konstantinischen
Zeitalters. Lefebvre ist der Fundamenta-
list dieses Zeitalters, insofern er in allem,
was davon abweicht, nur «Relativismus
und Evolutionismus» (S. 77) erkennen
kann.

Das Zweite Vatikanum oder
die Ambivalenz des halben Weges

Mit der Erkldrung iiber die Religionsfrei-

heit von 1965 vollzieht das Konzil wirk-
lich eine historische Wende. Die katholi-
sche Kirche anerkennt hier erstmals «das
Recht auf religiose Freiheit». Machte die
«Wahrheit» als Rechtssubjekt schon im-
mer komische Figur, da Rechtssubjekt
nicht ein abstraktes Prinzip, sondern nur
der Mensch selbst sein kann, so heisst es
nun: «Er (sc. der Mensch) darf nicht ge-
zwungen werden, gegen sein Gewissen
zu handeln. Er darf aber auch nicht daran
gehindert werden, gemass seinem Ge-
wissen zu handeln, besonders im Bereich

der Religion.» Das Recht auf religiose
Freiheit ist in der «Wiirde der menschli-
chen Person», «in ihrem Wesen selbst
begriindet». Gleichzeitig wird das Prin-
zip des katholischen Konfessionsstaates
widerrufen. Der Staat hat kein Mandat,
in religidsen Fragen zwischen Wahrheit
und Irrtum zu entscheiden. Der «We-
senszweck» des Staates liegt ausschliess-
lich «in der Sorge fiir das zeitliche Ge-
meinwohl». Das Konzil anerkennt die
«pluralistische Gesellschaft» und alle
Freiheitsrechte, die fiir die Teilnahme
am «Offentlichen Leben» notwendig
sind.’

So weit — so gut. Wie aber ist diese
zweihundertjahrige Verspiatung auf die
moderne Rechtskultur innerhalb der ro-
mischen Schultheologie zu verarbeiten?
Lefebvre legt den Finger auf den wunden
Punkt, wenn er von der Kontinuitit der
vorkonziliaren Lehre auf deren «Unfehl-
barkeit» (S. 104) schliesst: «Nein, die
Pipste irrten sich nicht, als sie, gestiitzt
auf die Tradition und daher bewehrt mit
dem Beistand des Heiligen Geistes, mit
ihrer hochsten Autoritat und in einer be-
merkenswerten Kontinuitat den grossen
Verrat des liberalen Katholizismus ver-
dammten» (S. V). Der Rebell gegen
Rom hat die Logik des romischen Sy-
stems auf seiner Seite. «Unfehlbar» ist in
Glaubens- und Sittenfragen ja nicht nur
die feierliche «Definition» eines Papstes
oder Konzils, sondern auch der gewohn-
liche Lehrkonsens von Papst und Bischo-
fen.* In diesem Sinne gehorte die Lehre
vom Konfessionsstaat tatsichlich zum
katholischen Glauben. In diesem Sinne
ist Lefebvre im Recht und die nachkonzi-
liare Kirche im Unrecht.

Wie zur Gegenprobe, niamlich gerade
umgekehrt, argumentiert der Vatikan im
Zusammenhang mit der «kiinstlichen»
Empfangnisverhiitung. Warum hat Paul
VI. deren Verbot in der Enzyklika «Hu-
manae vitae» bekraftigt? Warum hat er
sich damals tiber die Sachargumente der
Mehrheit seiner Expertenkommission
hinweggesetzt? Doch nur, weil er nicht

277



zugeben wollte, dass seine Vorganger
sich «in moribus» schwerwiegend geirrt
hitten. Seine Entscheidung folgte der
unevangelischen Angst um die Autoritat
des kirchlichen Lehramtes. Nichts hat
ihn so beeindruckt wie die Befiirchtung
der Kommissionsminderheit: «Wenn er-
klart wiirde, Empféngnisverhiitung sei
nicht in sich schlecht, dann miisste auf-
richtigerweise zugegeben werden, dass
der Heilige Geist 1930 (Enzyklika Casti
connubii), 1951 (Ansprache Pius’ XII.
an die Hebammen) und 1958 (Anspra-
che an die Hamatologen-Gesellschaft im
Todesjahr Pius’ XII.) den protestanti-
schen Kirchen beigestanden hat und dass
er Pius XI., Pius XII. und einen grossen
Teil der katholischen Hierarchie ein hal-
bes Jahrhundert lang nicht vor einem
sehr schweren Irrtum geschiitzt hat, ei-
nem hochst verderblichen fiir die Seelen;
denn es wiirde damit unterstellt, dass sie
hochst unklug Tausende menschlicher
Akte, die jetzt gebilligt wiurden, mit der
Pein ewiger Strafen verdammt hétten».’

In der Frage der Religionsfreiheit hat
das Konzil diesen Bedenken nicht statt-
gegeben. Dafiir gibt es verschiedene
Griinde — und nicht nur ehrenwerte: Auf
der einen Seite wurde den Konzilsvitern
die Kehrtwendung mit dem — unredli-
chen — Hinweis beliebt gemacht, dass
hier das «Neue mit dem Alten in Ein-
klang» stehe, wie gleich zu Beginn der
«Erkldarung tber die Religionsfreiheit»
versichert wird. Auf der andern Seite hat
wohl auch der Antikommunismus eine
Rolle gespielt. Lefebvre zitiert den heuti-
gen Papst, der ihm 1978 gesagt habe:
«Wissen Sie, die Religionsfreiheit war
uns in Polen sehr niitzlich gegen den
Kommunismus!» (S. 190).

Der Einwand, dass es sich weder bei
der friiheren Verurteilung der Religions-
freiheit noch beim Verbot der Empfang-
nisverhutung um «unfehlbare» Entschei-
dungen handle, bagatellisiert das Pro-
blem. Denn immerhin hat sich das Konzil
die romische Schultheologie von der
«Unfehlbarkeit» des (gewohnlichen)

7278

Lehramtes im Fall der allgemeinen
Ubereinstimmung von Papst und Bischo-
fen zu eigen gemacht.®

Solche Widerspriiche zeigen, wie sehr
das Konzil auf halbem Weg stehen ge-
blieben ist. Die katholische Kirche hat
nur die Wahl, diesen halben Weg wieder
zuriickzugehen oder ihn um die zweite
Hailfte zu erganzen.

Die Alternative

Das Zweite Vatikanische Konzil ver-
stand sich als pastorales Konzil. Es war
an dogmatischen Fragen vollig uninter-
essiert. Das kann heute und in Zukunft
den katholischen Christen zur Verheis-
sung wie zum Verhangnis werden: zur
Verheissung, wenn sie auf diesem Weg
weiterschreiten, indem sie Zzuerst das
Reich Gottes suchen, statt dem Selbster-
haltungstrieb des kirchlichen Apparates
nachzugeben — zum Verhangnis, wenn
nun plotzlich die Dogmatiker das Sagen
haben und die Konzilsdokumente relati-
vieren, da sie «nur» pastoral gemeint sei-
en.
Lefebvre plddiert natiirlich fiir die
zweite Variante. Weil das Konzil keine
dogmatischen Aussagen machen wollte,
habe es sich «von vornherein der Dazwi-
schenkunft des Charismas der Unfehl-
barkeit» (S. 163) beraubt. So verstind-
lich diese Haltung fiir Lefebvre ist, so be-
stirzend ist die Zustimmung, die er da-
mit im Vatikan findet. Sie wird akten-
kundig in dem Protokoll, das Kardinal
Ratzinger zusammen mit Lefebvre an-
fangs Mai unterzeichnet hat.” Nicht nur
wird hier der «Priesterbruderschaft St.
Pius X.» ein autonomer Sonderstatus zu-
gebilligt, wie er fiir andere Gruppen, die
sich im Konflikt mit dem Vatikan befin-
den, undenkbar wire. Das Unerhorte an
diesem Papier liegt im Verzicht Roms auf
die Anerkennung der wichtigsten Kon-
zilsdokumente durch die Priesterbruder-
schaft. Von dieser wird nur gerade ver-
langt, dass sie die — von ihr nie angezwei-
felte — Lehre uber die kirchliche Unfehl-
barkeit annehme, wie sie «in Nr. 25 der



Dogmatischen Konstitution Lumen gen-
tium enthalten ist». «Beziiglich der
Punkte, . . . die ihnen nur schwer mit der
Tradition vereinbar scheinen», sollten
sich Lefebvre und seine Anhénger ledig-
lich «zu einer Haltung des Studiums und
der Kommunikation mit dem Heiligen
Stuhl verpflichten». Was also das Zweite
Vatikanum tiber die Religionsfreiheit
und die Okumene lehrt, steht nun plétz-
lich wieder zur Disposition. Die autori-
tare Struktur der Kirche und ihr Wahr-
heitsanspruch gelten absolut, die Forde-
rungen der Menschlichkeit, die das
Zweite Vatikanum vertritt, aber nur re-
lativ. Wichtiger als Toleranz und Men-
schenwiirde ist die Unterwerfung unter
die papstliche Autoritét. Die Kirche istin
erster Linie fiir sich selbst und nicht fiir
andere da. Auch die Treue zum Evange-
lium weicht dieser ekklesiozentrischen
Haltung. Gefragt wird nicht mehr, was
mit dem Evangelium im Einklang steht,
sondern was der herkémmlichen Lehre
des Vatikans entspricht.

Es ist unter diesen Umstédnden schon
fast «providentiell» zu nennen, dass Le-
febvre das von ihm mitunterzeichnete
Protokoll wieder verworfen hat, um
«gunstigere Zeiten fiir die Riickkehr
Roms zur Tradition abzuwarten», wie er

am 2. Juni 1988 dem Papst schrieb (8).
Damit ist die Sache aber noch nicht erle--

digt; denn der HI. Stuhl buhlt weiterhin
um die dissidenten Mitglieder der Prie-
sterbruderschaft, «<indem er ihnen zusi-
chert, dass alle Massnahmen ergriffen
werden, um ihre Identitdt in der vollen
Gemeinschaft der katholischen Kirche
zu garantieren»®,

Nach dem Grundsatz der Psychiatrie,
dass gesund nur werden kann, wer die
Konflikte seiner Vergangenheit auf-
arbeitet, miisste die romische Kirche
endlich beginnen, sich mit der men-
schenfeindlichen Tradition ihres kon-
stantninischen Zeitalters auseinanderzu-
setzen. Gerade darin liegt denn auch die
Chance, die sich mit dem Namen Lefeb-
vre verbindet: dass durch ihn die Vergan-

genheit gegenwartig ist. Lefebvre halt
der Kirche einen Spiegel vor. Das hassli-
che Antlitz, das sie darin sieht, das ist
nicht Lefebvre, das ist sie selbst. Falsch
ware es daher, Lefebvre zum Siinden-
bock zu machen, in den die Kirche die ei-
gene schuldverstrickte Vergangenheit
projizierte. Nicht weniger falsch aber ist
die Umarmungsstrategie, wie sie der Va-
tikan zunéchst versuchte, um das dro-
hende Schisma zu verhindern, und heute
noch versucht, um den entstandenen
Schaden in Grenzen zu halten.

Die Kirche miisste sich mit Mut und
vor allem Demut eingestehen, wieviele
Irrtiimer sie in der Vergangenheit mit
dem Anspruch auf Unfehlbarkeit ver-
kiindigt hat. Bis zuriick zur Konzilserkla-
rung von Florenz 1442, «dass niemand
ausserhalb der katholischen Kirche . ..
des ewigen Lebens teilhaftig wird», oder
bis zur Bulle «Unam sanctam», in der
Bonifaz VIII. 1302 definierte, dass «dem
romischen Papst sich zu unterwerfen, fiir
alle Menschen unbedingt zum Heile not-
wendig» sei. Die Kirche miisste erken-
nen und bekennen, dass ihr Heil nicht auf
Dogmen, nicht auf in Sdtze gefassten
«Wahrheiten», sondern auf der Verheis-
sung des Reiches Gottes, seines Friedens
und seiner Gerechtigkeit beruht.

1 Vgl. Marcel Lefebvre: Sie haben ihn entthront.
Vom Liberalismus zur Apostasie — Die Tragodie
des Konzils, Stuttgart 1988. Die Seitenzahlen im
Text verweisen auf Belegstellen in diesem Buch.

2 Zit. nach Rudolf Hernegger: Macht ohne Auf-
trag, Olten und Freiburg im Breisgau 1963, S. 370.
3 Vgl. Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der
Welt von Heute, Nr. 731f.

4 Vgl. Hans Kiing: Unfehlbar?, Ziirich-Einsie-
deln-Kdln 1970, S. 41ff.

5 Zit. nach Kiing, a.a.0., S. 44.

6 Vgl. Dogmatische Konstitution iiber die Kirche,
Nr. 25, 3; Kiing, a.a.0., S. 57.

7 Vgl. Le protocole d’accord entre le Vatican et
Mgr. Lefebvre, in: La Documentation Catholique,
17 juillet 1988; Bekanntmachung des HI. Stuhls
vom 16. Juni 1988, in: Schweizerische Kirchenzei-
tung, 17. Juli 1988.

8 Bekanntmachung des HIl. Stuhls, a.a.O.

9 A.a.O.

279



	Zeichen der Zeit : Lefebvre als Chance?

