
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 9

Rubrik: Zeichen der Zeit : Lefebvre als Chance?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Lefebvre als Chance?

Der traditionalistische Alt-Erzbischof
Marcel Lefebvre hat am 30. Juni 1988 in
Ecône vier seiner Priester zu Bischöfen
geweiht - nach amtskirchlichem
Verständnis widerrechtlich und dennoch gültig.

Damit sind alle Voraussetzungen für
eine Gegenkirche gegeben, keine zwar
mit eigenem Papst, da Lefebvre sich
nicht als Gegenpapst versteht, eine
Gegenkirche aber, die sich auf die Päpste
beruft, soweit sie vor dem Zweiten Vati-
kanum regierten, und mit deren Autorität

alles verwirft, was das Konzil über die
Ökumene und insbesondere über die
Religionsfreiheit sagt. Ein Zweifel ist leider
nicht möglich: Lefebvre hat diese vor-
konziliare Tradition auf seiner Seite. Das
ist seine Stärke im Umgang mit den
restaurativen Kräften im heutigen Katholizismus.

Je weniger die römische Kirche
sich von ihrer Vergangenheit lösen kann,
um so schwächer ist ihre Position gegenüber

dem Phänomen Lefebvre. In dieser
traditionalistischen Herausforderung
liegt jedoch auch eine Chance: Die
katholische Kirche muss lernen, anhand der
schmerzlichen Gegenwart des Lefebvris-
mus die eigene, noch weit schmerzlichere
Vergangenheit aufzuarbeiten. Sie kann
sich mit Lefebvre nur auseinandersetzen,
wenn sie sich in ihm wiedererkennt.

Ein konstantinischer Fundamentalist
Der Konflikt reicht tiefer als nur bis zur
Ablehnung der neuen Messliturgie. Er
betrifft das katholische Wahrheitsverständnis

und insofern das Selbstverständnis
der katholischen Kirche überhaupt.

Es ist der stereotyp wiederholte Vorwurf
Lefebvres, dass mit dem Zweiten Vati-

kanum das kirchliche Lehramt die katholische

Wahrheit relativiert und sie dem
«Liberalismus», ja den «Freimaurern»
ausgeliefert habe. In seinem soeben
erschienenen Buch «Sie haben ihn
entthront»1 wird Lefebvre nicht müde, seine
Übereinstimmung mit der vorkonzilia-
ren Tradition nachzuweisen. Und er
kann mit einigem Recht von sich und seiner

«Priesterbruderschaft St. Pius X.»
sagen: «Wir haben alle Päpste auf unserer

Seite bis zu Pius XII.» (S. 251).
Die Wahrheit ist für Lefebvre in zeitlosen

und absolut gültigen Sätzen des
kirchlichen Lehramtes enthalten. Sie ist
daher nicht Gegenstand des Suchens und
des Dialogs, sondern sie wird «missionarisch»

verkündigt und «auferlegt». Sagt
das Konzilsdekret «über den Ökumenismus»,

dass die nichtkatholischen christlichen

Konfessionen «nicht ohne Bedeutung

und Gewicht im Geheimnis des Heiles»

sind, so entgegnet Lefebvre: «Das ist
eine Häresie! Das einzige Mittel zum
Heil ist die katholische Kirche. Insoweit
sie von der Einheit des wahren Glaubens
getrennt sind, kann sich der Heilige Geist
der protestantischen Gemeinschaften
nicht bedienen Im Himmel gibt es
keine Protestanten, es gibt dort nur
Katholiken!» (S. 176). Empört weist
Lefebvre auch die Konzilserklärung «über
die nichtchristlichen Religionen» zurück.
Entgegen dem Wortlaut dieser Erklärung

sei an den grossen Weltreligionen
nichts, aber auch gar nichts «wahr und
heilig». Sie seien nur «Eitelkeit und
Trübsal des Geistes», «falsche Kulte»,
«wenn nicht sogar den Dämonen erwiesene

Kulte» (S. 177). Schliesslich habe

275



schon Pius IX. im «Syllabus», einer
Sammlung «moderner Irrtümer» aus
dem Jahr 1864, die Irrlehre verworfen,
dass es für das «Heil» der Menschen
ausserhalb der «wahren Kirche Christi»
irgendeine «gute Hoffnung» geben könne
(S. 26).

Der dogmatischen Intoleranz folgt
die praktische: In Staat und Gesellschaft
hat nur die Wahrheit ein Recht auf
Dasein. «Folglich muss der Staat die wahre
Religion als solche anerkennen und offen
den Katholizismus bekennen, sich als
katholisch bekennen» (S. 65). «Weil der
Irrtum immer leichter zu verbreiten ist
als die Wahrheit, das Böse bequemer zu
propagieren als das Gute» (S. 81), muss
die kirchliche Lehre mit staatlichem
Zwang durchgesetzt werden. «Gesetze»,
die den «Glauben der Bürger schützen»,
tragen dazu bei, «Millionen von
Menschen in den Himmel zu führen, die dank
dieser Gesetze das ewige Leben haben
werden und es nicht erlangt hätten ohne
sie» (S. 173). Der katholbche Staat, wie
ihn das klerikalfaschistische Spanien unter

Franco verkörperte (S. 208), ist darum

«das Bollwerk des Glaubens» (S. 59).
Den Staatslaizbmus, das heisst die

konziliare Option für die weltanschauliche
Neutralität des Staates, hält Lefebvre

für den «Gipfel der Gottlosigkeit» (S.
60). Und wiederum hat er das vorkonzi-
liare Lehramt auf seiner Seite. Der Syllabus

verdammte jedes Regime, das nicht
«die katholische Religion als einzige
Religion des Staates betrachtet unter
Ausschluss aller anderen Kulte». Leo XIII.
verwarf in seiner Enzyklika «Immortale
Dei» von 1885 die Meinung, «dass der
Staat. keine Religion offiziell
bekennt» und «nicht gehalten ist, eine den
anderen vorzuziehen». Und noch der
letzte der Pius-Päpste sagte am 6.
Dezember 1953 vor italienischen Juristen:
«Was nicht der Wahrheit und dem
Sittengesetz entspricht, hat objektiv kein
Recht auf Existenz noch auf Propaganda
noch auf Betätigung.»

Religionsfreiheit ist für Lefebvre «ab¬

surd», «weil sie dasselbe Recht der
Wahrheit und dem Irrtum, der wahren
Religion und den häretischen Sekten
gewährt» (S. 78). Lang ist die Liste der
Päpste, die in der Tat so dachten. In
seinem Apostolischen Brief «Post tarn diu-
turnitas» verurteilte zum Beispiel Pius
VII. die Kultusfreiheit der französischen
Verfassung von 1818 mit den Worten:
«Eben dadurch, dass man die Freiheit
aller Kulte ohne Unterschied errichtet,
verwechselt man die Wahrheit mit dem
Irrtum und stellt die heilige und
unbefleckte Braut Christi, die Kirche, ausserhalb

derer es kein Heil geben kann, auf
eine Stufe mit den häretischen Sekten
und sogar mit der jüdischen Treulosigkeit

(perfidie judaïque).» Und Gregor
XVI. sprach 1832 in der Enzyklika «Mi-
rari vos» über den «Wahnsinn (delira-
mentum), dass man einem jeden
Gewissensfreiheit verschaffen und verbürgen
muss, eine der ansteckendsten Lehren
(pestilentisimus error), welche jener
absoluten und zügellosen Meinungsfreiheit
den Weg bahnt, die sich zum Ruin der
Kirche und des Staates überall in
Ausbreitung befindet».

Die Altkirche hat im übrigen nicht nur
die Religionsfreiheit verurteilt, sondern
die Freiheitsrechte überhaupt. Als 1791
in Frankreich die Menschen- und
Bürgerrechte proklamiert wurden, reagierte
Papst Pius VI. unverzüglich mit dem
Brief »Quod aliquantulum», worin er die
Religionsfreiheit als «monströses Recht»
anprangerte und «diese so sehr gerühmten

Dinge Gleichheit und Freiheit» als

«Hirngespinste» diffamierte. 1881
wiederholte Leo XIII. in «Diuturnum illud»,
«dass es niemals erlaubt ist, die
Gedankenfreiheit, Pressefreiheit, Lehrfreiheit
sowie unterschiedslose Religionsfreiheit
zu verteidigen oder zu gewähren, als seien

dies ebenso viele Rechte, welche die
Natur dem Menschen verliehen habe».

Lefebvre blickt noch weiter zurück in
die Vergangenheit. Er erinnert an «die
Haltung der ersten christlichen Kaiser,
die im 4. Jahrhundert das zeitliche

?76



Schwert in den Dienst der geistlichen
Gewalt der Kirche stellten — welche Haltung

immer von der Kirche gelobt wurde»

(S. 248). In der Tat, die Unterdrük-
kung der Freiheit beginnt nicht erst
1789. Sie beginnt mit dem konstantinischen

Zeitalter überhaupt, genau genommen

mit dem berühmten Religionsdekret
Theodosius des Grossen aus dem

Jahr 380. In diesem Gesetz, das für das

ganze Reich galt, hiess es: «Wir wollen,
dass alle Völker über die das Mass unserer

Milde regiert, in der Religion leben,
welche vom göttlichen Apostel Petrus
selbst geoffenbart ist. Wir befehlen,
dass diejenigen, welche dies Gesetz
befolgen, den Namen ,katholische Christen'

annehmen sollen; die übrigen dagegen,

welche wir für toll und wahnsinnig
erklären, haben die Schande zu tragen,
Ketzer zu heissen. Ihre Zusammenkünfte
dürfen sie nicht als Kirchen bezeichnen.
Sie müssen zuerst von der göttlichen Rache

getroffen werden, sodann auch von
der Strafe unseres Zorns, wozu wir die
Vollmacht dem himmlischen Urteil
entlehnen».2 So lautet das klassische Dokument

am Anfang des konstantinischen
Zeitalters. Lefebvre ist der Fundamentalist

dieses Zeitalters, insofern er in allem,
was davon abweicht, nur «Relativismus
und Evolutionismus» (S. 77) erkennen
kann.

Das Zweite Vatikanum oder
die Ambivalenz des halben Weges
Mit der Erklärung über die Religionsfreiheit

von 1965 vollzieht das Konzil wirklich

eine historische Wende. Die katholische

Kirche anerkennt hier erstmals «das
Recht auf religiöse Freiheit». Machte die
«Wahrheit» als Rechtssubjekt schon
immer komische Figur, da Rechtssubjekt
nicht ein abstraktes Prinzip, sondern nur
der Mensch selbst sein kann, so heisst es

nun: «Er (sc. der Mensch) darf nicht
gezwungen werden, gegen sein Gewissen
zu handeln. Er darf aber auch nicht daran
gehindert werden, gemäss seinem
Gewissen zu handeln, besonders im Bereich

der Religion.» Das Recht auf religiöse
Freiheit ist in der «Würde der menschlichen

Person», «in ihrem Wesen selbst
begründet». Gleichzeitig wird das Prinzip

des katholischen Konfessionsstaates
widerrufen. Der Staat hat kein Mandat,
in religiösen Fragen zwischen Wahrheit
und Irrtum zu entscheiden. Der
«Wesenszweck» des Staates liegt ausschliesslich

«in der Sorge für das zeitliche
Gemeinwohl». Das Konzil anerkennt die
«pluralistische Gesellschaft» und alle
Freiheitsrechte, die für die Teilnahme
am «öffentlichen Leben» notwendig
sind.3

So weit - so gut. Wie aber ist diese
zweihundertjährige Verspätung auf die
moderne Rechtskultur innerhalb der
römischen Schultheologie zu verarbeiten?
Lefebvre legt den Finger auf den wunden
Punkt, wenn er von der Kontinuität der
vorkonziliaren Lehre auf deren «Unfehlbarkeit»

(S. 104) schliesst: «Nein, die
Päpste irrten sich nicht, als sie, gestützt
auf die Tradition und daher bewehrt mit
dem Beistand des Heiligen Geistes, mit
ihrer höchsten Autorität und in einer
bemerkenswerten Kontinuität den grossen
Verrat des liberalen Katholizismus
verdammten» (S. V). Der Rebell gegen
Rom hat die Logik des römischen
Systems auf seiner Seite. «Unfehlbar» ist in
Glaubens- und Sittenfragen ja nicht nur
die feierliche «Definition» eines Papstes
oder Konzils, sondern auch der gewöhnliche

Lehrkonsens von Papst und Bischöfen.4

In diesem Sinne gehörte die Lehre
vom Konfessionsstaat tatsächlich zum
katholischen Glauben. In diesem Sinne
ist Lefebvre im Recht und die nachkonzi-
liare Kirche im Unrecht.

Wie zur Gegenprobe, nämlich gerade
umgekehrt, argumentiert der Vatikan im
Zusammenhang mit der «künstlichen»
Empfängnisverhütung. Warum hat Paul
VI. deren Verbot in der Enzyklika
«Humanae vitae» bekräftigt? Warum hat er
sich damals über die Sachargumente der
Mehrheit seiner Expertenkommission
hinweggesetzt? Doch nur, weil er nicht

111



zugeben wollte, dass seine Vorgänger
sich «in moribus» schwerwiegend geirrt
hätten. Seine Entscheidung folgte der
unevangelischen Angst um die Autorität
des kirchlichen Lehramtes. Nichts hat
ihn so beeindruckt wie die Befürchtung
der Kommissionsminderheit: «Wenn
erklärt würde, Empfängnisverhütung sei
nicht in sich schlecht, dann müsste
aufrichtigerweise zugegeben werden, dass
der Heilige Geist 1930 (Enzyklika Casti
connubii), 1951 (Ansprache Pius' XII.
an die Hebammen) und 1958 (Ansprache

an die Hämatologen-Gesellschaft im
Todesjahr Pius' XII.) den protestantischen

Kirchen beigestanden hat und dass

er Pius XL, Pius XII. und einen grossen
Teil der katholischen Hierarchie ein halbes

Jahrhundert lang nicht vor einem
sehr schweren Irrtum geschützt hat,
einem höchst verderblichen für die Seelen;
denn es würde damit unterstellt, dass sie
höchst unklug Tausende menschlicher
Akte, die jetzt gebilligt würden, mit der
Pein ewiger Strafen verdammt hätten».5

In der Frage der Religionsfreiheit hat
das Konzil diesen Bedenken nicht
stattgegeben. Dafür gibt es verschiedene
Gründe — und nicht nur ehrenwerte: Auf
der einen Seite wurde den Konzilsvätern
die Kehrtwendung mit dem - unredlichen

- Hinweis beliebt gemacht, dass
hier das «Neue mit dem Alten in
Einklang» stehe, wie gleich zu Beginn der
«Erklärung über die Religionsfreiheit»
versichert wird. Auf der andern Seite hat
wohl auch der Antikommunismus eine
Rolle gespielt. Lefebvre zitiert den heutigen

Papst, der ihm 1978 gesagt habe:
«Wissen Sie, die Religionsfreiheit war
uns in Polen sehr nützlich gegen den
Kommunismus!» (S. 190).

Der Einwand, dass es sich weder bei
der früheren Verurteilung der Religionsfreiheit

noch beim Verbot der
Empfängnisverhütung um «unfehlbare» Entscheidungen

handle, bagatellisiert das
Problem. Denn immerhin hat sich das Konzil
die römische Schultheologie von der
«Unfehlbarkeit» des (gewöhnlichen)

Lehramtes im Fall der allgemeinen
Übereinstimmung von Papst und Bischöfen

zu eigen gemacht.6
Solche Widersprüche zeigen, wie sehr

das Konzil auf halbem Weg stehen
geblieben ist. Die katholische Kirche hat
nur die Wahl, diesen halben Weg wieder
zurückzugehen oder ihn um die zweite
Hälfte zu ergänzen.

Die Alternative
Das Zweite Vatikanische Konzil
verstand sich als pastorales Konzil. Es war
an dogmatischen Fragen völlig uninteressiert.

Das kann heute und in Zukunft
den katholischen Christen zur Verheissung

wie zum Verhängnis werden: zur
Verheissung, wenn sie auf diesem Weg
weiterschreiten, indem sie zuerst das
Reich Gottes suchen, statt dem
Selbsterhaltungstrieb des kirchlichen Apparates
nachzugeben - zum Verhängnis, wenn
nun plötzlich die Dogmatiker das Sagen
haben und die Konzilsdokumente
relativieren, da sie «nur» pastoral gemeint seien.

Lefebvre plädiert natürlich für die
zweite Variante. Weil das Konzil keine
dogmatischen Aussagen machen wollte,
habe es sich «von vornherein der Dazwi-
schenkunft des Charismas der
Unfehlbarkeit» (S. 163) beraubt. So verständlich

diese Haltung für Lefebvre ist, so
bestürzend ist die Zustimmung, die er
damit im Vatikan findet. Sie wird
aktenkundig in dem Protokoll, das Kardinal
Ratzinger zusammen mit Lefebvre
anfangs Mai unterzeichnet hat.7 Nicht nur
wird hier der «Priesterbruderschaft St.
Pius X.» ein autonomer Sonderstatus
zugebilligt, wie er für andere Gruppen, die
sich im Konflikt mit dem Vatikan befinden,

undenkbar wäre. Das Unerhörte an
diesem Papier liegt im Verzicht Roms auf
die Anerkennung der wichtigsten
Konzilsdokumente durch die Priesterbruderschaft.

Von dieser wird nur gerade
verlangt, dass sie die - von ihr nie angezweifelte

- Lehre über die kirchliche Unfehlbarkeit

annehme, wie sie «in Nr. 25 der

71R



Dogmatischen Konstitution Lumen
gentium enthalten ist». «Bezüglich der
Punkte, die ihnen nur schwer mit der
Tradition vereinbar scheinen», sollten
sich Lefebvre und seine Anhänger lediglich

«zu einer Haltung des Studiums und
der Kommunikation mit dem Heiligen
Stuhl verpflichten». Was also das Zweite
Vatikanum über die Religionsfreiheit
und die Ökumene lehrt, steht nun plötzlich

wieder zur Disposition. Die autoritäre

Struktur der Kirche und ihr
Wahrheitsanspruch gelten absolut, die
Forderungen der Menschlichkeit, die das
Zweite Vatikanum vertritt, aber nur
relativ. Wichtiger als Toleranz und
Menschenwürde ist die Unterwerfung unter
die päpstliche Autorität. Die Kirche ist in
erster Linie für sich selbst und nicht für
andere da. Auch die Treue zum Evangelium

weicht dieser ekklesiozentrischen
Haltung. Gefragt wird nicht mehr, was
mit dem Evangelium im Einklang steht,
sondern was der herkömmlichen Lehre
des Vatikans entspricht.

Es ist unter diesen Umständen schon
fast «providentiell» zu nennen, dass
Lefebvre das von ihm mitunterzeichnete
Protokoll wieder verworfen hat, um
«günstigere Zeiten für die Rückkehr
Roms zur Tradition abzuwarten», wie er
am 2. Juni 1988 dem Papst schrieb (8).
Damit ist die Sache aber noch nicht erledigt;

denn der Hl. Stuhl buhlt weiterhin
um die dissidenten Mitglieder der
Priesterbruderschaft, «indem er ihnen
zusichert, dass alle Massnahmen ergriffen
werden, um ihre Identität in der vollen
Gemeinschaft der katholischen Kirche
zu garantieren»9.

Nach dem Grundsatz der Psychiatrie,
dass gesund nur werden kann, wer die
Konflikte seiner Vergangenheit
aufarbeitet, müsste die römische Kirche
endlich beginnen, sich mit der
menschenfeindlichen Tradition ihres kon-
stantninischen Zeitalters auseinanderzusetzen.

Gerade darin liegt denn auch die
Chance, die sich mit dem Namen Lefebvre

verbindet: dass durch ihn die Vergan¬

genheit gegenwärtig ist. Lefebvre hält
der Kirche einen Spiegel vor. Das hässliche

Antlitz, das sie darin sieht, das ist
nicht Lefebvre, das ist sie selbst. Falsch
wäre es daher, Lefebvre zum Sündenbock

zu machen, in den die Kirche die
eigene schuldverstrickte Vergangenheit
projizierte. Nicht weniger falsch aber ist
die Umarmungsstrategie, wie sie der
Vatikan zunächst versuchte, um das
drohende Schisma zu verhindern, und heute
noch versucht, um den entstandenen
Schaden in Grenzen zu halten.

Die Kirche müsste sich mit Mut und
vor allem Demut eingestehen, wieviele
Irrtümer sie in der Vergangenheit mit
dem Anspruch auf Unfehlbarkeit
verkündigt hat. Bis zurück zur Konzilserklärung

von Florenz 1442, «dass niemand
ausserhalb der katholischen Kirche
des ewigen Lebens teilhaftig wird», oder
bis zur Bulle «Unam sanctam», in der
Bonifaz VIII. 1302 definierte, dass «dem
römischen Papst sich zu unterwerfen, für
alle Menschen unbedingt zum Heile
notwendig» sei. Die Kirche müsste erkennen

und bekennen, dass ihr Heil nicht auf
Dogmen, nicht auf in Sätze gefassten
«Wahrheiten», sondern auf der Verheissung

des Reiches Gottes, seines Friedens
und seiner Gerechtigkeit beruht.

1 Vgl. Marcel Lefebvre: Sie haben ihn entthront.
Vom Liberalismus zur Apostasie - Die Tragödie
des Konzils, Stuttgart 1988. Die Seitenzahlen im
Text verweisen auf Belegstellen in diesem Buch.
2 Zit. nach Rudolf Hernegger: Macht ohne Auftrag,

Olten und Freiburg im Breisgau 1963, S. 370.
3 Vgl. Pastoralkonstitution über die Kirche in der
Welt von Heute, Nr. 73ff.
4 Vgl. Hans Küng: Unfehlbar?, Zürich-Einsie-
deln-Köln 1970, S. 4 Iff.
5 Zit. nach Küng, a.a.O., S. 44.
6 Vgl. Dogmatische Konstitution über die Kirche,
Nr. 25, 3; Küng, a.a.O., S. 57.
7 Vgl. Le protocole d'accord entre le Vatican et
Mgr. Lefebvre, in: La Documentation Catholique,
17 juillet 1988; Bekanntmachung des Hl. Stuhls
vom 16. Juni 1988, in: Schweizerische Kirchenzeitung,

17. Juli 1988.
8 Bekanntmachung des Hl. Stuhls, a.a.O.
9 A.a.O.

279


	Zeichen der Zeit : Lefebvre als Chance?

