
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 7-8

Artikel: Einiges zu Eberhard Arnold und den Bruderhöfen

Autor: Gollwitzer, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Gollwitzer

Einiges zu Eberhard Arnold und
den Bruderhöfen

Nach der Latenzzeit von einigen
Jahrzehnten kehren wichtige Pioniere der
Vergangenheit in unsere Aufmerksamkeit

wieder. Sie haben die Krisis des
Christentums, wie sie durch den Ersten
Weltkrieg offenbar wurde, tiefer
wahrgenommen als die meisten ihrer
Zeitgenossen; sie erkannten, dass es so unmöglich

weitergehen konnte, dass es mit
diesem so gründlich kompromittierten
Christentum zu Ende war, nicht aber mit dem
eigentlichen, dem ursprünglichen
Christentum - und nach ihm begannen sie zu
fragen.

Luther nannte sie «Schwärmer»

Kompromittiert war das offizielle
Christentum auch 400 Jahre früher, im 16.
Jahrhundert. Denen, die damals schon
nach dem ursprünglichen Christentum
suchten, wandte sich darum jetzt das
Interesse derjenigen zu, die nach dem
Schreckensgericht des Ersten Weltkriegs
über das christliche Abendland weder so
weitermachen konnten wie bisher, noch
das Christentum als Ganzes «über Bord»
werfen wollten. Die grossen Theologen
der Reformationszeit, Luther und Calvin,

sprachen aktueller zu uns als die des
19. Jahrhunderts. Nicht lange aber konnte

uns verborgen bleiben, dass sie bei
ihrer Rückwendung zum ursprünglichen
Christentum, zur Bibel, nicht nur unter
sich in heftige Kontroversen kamen, die
in der Trennung von lutherisch und
reformiert bis in unsere Tage nachwirkten,
sondern dass neben ihnen noch andere
aufgebrochen waren zur gleichen Suche,
aber mit anderen Ergebnissen, mit
radikaleren, darum bald sich bekämpft sahen

nicht nur von den Instanzen der bisherigen,

kompromittierten Kirche, sondern
ebenso von bisherigen Genossen des
Aufbruchs, ja von bisherigen Lehrern.
Und zwar bekämpft mit den gleichen
Mitteln der weltlichen Macht, mit denen
die alte Kirche diesen ganzen Aufbruch
niederzuschlagen suchte. Dass sie nicht
nur die kirchliche, sondern auch die weltliche

Macht unter dem Angriff des
Evangeliums sahen, dass sie der weltlichen
Macht jegliche christliche Legitimation
entzogen und an ihr sich in keiner Weise
mehr beteiligen wollten, weder durch
Kriegsdienst noch durch Eidschwur, und
dass sie an Stelle der Sakramente, mit
denen sowohl die alte Kirche wie die neu
entstandenen reformatorischen Kirchen
ihre Einheit sicherten, durch konsequent
gemeinsames Leben die Einheit des Leibes

Christi darstellen wollten, das wurde
ihnen zum Verhängnis. Denn das stellte
die Machtstrukturen der Gesellschaft
noch ganz anders in Frage als die Bestreitung

der ideologischen Grundlagen des

bisherigen Corpus Christianum durch die
Reformatoren. Darum wurden sie nun
von allen etablierten, mit der weltlichen
Macht verbundenen Kirchen gleich
erbittert verfolgt.

Luther nannte sie «Schwärmer» und
warf sie alle in einen Topf, die militanten,
selber sich ebenfalls der Gewalt
bedienenden, wie Thomas Münzer und die
Wiedertäufer von Münster, samt den stillen,

friedlichen, pazifistischen Täufern.
Alle miteinander denunzierte er als
subversive Unterminierer der gesellschaftlichen

Ordnung, als «Staatsfeinde» und
«Verfassungsfeinde». «Schwärmer» —

232



das besagt: Die wollen das Reich Gottes
auf Erden aufrichten, die machen die
Bergpredigt zum Gesetz für die Welt, die
verkennen die irdischen Realitäten, mit
denen in der «noch nicht erlösten Welt»
(Barmen V) gerechnet werden muss und
die nur durch Gewaltmittel einigermassen

in Ordnung gehalten werden können;

die wollen jetzt schon verwirklichen
in der Welt, was doch erst im Reich Gottes

gilt: die Herrschaftslosigkeit, die
Gleichheit, die Eigentumslosigkeit und
die Gewaltfreiheit. «Schwarmgeister» -
das hiess: Illusionisten, Enthusiasten,
Fanatici, Christentum als Revolution
statt als Ordnungsmacht.

Die Erschütterung des Ersten
Weltkriegs machte die Symbiose von Staat
und Kirche, von Christentum und einer
auf Eigentum, auf Klassenunterschiede
und damit auf Gewalt gegründeten Kultur,

wie sie auch von der Reformation
noch einmal besiegelt worden war, tief
fragwürdig. Das Gefühl dafür brach -
ebenso wie jetzt nach dem Zweiten Weltkrieg

- inmitten der offiziellen Kirche auf
und brachte erregte, sensible Geister
zusammen zu neuem Suchen nach dem
ursprünglichen Christentum und zu neuen
Experimenten christlicher Verantwortung.

Eine der herausragenden Gestalten
dafür war Eberhard Arnold, zu dessen
geistigen Voraussetzungen der schon vor
dem Ersten Weltkrieg entstandene
religiöse Sozialismus gehörte, während
Arnold später seinen Weg, wie er selber
sagte, «von Kutter zu Hutter»1 nahm.

In meiner Studienzeit (1928 bis 1932)
hörten wir die Kunde von ihm und hatten
gleich die alte Etikette «Schwärmer» für
ihn bereit. Wir waren hochmütig genug,
uns als Schüler Karl Barths und der
Reformatoren für die besseren Theologen,
also für die besseren Kenner des wahrhaft

Christlichen zu halten - und
vielleicht waren wir auch die besseren
Theologen, ebenso wie vor 400 Jahren Luther,
Zwingli und Calvin gegenüber jenen
verfolgten Täufern, die keine Zeit für
theologisches Nachdenken hatten, weil die

Verfolgung sie daran hinderte und weil
sie ganz dem praktischen Versuch
urchristlicher Gemeinschaftsbildung sich
widmeten. Aber wir wussten nicht, dass
Karl Barth schon vor einiger Zeit in
Göttingen in seiner (noch unveröffentlichten)

Zwingli-Vorlesung (1922/23)
gesagt hatte, wenn man das «Schwärmer-
tum» als die «Krankheit der Reformation»

bezeichnet habe, so sei der Kranke
«die Reformation selbst, und zwar die
ganze Reformation» gewesen. Und als
wir kopfschüttelnd und missbilligend
hörten, Arnold habe sich wiedertaufen
lassen (um 1909), ahnten wir noch nicht,
dass Karl Barth 20 Jahre später ebenfalls
die Säuglingstaufe bestreiten werde, und
zwar auch er in einem kirchlich-gesellschaftlichen

Zusammenhang. Und als
schliesslich viel später im Streit um die
westdeutsche Remilitarisierung christliche

Argumente gegen dieses Bestreben
Adenauers vorgebracht wurden, da
bekamen wir ebenfalls von lutherischer Seite

den Ketzerhut «Schwärmer» aufgesetzt.

Dadurch spätestens haben wir
gelernt, diese Vokabel aus unserem
theologischen Wortschatz zu streichen und statt
dessen die Aufgabe gründlicher
Wiedergutmachung der Reformationskirchen
gegenüber den Täufer-Gemeinschaften,
die wir inzwischen als die «historischen
Friedenskirchen» in der ökumenischen
Bewegung kennen und schätzen gelernt
hatten, ins Auge zu fassen: «Es ist höchste

Zeit, dass die evangelische Theologie
und die evangelischen Landeskirchen in
Deutschland ihre 400 Jahre alten Vorurteile

gegenüber dem ,linken Flügel' der
Reformation revidieren und die Verurteilung

der angeblichen ,Schwärmer' und
,Rottengeister' aufheben Die
Schwerfälligkeit der Landeskirchen, sich
für das Zeugnis der täuferischen
Gemeinden zu öffnen, ist auch in historischer

Schuld begründet, wurden diese
doch in der Reformationszeit von
evangelischen und katholischen Kirchen und
Obrigkeiten gemeinsam verfolgt,
unterdrückt und ausgerottet.»2

233



Die Unbedingtheit des Christentums
Der verstorbene Berliner Kirchenhistoriker

Karl Kupisch hat 1965 in der DDR-
Zeitschrift «Zeichen der Zeit» eine
Porträtskizze über Eberhard Arnold mit
dem Untertitel «Aus der Personalakte
eines Schwärmers» veröffentlicht. Sein
Fazit: «Wenn die künftige Vollendung
des Reiches Gottes, wenn Staat, Gesellschaft,

Wissenschaft, Kultur keine
Bedeutung mehr haben, muss durch etliche
Berufene demonstriert werden. Und
Arnold war überzeugt, dass das seine Aufgabe

sei. Man wird das nur dann Schwärmerei

nennen dürfen, wenn man die
bevorstehende Vollendung der Gemeinde
überhaupt für eine Illusion hält.»

Wie Eberhard Arnold auf seine
Zeitgenossen gewirkt hat, wird am deutlichsten

bemerkenswerterweise aus der
Schilderung eines jüdischen Beobachters.
Hans-Joachim Schoeps, damals eifriger
Jugendbewegter, hat Arnold auf dem
von ihm 1922 im Dorfe Sannerz bei
Schlüchtern gegründeten ersten Bruderhof

besucht und war tief beeindruckt von
seiner Persönlichkeit. In seinen Erinnerungen

ist zu lesen: «Ich erinnere mich an
einen hoch aufgeschossenen Mann von
etwa 45 Jahren im Rippelsamtanzug, mit
strahlenden braunen Augen, die zugleich
freundlich fordernd auf einen heruntersahen.

Er sah in jeder Hinsicht
ungewöhnlich aus Das Entscheidende,
was ich selber erlebt habe, war der Geist
der christlichen Liebe, der auf dem
Bruderhof herrschte. Der Geist des sacro
egoismo, der alle menschlichen
Zusammenschlüsse beherrscht, war hier definitiv
gebrochen. Ich stehe nicht an zu erklären,

dass hier Kräfte aus einer anderen
Welt am Werke waren und Eberhard
Arnold ihr ausgewähltes Medium gewesen

ist. Hätte er einige Jahrhunderte früher

als Katholik gelebt, würde er heute
im Heiligenkalender stehen Obwohl
ich damals in einer recht rationalistischen
Periode meines Lebens war und allen
mystischen Begehungen besonders fern

stand, konnte ich mich den auf dem
Bruderhof wirksamen pneumatischen Kräften

nicht entziehen. Sie strahlten durch
Eberhard Arnold durch. Wenn er vom
Heiligen Geist oder von der Gemeinde
sprach, dann waren dies keine theologischen

Begriffe, sondern lebendiges
Geschehen mitten unter uns Die
bleibende Bedeutung, die die Begegnung mit
Eberhard Arnold und dem Bruderhof für
mein Leben hatte, ist die Einsicht in den
Schuldzusammenhang, den der Kreislauf
des Besitzes heraufführt. Geld ist etwas
Böses, und vielleicht wird wahre Religion

immer in die Nähe derartiger
Lösungen führen, dass man auf den Besitz
an Gütern dieser Welt verzichten möchte,

um ein Leben der brüderlichen Liebe
zu führen Noch wichtiger ist wohl,
dass mir an Eberhard Arnold schon in
jungen Jahren das Christentum als geistige

Realität aufgegangen ist, das einen
Menschen umzubilden und zu erneuern
vermag.»3

Sicher ist es viel zu kurz gegriffen,
wenn Georg Merz Eberhard Arnold mit
dem Titel «radikaler Pietist» versieht.4 In
jener gärenden Nachkriegszeit war Eberhard

Arnold mit seinen Erklärungen
gegen Militarismus und Kapitalismus,
gegen Nationalismus und Privateigentum
sicher einer der radikalsten, dies aber aus
einer tiefen Jesus-Ergriffenheit, durch
die ihm die Bergpredigt zur konkreten
Lebensanweisung wurde und die ihm eine

unerhörte Ausstrahlung gab. Als die
Jugendbewegung in die schon 1897
gegründete DCSV (Vorgängerin unserer
heutigen Evangelischen Studentengemeinde)

einbrach, hielt Eberhard
Arnold, einer ihrer Sekretäre, beim Pfingsttreffen

1919 die Bibelarbeit über die
Bergpredigt und einen Vortrag mit dem
Titel: «Der Kommunismus als Mahnruf
an die Christenheit». «Die Rede von
Eberhard Arnold über die Bergpredigt»,
schreibt Antje Vollmer5, «wirkte auf
diese alle wie eine Erleuchtung, ein wahres

Pfingsterlebnis! Hier war es, wonach
alle gesucht hatten: die Unbedingtheit

234



des Christentums, radikale Forderung
ohne Kompromisse, das Angebot des
Lebens aus dem Geiste der Urgemeinde.»

Seine Radikalität hatte freilich eine
Geschichte der Trennung zur Folge: von
der DCSV, von der Neuwerkbewegung
und auch innerhalb der ersten
Gemeinschaftssiedlung, dem Bruderhof in
Sannerz. Sie befestigte Arnolds Ruf als eines
realitätsfernen Schwärmers.

Ein dauerhaftes Gemeinschaftswerk
Doch gerade er war es, der mit seiner
Unbedingtheit Menschen zu einem
dauerhaften Gemeinschaftswerk gewann,
den heute noch existierenden Bruderhöfen.

Dafür war entscheidend:
1. Arnold war, obwohl stark von Tolstoj
beeinflusst, nicht ein die Realitäten
überspringender Idealist, sondern ein
entschiedener, geisterfüllter Jünger Jesu.
«Wenn wir Tolstojaner blieben, die das
(sc. die Antithesen der Bergpredigt) als
fünf neue Gebote auffassen, dann wären
wir völlig hereingefallen.» «Wer die
pazifistische Friedenswirkung oder die
Herzensreinheit, irgendeine moralische
oder politische Forderung für sich selbst
setzt und von hier aus nun das Neue
fordert, der ist auf dem Irrweg.» «Ein
solches Gemeindeleben kann ebensowenig
gemacht werden, wie es unmöglich wäre,
einen Baum in der Fabrik herzustellen.
Der Gemeindeaufbau aus dem
Gemeinschaftsgeist ist eine ebenso freie, vom
Menschen-Tun unabhängige Wirkung
Gottes wie die Schöpfung des Baums und
seiner Frucht.»6 Das neue Leben ist eine
aus dem Geiste Gottes empfangene
Freude, und die Gemeinschaft kann nur
solange bestehen, als sie diese Freude
täglich neu durch das Hören des Evangeliums

empfängt. Aus einer Krise, die
offenbar dadurch entstanden war, dass die
Bruderhofgemeinde später in Paraguay
ihr gemeinsames Leben als Selbstzweck
verstand und mit idealistischer Gesetzlichkeit

zu erhalten suchte, hat ihr die
Erinnerung an diese Erkenntnis Arnolds
herausgeholfen.7

2. Das Zeugnis von der Wirklichkeit des
neuen Lebens in Jesus Christus muss
nach Arnolds Überzeugung in einem
neuen Gemeinschaftsleben bestehen.
Zinzendorfs Wort: «Ich statuiere kein
Christentum ohne Gemeinschaft», war
tief in ihm eingewurzelt. Er hatte das
individualistische Verständnis der
neutestamentlichen Ermahnungen, das auch
noch bei unseren heutigen Exegeten
geistert, überwunden. Dass Bergpredigt
und Apostelbriefe immer im Plural
sprechen, nahm er ernst. Nicht sittliche Heroen

sollten entstehen, nicht hochgestimmte
und hochentwickelte Einzelgänger

sollten sich der Unrechts- und
Ungleichheits-Gesellschaft entgegenstellen,
sondern ein neues Sozialgebilde mit neuen
Sozialbeziehungen. Diese werden uns in
den neutestamentlichen Ermahnungen
beschrieben als die Folge der Geistaus-
giessung, welche die Menschen aus dem
bisherigen Mitmachen des Weltlebens
heraus- und zur Gemeinde zusammenführt.

Die Neuheit des Lebens aus dem
Geiste Christi ist die Neuheit eines
Gemeinschaftslebens. «Ich betonte stark,
dass ich nicht unseren Bruderhof,
sondern dass unser Bruderhof Jerusalem
und die Ausgiessung des Heiligen Geistes

mit all ihren Wirkungen zu bezeugen
haben.»8

Erst nachträglich, nach der aus solcher
Erkenntnis erfolgten Gründung des
Bruderhofs (1920 Sannerz, 1926 Rhön-Bruderhof)

beschäftigte sich Eberhard
Arnold mit der 400jährigen Tradition der
Täufergemeinden, nahm briefliche
Verbindung mit den amerikanischen
Mennoniten, insbesondere mit den Hutterern,
auf und besuchte sie schliesslich auf einer
halbjährigen Reise 1930, die den
Anschluss an die Hutterer zur Folge hatte.
Ein providentielles Ereignis! Und dies
nicht nur, weil Arnold das Empfinden
hatte, dass ohne die Einfügung in eine
solche Tradition mit ihren Erfahrungen
sein immer wieder von inneren Krisen
geschütteltes Gemeinschaftsgebilde keine

Stabilität bekäme, sondern weil es

235



bald darauf das durch die äussere Feindschaft

der Nazis kurz nach Arnolds Tod
(1935) herbeigeführte Ende in Deutschland

(1937) nicht überlebt hätte. Als
«Kommunistengesindel» aus Deutschland

vertrieben, über England und Paraguay,

wo sie überall Siedlungen hinter-
liessen, schliesslich in den USA und
Kanada gelandet, haben die Bruderhöfe
1974 eine feste organisatorische Verbindung

mit den Hutterern gefunden - und
dadurch mit einer Täufergemeinschaft,
von der eine frühere Darstellung sagt:
«Die Hutterische Bruderschaft ist die
einzige Gemeinschaft der abendländischen

Welt, die allen Widerständen
trotzend durch eine grössere Zeitspanne hin,
nämlich durch fast 400 Jahre, bis zum
heutigen Tag eine völlige Gütergemeinschaft

verwirklicht oder doch an dem
Gedanken des Kommunismus festgehalten
hat, um nach Zeiten der Unterbrechung
immer von neuem seine praktische
Durchführung zu beginnen.»9

Der Anschluss konnte nicht reibungslos
vonstatten gehen, wie man verstehen

wird, wenn man die Entdeckungsfahrt
des vor einigen Jahren tödlich
verunglückten Journalisten Michael Holzach
liest.10 Da ist auf der einen Seite der
extreme Konservatismus, durch den die
Hutterer in der sie umgebenden Gesellschaft

sich erhalten konnten und damit
freilich wie eine exotische Insel wirken,
und auf der anderen Seite der
revolutionär-kommunistische Gedanke des
Mitteleuropäers Eberhard Arnold, der aus
dem bürgerlichen Christentum des
modernen Deutschland ausbricht, um ihm
eine am Urchristentum orientierte Antithese

entgegenzusetzen. Die Bruderhöfe
bestehen aus Menschen, die sich der
Probleme der heutigen Menschheit ungleich
mehr bewusst sind als die im Abseits
lebenden Hutterer; es sind moderne
Menschen, deshalb auch mehr bewegt von der
Frage, was ihre Gemeinschaft nach aussen

wirken könne. Diese Unterschiede in
der Mentalität machten die Verbindung
mit den Alt-Hutterern und die Übernah¬

me von deren Struktur schwierig, die
Übernahme von deren altvaterischem
Lebensstil unmöglich. Die Bruderhöfler
hatten aber seit ihrer Vertreibung aus
Nazi-Deutschland bei ihrer Suche nach
neuen Lebensmöglichkeiten auf dem
amerikanischen Kontinent bei niemand
anderem solche Unterstützung gefunden
wie bei den Hutterern. 1974 ergab sich
eine Übereinkunft, die den Neu-Hutte-
rern den «Anschluss an den jahrhundertealten

Strom des Huttertums»11 ermöglichte

und ihnen doch die Freiheit zu
eigener Gestaltung und Entwicklung liess.
Vergleicht man den Bericht von Holzach
mit dem von Ulrich Eggers, dann wird
der Unterschied zwischen den Alt- und
Neu-Hutterern sehr anschaulich, und
man nimmt erfreut Anteil daran, dass
beide Seiten zur Vereinigung in gegenseitiger

Tolerierung ihres Lebensstils gefunden

haben.

Radikaler Gegensatz zur militärischen
Gewalt und zum Privateigentum
Eberhard Arnold wollte weder der Kirche

noch der Welt die Lebensweise der
Bruderhöfe als Gesetz aufzwingen. Er
war nicht ein Mensch des Verurteilens.
Sowenig er nach seiner Wiedertaufe
bereit war, je wieder in die Landeskirche
zurückzukehren, sowenig sprach er dieser

und den in ihr lebenden Christen das
Christsein ab. Er wollte «nur zeichenhaft
wirken».u Er war aber zugleich tief
überzeugt, dass der Geist Jesu in einem
radikalen Gegensatz zur militärischen
Gewalt und zu einer auf dem Privateigentum

aufgebauten Gesellschaftsordnung
steht: «Das private Eigentum ist die
Wurzel des Mordes. Aus dem Tatbestand

des Eigentums stammen Krieg,
Konkurrenzneid und gegenseitige
Schädigung im Geschäftsleben. Aus dem
Eigentum nährt sich die Prostitution und
die Kaufehe, die auch nichts anderes ist.
Aus dem Eigentum wird die Geschäftslüge

und alle Art von Lüge im gegenseitigen

Umgang geboren.»13 Darum strebt
Arnold schon 1920 nach einem «Lebens-

236



Zentrum» anderer Art: «Es handelt sich
um eine Lebensgemeinschaft, die
Arbeitsgemeinschaft, Tischgemeinschaft,
Gütergemeinschaft und Glaubensgemeinschaft

sein soll.»14
Vom frühen Mönchtum an hat gegenüber

der Anpassung der Kirche an die
Realitäten der unveränderten Welt das
Jesuszeugnis der synoptischen Evangelien

die Bildung von Kommunitäten
bewirkt, in denen im Erschrecken über die
Inkonsequenzen des landläufigen
Christentums konsequente Nachfolge - und
also gemeinsame Nachfolge- geübt wurde.

Das von diesen Realitäten für
unmöglich Erklärte sollte als möglich und
heilsam vorgeführt werden: «Wenn man
uns noch so überzeugend die Unmöglichkeit

eines solchen Lebens, wie es die
Bergrede darstellt, beweisen will: wir
glauben dennoch das Unmögliche: Jesus
verwirklicht das Reich Gottes.»15
Perfektionistische Gesetzlichkeit und
gesetzlicher Gesinnungsdruck werden
immer die Gefahren solcher Versuche sein.
Aber auch hier ist dafür gesorgt, dass die
Bäume nicht in den Himmel wachsen.
Die Erfahrungen der eigenen Unzulänglichkeit,

die Reibungen zwischen den so
eng aufeinander lebenden Charakteren,
verstärkt oft durch materielle Bedrängnis,

schwere, aus verschiedenen Ursachen

entstehende innere Krisen und
Trennungen sorgen dafür, dass diese
Kommunitäten sich nicht als Inseln der
Seligen und Heiligen von der bösen Welt
abheben, dass sie sich nicht als Verwirklichung

des Reiches Gottes, sondern
bestenfalls, wie Karl Barth gesagt hätte, als
Gleichnbse des Reiches Gottes, als
menschliche und immer noch allzu
menschliche Versuche der Bezeugung
des Reiches Gottes verstehen können.

Heute, in dem doch schon seit dem
Ersten Weltkrieg offenbaren Bankrott des
offiziellen, das heisst angepassten
Christentums, sind uns solche Gemeinschaften

nötig: als Exempel, als Tankstellen,
als Stachel. Sie haben die Kirche als ihr
Umfeld, in dem sie als nuclei, als Salzker¬

ne wirken, so wie die Kirchen, in ständiger

Umkehr begriffen und von diesen
Kommunitäten zur Umkehr gerufen, als
Salz in ihrem Umfeld, der Gesellschaft,
zu wirken berufen sind. Sie sollen nicht
die Welt verchristlichen - das war einer
der grossen Irrtümer der Christentumsgeschichte,

der nur die Verweltlichung
der Kirche zur Folge hatte. Das Salz soll
nicht die Suppe versalzen. Aber «wie die
Speise ohne das Salz fade und ungeniess-
bar ist, so steht es um die Welt ohne die
Gemeinde. Und wenn die Menschheit
auch niemals versuchen kann, sich selbst
wie das Salz der Menschheit zu verhalten,

so erkennt sie doch an der Wirkung
des Salzes, was Tod und Fäulnis ist, und
wie dem Tod gewehrt werden muss. Sie
hat ein Korrektiv und ein Wesensziel vor
Augen, dem sie annähernd gerecht zu
werden sucht.»16

1 Ulrich Eggers, Gemeinschaft - lebenslänglich.
Deutsche Hutterer in den USA, Witten 1985,
S. 96.

2 Jürgen Moltmann in seinem Vorwort zu dem
1981 erschienenen Buch des Mennoniten John

Howard Yoder: Die Politik Jesu - der Weg des Kreuzes.

3 Hans-Joachim Schoeps, Die letzten 30 Jahre.
Rückblicke, Stuttgart 1956, S. 43ff.

4 Georg Merz, Wege und Wandlungen, München
1961, S. 239ff.

5 Antje Vollmer, Die Neuwerkbewegung
1919—1935. Ein Beitrag zur Geschichte der
Jugendbewegung, des Religiösen Sozialismus und der
Arbeiterbildung, Diss. Berlin 1973, S. 58f.

6 Eberhard Arnold, Salz und Licht. Über die
Bergpredigt, Moers 1982, S. 17, 30, 36.

7 Vgl. Eggers, a.a.O., S. 148ff.
8 Emmy Arnold, Gegen den Strom. Das Werden

der Bruderhöfe, Moers 1983, S. 110.
9 Lydia Müller, Der Kommunismus der mährischen

Wiedertäufer, Schriften des Vereins für
Reformationsgeschichte, 1927, Nr. 142, Vorwort.
10 Vgl. Michael Holzach, Das vergessene Volk,
dtv 1982.
11 Eggers, a.a.O., S. 150f.
12 Karl Kupisch, Eberhard Arnold, Aus der
Personalakte eines Schwärmers, in: Zeichen der Zeit,
11/1965, S.421ff.
13 Zit. nach Vollmer, a.a.O., S. 75.
14 Vollmer, a.a.O., S. 66.
15 Vollmer, a.a.O., S. 59.
16 Eberhard Arnold, a.a.O., S. 25.

237


	Einiges zu Eberhard Arnold und den Bruderhöfen

