
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 7-8

Artikel: Reflexionen über das Jüdische, das Christliche, das Sozialistische

Autor: Griese, Erhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erhard Griese

Reflexionen über das Jüdische, das Christliche,
das Sozialistische

Der jüdische Autor Gershom Scholem
schreibt zu Beginn seines Aufsatzes
«Zum Verständnis der messianischen
Idee im Judentum»:

Es ist ein völlig anderer Begriff von
Erlösung, der die Haltung zum Messianismus

im Judentum und Christentum
bestimmt, und gerade, was dem einen als
Ruhmestitel seines Verständnisses, als
positive Errungenschaft seiner Botschaft
erscheint, wird vom anderen am entschiedensten

abgewertet und bestritten. Das
Judentum hat, in allen seinen Formen und
Gestaltungen, stets an einem Begriff von
Erlösung festgehalten, der sie ab einen
Vorgang auffasste, welcher sich in der

Öffentlichkeit vollzieht, auf dem Schauplatz
der Geschichte und im Medium der
Gemeinschaft, kurz, der sich entscheidend in
der Welt des Sichtbaren vollzieht und ohne

solche Erscheinung im Sichtbaren
nicht gedacht werden kann. Demgegenüber

steht im Christentum eine Auffassung,

welche die Erlösung als einen
Vorgang im «gebtlichen» Bereich und im
Unsichtbaren ergreift, der sich in der Seele, in
der Welt jedes Einzelnen abspielt und der
eine geheime Verwandlung bewirkt, der
nichts Äusseres in der Welt entsprechen
muss. War die Kirche davon
überzeugt, mit dieser Auffassung der Erlösung
einen äusserlichen, ja ans Materielle
gebundenen Begriff überwunden und ihm
einen neuen Begriff von höherer Dignität
gegenübergestellt zu haben, so war es
gerade diese Überzeugung, die von jeher
dem Judentum als alles andere als ein
Fortschritt erschien. Die Umdeutung der
prophetischen Verheissungen der Bibel
auf einen Bereich der Innerlichkeit, von

dem alles an diesen Verkündigungen so
weit abzuliegen schien wie möglich,
erschien den religiösen Denkern des Judentums

stets als eine illegitime Vorwegnahme
von etwas, das im besten Falle als die

Innenseite eines sich entscheidend im
Äusseren vollziehenden Vorgangs in
Erscheinung treten konnte, nie aber ohne
diesen Vorgang selbst.l

So sieht ein Jude den entscheidenden
Unterschied zwischen dem jüdischen und
dem christlichen Messiasbegriff. Wenn
wir ihn recht interpretieren, so rekurriert
seine Unterscheidung nicht auf die
klassische, aber banale Frage, ob denn nun
Jesus der (etwa gar im «Alten Testament»

exakt vorhergesagte) «Messias»
sei, oder auch nur, ob die messianische
Idee sich in einer messianischen Person
konkretisieren müsse oder nicht. Beides
tritt in den Hintergrund gegenüber der
Frage, ob es in der messianischen Erwartung

(und dann auch Erfüllung) um einen
wahrnehmbaren, in Geschichte und
Gesellschaft auftretenden Geschehenszusammenhang

geht - oder ob eine innere,
spiritualisierte und damit immer notwendig

auch auf den Einzelnen hin
individualisierte Wirklichkeit gemeint sei.

Sieht Gershom Scholem mit seiner
Unterscheidung richtig? Diese Frage
beantworten zu wollen heisst: zuerst nach
der Ebene fragen, auf der sie gestellt ist.
Ganz ohne Zweifel sieht Scholem ohne
jede Einschränkung richtig, wenn er das
empirische, historisch gewordene
Christentum damit beschreibt, und zwar nicht
nur in seiner tatsächlichen, vielleicht von
der «Idee» des Christentums unabhängigen

Realität, wie sie eine empirische Un-

220



tersuchung der Glaubensvorstellungen
bei Christen zutage fördern würde. Er
sieht auch richtig, zumindest weithin und
«bis vor kurzem», wenn er nach den
schriftlich niedergelegten Dokumenten
des Christentums, nach Dogmen und
Bekenntnissen, nach Kirchenliedern und
liturgischen Gebeten als den formalen
Beweisstücken fragt.

Aber damit ist das Thema ja nicht
ausdiskutiert, sondern das Problem beginnt
erst, jedenfalls für die Christen. Gibt es
noch eine andere Antwort oder zumindest

Rückfrage an uns selbst angesichts
der Ausführungen von Gershom Scholem?

Für religiöse Sozialisten - und nicht
nur für sie - ohne Zweifel.

Das Problem der Hellenisierung
des Evangeliums
Das Christentum, wie es historisch
geworden ist und wie es den Interessen
sowohl des religiösen Menschen als auch
der herrschenden Mächte entsprach, hat
sich selbst das Gesicht gegeben - wir
würden lieber sagen: die Maske aufgesetzt

-, das Scholem beschreibt. Exege-
ten und Kirchenhistoriker wissen heute,
wie das vor sich ging. Der Verlust des
Sichtbaren, Geschichtlich-Konkreten,
Politischen, kurz: der Menschenwelt, der
Erde, ging einher mit der Hellenisierung
des Evangeliums. Ein spätgriechisches
Denken, das die ganze Mittelmeerwelt
prägte, überschwemmte auch - für die
Beteiligten wahrscheinlich weithin kaum
spürbar - das früheste Christentum, das
sich auf seinen Weg von Galiläa und
Jerusalem in die damals bekannte Welt, die
«Ökumene», machte. Zu diesem
spätgriechischen Denken (nicht so zu früheren

griechischen Denkweisen!) gehört
die grosse Scheidung zwischen Idee und
Materie, Geist und Körper, Seele und
Leib, Religion und Weltgestaltung. Religion,

das ist in dieser Welt die erdflüchtige
Jenseits- oder Ewigkeitssehnsucht,

die zwar wiederum Kunst, Kultus und
Kultur prägt - und auch ihre fragwürdige
politische Funktion hat -, aber endgültig

auf die Weltgestaltung im Sinne der
Zehn Gebote als des Sozialgesetzes Israels,

der Gesellschaftskritik der Propheten
und des Evangeliums verzichtet —

vermeintlich im Dienst einer höheren,
überirdischen, übernatürlichen Bestimmung

und Wahrheit. Dies geschah, wie
schon bemerkt, nicht bewusst geplant,
nicht einmal bei denjenigen römischen
und byzantinischen Kaisern, denen diese
Wende voll ins Konzept passte. Es
geschah selbstverständlich, weil die
Propheten Stichwortlieferanten für
Messiasprognosen geworden waren und weil
man die Evangelisten längst mit der
neuplatonischen Brille auf den Augen las.

Aber hier wird eine kritische Rückfrage

nötig: Ist dies alles nicht einfach
notwendig gewesen: zum einen, weil die
Botschaft immer übersetzt werden muss,
nicht nur in die Sprache, sondern auch in
Kultur und gesellschaftlichen Kontext,
wie es heute immer zu Recht gefordert
wird; zum anderen, weil dem Evangelium

eine universale Tendenz innewohnt,
mit der es in die antike Welt und ihre
Religiosität eindringen sollte? Diese Frage
ist nicht leicht zu beantworten. Es müsste
untersucht und beachtet werden, wie
weit unter der Überkrustung durch das
Hellenistisch-Neuplatonische wesenhaft
Ursprüngliches erhalten blieb, vielleicht
in heute schwer erkennbarer Gestalt
oder vermengt mit fragwürdigem religiösem

Gut. Weder Benedikt von Nursia
noch Franz von Assisi wären aufgetreten,
wenn die Spuren nicht wahrnehmbar
geblieben wären. Selbst die weltliche
Macht des Papsttums oder das gewaltige,
gescheiterte Konzept des mittelalterlichen

Corpus Christianum sind Ausdruck
jener urjüdischen Weltbezogenheit der
biblischen Gotteserfahrung. Sie sind freilich

auch als zugleich pervertierte
Beispiele wiederum zwangsläufig Anstoss
für eine Weltflüchtigkeit der Frommen
geworden.

Noch eine Überlegung zu dieser Frage:

«Übersetzung» kann nicht bedeuten,
dass ein solcher Vorgang stets als gelun-

221



gen gilt, weil er positivistisch eben nur so
und nicht anders geschichtlich-zwangsläufig

denkbar wäre. Sonst gäbe es nicht
schon in der Bibel Israels den prophetischen

Ruf, der die inzwischen eingetretene
Entwicklung kritisiert und korrigiert.

Weil es um konkrete Weltgestaltung
geht, darum ist Kritik am Gewordenen
ein inhärenter Bestandteil der Überlieferung.

Die Frage, ob eine
geistesgeschichtliche, «theologische» Entwicklung

der Sache gemäss ist oder von ihr
wegführt, ist eben eine theologische Frage,

das heisst eine Sachfrage, und sie ist
letztlich von der Exegese aus zu prüfen
und zu beantworten.

Und gibt es denn auf der Grundlage
der historisch-exegetischen Arbeit an
den Texten der Evangelien heute ein
anderes überzeugendes Ergebnis als dasjenige,

das die Botschaft der Jesus-Bewegung

und ihres Urhebers, des
prophetisch-messianischen Rabbi Jesus aus
Galiläa, noch in den Fassungen der vier
Evangelienschriften erkennbar, weit
eher dem nach G. Scholem «jüdischen»
Erlösungsbegriff zuordnet als dem, was
sich «christlich» als Erlösung deklariert
hat? Die Antwort kann nur verneinend
lauten. Die meisten Neutestamentier
unserer Zeit, bis weit in die katholischen
Fakultäten hinein, beschreiben die Lage
in diesem Sinne. Nur fügen sie dann der
Auslegung dieser älteren
Überlieferungsschicht die Theologie der späteren
Entwicklung hinzu, die ja schon in den
Schriften des Neuen Testaments deutlich
wahrzunehmen ist. Diese Christologie
und Soteriologie der frühen Kirche,
besonders der Paulusbriefe, dominiert,
nicht nur in der lutherischen Tradition,
fast immer. Sie wird dann als das spezifisch

Christliche gesehen und gelehrt.
Erst in der sozialgeschichtlichen Lektüre
der Evangelien gewinnt die jesuanische
Schicht wieder Priorität, - so wie es praktisch

in der religiös-sozialistischen
Bibelauslegung, etwa bei Leonhard Ragaz,
oder heute vor allem in der Praxis der
Befreiungstheologie der Fall ist.

Was tun? Kann oder soll die spätere,
schon ins Hellenistisch-Religiöse
hinübergleitende Interpretation der
Jesusgeschichte ausgegrenzt werden? Nein, es
darf nicht um einen neuen, knapperen
Kanon gehen. Nicht um ein Ausscheiden
kann und darf es gehen, aber doch um ein
Urteilen und Prägen, wie Ragaz gesagt
hat: «Jedenfalls hat sich nicht die
Bergpredigt dem Römerbrief unterzuordnen,
sondern, falls es überhaupt zu einer
solchen Konkurrenz käme, der Römerbrief
der Bergpredigt.»2

Das ist ein anderer Ansatz als der der
liberalen Ausleger vom vorigen Jahrhundert.

Indem diese das «edle Menschentum

des Nazareners», meist romantisch
umwölkt, dem dogmatischen Gottessohn
entgegensetzten und so die traditionelle
Kirchlichkeit kritisieren wollten, haben
sie zwar etwas Richtiges gesehen. Aber
weil sie sich, wiederum individualistisch
und eklektisch, auf ihr Bild beschränkten

- im Interesse ihres bürgerlichen
Klassenstandortes und weil sie Jesus nicht
wirklich im jüdischen Kontext sehen
wollten —, stiessen sie nicht zum
gesellschaftlich-politischen Horizont vor.

Bezeichnenderweise kam der
entscheidende Anstoss zur religiös-sozialistischen

Erkenntnis nicht aus dem Lager
der liberalen Theologie, obwohl viele
ehemals Liberale zu den ersten Religiös-
Sozialen stiessen, wie Ragaz oder Georg
Fritze. Der entscheidende Anstoss kam
aus dem erwecklich-pietbtischen Erbe
von Bad Boll. Das weist deutlich darauf
hin, dass die Risslinie nicht zwischen
«liberaler» und «orthodoxer» Bibelauslegung

verläuft, das heisst nicht zwischen
einem im Sinne der Romantik oder des
Existentialismus reduzierten Kanon oder
Glaubensbekenntnis und einem
vollmundig propagierten «Auf-der-Bibel-
Stehen» der Konservativen, die sich heute

gern «Evangelikale» nennen. Es geht
um eine qualitative «Lektüre» des ganzen

Neuen Testaments und nicht um ein
quantifizierendes Ausscheiden
hellenistisch-religiöser Partien.

222



«Jesus ist Sieger» - dieses Wort liess
sich nach den Glaubenserfahrungen
Johann Christoph Blumhardts d.Ä. in
Möttlingen und dann in Bad Boll nicht
mehr spirituell oder futuristisch-eschato-
logisch verstehen, wie es pietistische oder
lutherische Orthodoxie nahelegten,
sondern ging eindeutig auf das konkrete Jetzt
und Hier. Von diesem Erlebnis her führt
der Weg zu Christoph Blumhardt d.J.
und seiner Konkretion des wiederentdeckten

Gottesreiches für diese Erde
und inmitten der Geschichte der
Menschen, wie sich in seiner Parteinahme für
die streikenden Arbeiter und die
sozialdemokratische Bewegung dokumentierte.

An der Exegese fällt die Entscheidung
Die Tür zu dieser Wiederentdeckung der
Weltrelevanz des Evangeliums ist also
durch reale geschichtliche Erfahrung,
durch «Praxis» geöffnet worden. Das
war bei Leonhard Ragaz und anderen
ebenso und gilt heute für die
befreiungstheologische Praxis in Lateinamerika
und Schwarzafrika.

Der entscheidende Prüfstein aber ist
für uns der exegetische Befund. Das ist
zumindest ein nicht aufzugebendes
Element europäischer Theologie. Wir würden

unserem geschichtlichen Weg
untreu, wenn wir diese Arbeit vernachlässigen

oder unterschlagen wollten zugunsten
eines vermeintlich allein aus der

Praxis zu gewinnenden Ansatzes. Die
Bibel ist eben nicht willkürlich nur je nach
Klassenstandort so oder anders interpretierbar,

als gälte es, nur erst «an der Seite
der Armen» zu stehen, und dann liefe alle

Theologie wie von selbst. Die Frage ist
vielmehr: Wie komme ich denn an die
Seite der Armen? Warum sollte ich als
mitteleuropäischer Bürger, der auch in
diesem System Karriere machen könnte,
mich ändern lassen? Mag der Proletarier
und Campesino wie von selbst Jesus an
seiner Seite sehen - ich als mitteleuropäischer

Bürger müsste mich doch erst von
dem Evangelium des Jesus von Nazareth

in Bewegung bringen und hörbereit
machen lassen. Und darum geht es für uns
entscheidend um das richtige Verstehen
der Evangelien.

Also: Wenn Jesus - und die Verkündigung

seiner ersten Nachfolger - mit
«Reich Gottes» eine «jenseitige», nach
dem Tod für den Menschen mögliche
und am Ende der Welt erhoffte Wirklichkeit

meint (wie es die frommen Todesanzeigen

sagen, wenn es heisst: «Gott hat
ihn heimgeholt in sein Reich»), dann
liegt nicht nur Gershom Scholem mit
seiner Unterscheidung richtig; dann muss
sich auch das Christentum weiterhin
aufgrund dieser Unterscheidung bzw.
Neubestimmung von «Erlösung» vom Judentum

absetzen, und nicht nur dies, es muss
«Religion» bleiben und jegliche politische

Zielbestimmung, wie sie etwa den
religiösen Sozialisten am Herzen liegt,
peinlichst und tunlichst meiden. Dann
meint Frieden eben die Beruhigung der
Psyche (oder das Stillehalten der
Arbeitnehmerschaft) und nicht im Sinne des
biblischen Schalom die Gestaltung der
Welt durch Gerechtigkeit.

Wenn aber «Reich Gottes» (malkuth
JHWH) in der Verkündigung Jesu und
der Jesusbewegung vom jüdischen Kontext

her eben das Sichtbarwerden des
Willens Gottes meint, also eine
wahrnehmbare neue Gestaltung des Soziallebens,

zunächst Israels bzw. konkret der
Menschen in den Städten und Dörfern
von Galiläa, wenn das Evangelium mit
hebräischen Ohren gehört wird und uns
NichtJuden an den Gott der Befreiung
aus Unterdrückung und Ausbeutung
erinnert, an den Gott des Bundes, dessen
Weisungen auf konkrete Gestaltung des
Soziallebens zielen, an den Gott, der sich
im Mund der Propheten mit dem Schrei
nach Gerechtigkeit zu Wort meldet —

wenn die Bibel so gelesen wird, dann
geht die Chose eben nicht mehr mit der
jenseitsrelevanten «Erlösung» und dem
entweltlichten, vergeistigten Evangelium.

Dann wird die hellenistisch-religiöse
Glasur durchsichtig, und die Farben und

223



Linien der hebräischen Glaubenswelt
werden wieder sichtbar, die eigentlich
nicht «Religion» im Sinne der antiken
Mittelmeerkulturen ist, sowenig ihr
Gottesbegriff eingepasst werden kann in die
Götterwelt der «Völker». Die Perversion
des Christentums zu einer mächtigen
«Religion», die im Konkurrenzkampf
andere Religionen aufsaugt oder niederhält,

ihre jüdische Wurzel leugnet und
ihren älteren Bruder Israel hochmütig von
sich weist, wäre dann zu Ende. Überwunden

wäre auch der banale und naive
Theismus der Christen, der einen dann
zwangsläufig ebenso banalen und naiven
Atheismus in der Neuzeit provoziert hat.
Ein anderes, bisher oft verborgenes,
obwohl erahntes und ersehntes, wahrhaft
evangelisches, jesuanisches «Christentum»

stünde vor uns und wäre Partner
des jüdischen Volkes - ein «Christentum»,

bei dem man sich fragen müsste,
ob der alte Name noch passt, der so sehr
geprägt ist von den historischen Perversionen.

(Vielleicht sollten wir ihn aus
Ehrlichkeit behalten, weil wir auch die
Erben dieses pervertierten Christentums
sind und uns nicht davonstehlen dürfen;
aber auch, weil es die Spuren der Zeugen
durch die Jahrhunderte hindurch eben
doch gibt und nichts Geschichtliches
eindeutig nur gut oder nur schlecht ist.)

Judentum und Jesusbewegung
Gäbe es dann noch eine Differenz zum
Jüdischen? Ich weiss es nicht. Heute lässt
sich diese Frage noch nicht beantworten.
Es wäre zu früh. Und die Antwort wäre
auch beileibe nicht von uns allein,
sondern zuerst von den Juden selbst zu
geben. Mit aller Zurückhaltung liesse sich
noch dies sagen: Das wiederentdeckte
urjüdische Evangelium des Mannes aus
Galiläa wäre dann (und ist vielleicht
schon jetzt für den, der es wirklich hört)
auch eine Anfrage an das Judentum -
heute wie damals.

Engagierte Christen, die sich der
jüdischen Wurzel ihres Glaubens neu
bewusst geworden sind und einer Synago¬

gengemeinde bzw. Vertretern des Judentums

begegnen, können sich enttäuscht
zeigen, dass das real existierende Judentum,

das ihnen da begegnet, keineswegs
das des hebräischen Weltverständnisses
ist, wie sie es theologisch gelernt haben,
sondern fast ebenso eine «Religion» wie
das Christentum. Auch das Judentum
der Zeitgenossen Jesu hatte schon eine
Geschichte, in der es durch persische,
griechische, gnostische Religion mitgeprägt

wurde. Und es hat sich seitdem das
Gewand platonischen Philosophierens
und schliesslich einen neuzeitlichen
Religionsbegriff übergezogen. Das Judentum
ist immer «mehr als eine Religion» gewesen,

ja- aber gerade deshalb lässt sich die
religiöse Seite dann auch im Sinne der
Moderne isolieren und sogar abtrennen.

Anders gefragt: Wieweit hat sich nicht
schon das Judentum vor 2000 Jahren in
eine Religion umgewandelt, zurückgezogen

auf Kult, private Moral und Erwartung

des Weltendes oder gar eines
Lebens im Jenseits? Natürlich ist das Erbe
der Thora und der Propheten noch stark
gegenwärtig. Die verschiedenartigen
messianbchen Hoffnungen halten den
Weltbezug fest - in je ihrer Gestalt und
Sprache. Selbst die Zeloten sind ein
Beispiel dafür. Die Apokalyptik hält in ihren
Ausdrucksformen die Dimension der
Geschichte im Bewusstsein. Darum
nimmt Jesus apokalyptische Bilder in seine

Verkündigung auf. Und die apostolische

Gemeinde nimmt für Jesus den
Messiastitel in Anspruch, weil sie damit
einer Entweltlichung der Bedeutung Jesu

entgegentritt und auf die Messiashoffnungen

des Judentums antwortet.
Schliesslich aber ist es eigenartigerweise
doch der Jude Paulus (freilich ein Pharisäer,

aus dem Kontext des hellenisierten
Kleinasien kommend), der dem
Christentum seine Dogmatik gibt und seine
Entweltlichung anstösst und legitimiert.
Es muss starke Strömungen im Judentum
seiner Zeit gegeben haben, die diesen
Umwandlungsprozess zur «Religion»,
zur Jenseitsorientierung, zum griechi-

224



sehen Denken hin nicht nur nicht gehindert,

sondern sogar gefördert haben.
Das Evangelium der Jesusbewegung

erinnert das heutige Judentum ebenso
wie das jüdische Volk damals an das
Ursprüngliche, Erdverbundene, Konkret-
Geschichtliche, Weltgestaltende des
Glaubens Israels, warnt vor der Flucht in
fromme Jenseitsspekulation oder in
kultische Betriebsamkeit, vor dem Aufgeben

der «Erde» zugunsten eines dann
nur nichtjüdisch interpretierbaren
«Himmels». («Himmel und Erde» ist im
Hebräischen der sprachliche Begriff für das
Ganze der Welt, nicht für zwei einander
entgegengesetzte Realitäten.)

Jesus erinnert nicht nur, sondern geht
noch weiter. Er ruft das «Reich Gottes»
durch sein Auftreten geradezu herbei. Er
wird initiativ für eine Weltgestaltung, die
dem Willen des Gottes der Befreiung
entspricht. Versöhnung und Heilung,
Entlastung von Angst und Rekommuni-
kation in die Gemeinschaft gehören dazu
ebenso wie «Nächstenliebe» in ihrer
gesellschaftlichen Dimension und politischen

Konkretion. Das einzige Gebet,
das er seinen Jüngerkreis lehrt, das
«Vaterunser», ist ein einziger Schrei nach
dem Reich Gottes. Zugleich weiss er,
dass er und die, die mitmachen, in dieses
Gottesreich «durchbrechen» und es «an
sich reissen» (Mt 11, 12)3. Bei Jesus tritt
also ein aktives, agierendes, agitatorisches

Element auf. Jesus interpretiert
messianische Hoffnung nicht mehr als

Zuwarten, sondern als «Durchbrechen»,
Handeln, Initiieren.

Das ist ein Zug, der dem Judentum
weithin ebenso fehlt wie dem Christentum.

Erst im Sozialismus leuchtet dieser
Zug wieder auf, dort allerdings nicht auf
eine Messiasgestalt bezogen oder gar an
sie gebunden, aber als Hoffnung und
Handlungsimpuls zugleich, kämpferisch,
weltbezogen, weltgestaltend - und damit
im Sinne und in der Nachfolge des Messias

Jesus.
Zu Jesus und seinem Vermächtnis

gehört offensichtlich, dass er dabei nicht in

blossen Aktionismus verfällt. Er macht
wiederholt deutlich, dass zu seinem
Kampf das Gebet gehört als Zeit der
inneren Auseinandersetzung, des Reifens,
der meditatio, des Sich-Einstellens auf
Gott, «als Innenseite eines sich entscheidend

im Äusseren vollziehenden
Vorgangs» (G. Scholem). Der neue Mensch
fällt nicht fertig vom Himmel. Noch der
Hebräerbrief redet davon, dass Jesus
«durch Leiden gelernt» habe (Hebr 5,8).
Hier kommt eine notwendige Kritik am
empirischen Sozialismus im Interesse
eines besseren, menschlicheren, jesuani-
schen Sozialismus ins Spiel. Und doch
geht es nicht ohne das Durchbrechen,
Kämpfen, An-sich-Reissen, Agitieren,
Handeln.

Jesus wartet nicht auf einen «Messias»,
der auf einmal auftauchen soll und bis zu
dem hin sein Volk geduldig in seinem
persönlichen und politisch-gesellschaftlichen

Elend ausharren müsste. Er ergreift
selbst die Initiative. Sein Auftreten, seine
Worte, seine Taten, seine Begegnungen
mit Menschen, seine Heilungen wie seine
prophetische Kritik an den Mächtigen
nehmen zusehends messianische Züge
an. Ihm nachfolgen muss dann heissen:
auf keinen anderen mehr warten. Und
das heisst dann, nicht im Sinne einer
metaphysisch zu belegenden Richtigkeit,
sondern als geschichtlich erworbene
Wirklichkeit: «Er ist der Messias.»

Wenn sich jemand darüber aufregt,
dass das sich anders anhört als in der
traditionellen Dogmatik oder im
Fundamentalismus, dann hat er richtig gelesen.
Es bedeutet eben auch, dass Jesus nicht
als der vom Himmel auf die Erde gekommene

Gottessohn behauptet wird, den
die Juden in böswilliger Verblendung
abgelehnt hätten. Sondern seine Messiani-
tät wird zu einer praktischen und politischen

Frage. Jeder weiss, dass Jesus nicht
jene totale Neugestaltung der Welt
erreicht hat, die manche Juden einem künftigen

Messias allein zuschreiben. Die
Frage ist nur: Was inzwischen tun? Warten?

Oder den einen überzeugenden

225



messianischen Impuls aufnehmen, dessen

Urheber dafür am Kreuz von Golgatha

hingerichtet wurde?

Der Impuls des Sozialismus
für Judentum und Christentum
«Sozialismus» ist heute eine ebenso
ungefüge, geschichtlich differenzierte und
pervertierte Grösse wie das «Christentum»

Aber wenn wir als Christen für
unseren Glauben in Anspruch nehmen,
dass es einen ursprünglichen, authentischen

Kern gibt, den es wiederzuentdek-
ken und zu beleben gilt, dann haben wir
das auch Sozialisten jeglicher Couleur
zuzugestehen. Und wir dürfen uns als
Christen, die zugleich Sozialisten sind,
auf diesen Wesenskern berufen.

Der Sozialismus der Arbeiterbewegung

hat den von Kirchen und Christen
vernachlässigten, ja geleugneten
Wirklichkeitsbezug ins Zentrum seiner Agitation

gestellt. Abgesehen von Frühsozialisten

wie Wilhelm Weitling und Moses
Hess, bei denen die christliche bzw. jüdische

Basis unverkennbar aufleuchtet, ist
es eben doch nicht Zufall, dass Karl
Marx, so sehr er meinte, sich vom
zeitgenössischen Judentum distanzieren zu
müssen, aus einer jüdischen Familie,
sogar einer mit Generationen von Rabbinern,

stammt.
Der Sozialismus ist die notwendige

prophetische Antwort auf die Entweltlichung

des Christentums und wohl auch
des Judentums geworden, wobei der
Vorwurf an Kirche und Christentum
gerade wegen ihrer äusseren Machtfülle ein
ganz anderer zu sein hat als die vorsichtige

Anfrage, ob das Judentum in seiner
Minderheitssituation, nach den erlittenen

Verfolgungen und Bedrohungen, in
seiner gesellschaftlichen Marginalisie-
rung überhaupt, die Kraft hätte aufbringen

können, den altüberlieferten Zug der
Weltgestaltung prophetisch der übrigen
Welt vor Augen zu halten.

Mit dem sozialistischen Impuls kehrt
das Jüdische und mit ihm der Bezug zur
Gestaltung der Welt in Gerechtigkeit ins

Christentum zurück. Dabei nimmt der
Sozialismus gerade dort, wo er lebenskräftig

und überzeugend ist, religiöse Züge

an und drückt sich in der Weitertradie-
rung biblischer Motive aus. Ein Beispiel
mag das demonstrieren. Erich Mühsam
verfasst 1924 in der Festungshaft in
Niederschönenfeld ein Gedicht, als er vom
Tod Lenins erfährt. Darin heisst es:

Der Moses starb den lastgebeugten
Massen,

Der Russlands Volk durchs Rote Meer
geführt;

Der ihm die Wüste bahnte,
Der frevlen Wahn des gold'nen Kalbs

zerschlug;
Und der die Tafel, die zur Pflicht

gemahnte,
In Marsch und Kampfob allen Häuptern

trug.
Der Moses starb, der Armen und

Geplagten
Der Freiheit heiss ersehnte Schwelle

fand;
Der hin zum Ziel wies, wenn ihn Zweifler

fragten:
Dort bt's, erkämpft Euch das gelobte

Land! 4

Bedauerlicherweise hat der real existierende

Sozialismus dann nicht nur eine
Kirche bekämpft, die mit der Ausbeuterklasse

kollaborierte (was verständlich
war, wenn auch die Frage nach den Mitteln

zu stellen ist), sondern auch naiv-religiöse

Gläubige nicht verstanden, ihre
Religiosität nicht zu interpretieren
vermocht und sie darum in vielen Fällen
unmenschlich verfolgt.

Gibt es heute
eine gemeinsame Perspektive?
Religiöse Sozialisten gehen davon aus,
dass Judentum, Christentum und
Sozialismus in ihrem Wesenskern unablösbar
zusammengehören. Noch fehlt es an
ausreichenden gemeinsamen Erfahrungen
und an den überzeugenden Worten, die
das belegen könnten. Aber wir ahnen es

226



und vertrauen darauf, dass die Zukunft
uns diese Gemeinsamkeit besser er-
schliessen wird. Wir sehen die allen
gemeinsame Wurzel in der geschichtlichpolitischen

Erfahrung der Befreiung der
hebräischen Lohnsklaven (wörtlich:
Proletarier) aus der Knechtschaft Pharaos,
der Gestaltung der Freiheit durch das
Sozialgesetz der Zehn Gebote und unter
der Gesellschaftskritik der Propheten.
Augusto C. Sandinos Wort «Gerechtigkeit

ist unser Massstab für Freiheit»
bezeugt dieses Vermächtnis der hebräischen
Bibel mit neuen, eigenen Worten. Von
Gott anders zu reden, etwa allgemein-religiös

oder metaphysisch-spekulativ,
oder gar im Sinne eines willkürlichen
Schicksals, eines ewigen Kreislaufs der
Wiedergeburten und eines unabänderlichen

Karmas, oder als von einem
jenseitig-überweltlichen Jemand, der in
Konkurrenz zu Leben und Weltlichkeit träte,
ist dann ausgeschlossen. Gott kann nur
benannt werden, wenn es mit dem
Gottesbegriff immer zugleich um die Leidenden

und Unterdrückten der Erde und um
ihre Befreiung geht. Insofern teilt dieser
jüdisch-christlich-sozialistische Glaube
die Kritik an der selbstgenügsamen,
jenseitsorientierten Religion und ihrem
antihumanen Gottesbild. Der gängige
Atheismus ist, wo er ernsthaft und in
Achtung vor der Menschenwürde
auftritt, zu begreifen als die besonders
zugespitzte Form dieser Kritik und dieses
Protestes. Von Gott zu sprechen, ohne
von der wahrnehmbaren, geschichtlichen
Befreiung der Ausgebeuteten zu
sprechen, heisst: nicht von dem Gott Israels
und Jesu, sondern von einem metaphysischen

Popanz zu sprechen, gegen den der
Widerstand des Atheismus zu Recht
besteht.

Der Sozialismus hat uns in dem
revolutionären Drängen der Arbeiterbewegung

den lebendigen Impuls zu Weltbezug

und Gerechtigkeit neu vermittelt und
in der Gesellschafts- und Geschichtsanalyse

des Marxismus ein Instrumentarium
für Wahrnehmung und Erkenntnis gege¬

ben, das sich auf unsere industrielle Neuzeit

mit ihren Problemen bezieht. Dabei
können wir den Marxismus nicht anders
verstehen und beschreiben als Rosa
Luxemburg, wenn sie sagt (1916):

Marxbmus ist eine revolutionäre
Weltanschauung, die stets nach neuen
Erkenntnissen ringen muss, die nichts so
verabscheut wie das Erstarren in einmal
gültigen Formen, die am besten im
Waffengeklirr der Selbstkritik und im
geschichtlichen Blitz und Donner ihre
lebendige Kraft bewährt.5

In den Befreiungsbewegungen
Lateinamerikas und Schwarzafrikas sehen wir
bereits eine für Europäer mit ihren
geschichtlich gewordenen Antagonismen
noch kaum verstehbare Integration des
Ursprünglich-Christlichen mit einem
derart undogmatisch verstandenen
Marxismus. Wir brauchen nur an den
Sandinismus Nicaraguas zu erinnern. Im südlichen

Afrika wächst eine ebensolche
Synthese, eigenständig, auf Afrika bezogen
und darum wieder anders profiliert als
Lateinamerika, heran. Europa und mit
ihm Nordamerika haben sich nach ihren
Bedingungen und Möglichkeiten, und
nach ihren Vorgaben, etwa dem Erbe der
religiösen Sozialisten, fragen zu lassen.

Eine ökumenische «Christologie»
Für uns, die wir uns in der Tradition des
religiösen Sozialismus aufgrund des
wiederentdeckten Evangeliums für die
politische Option in Richtung Sozialismus —

das heisst für die ausgebeuteten und
entrechteten Völker und Menschen und für
eine gerechte Weltwirtschaftsordnung -
entscheiden, steht die Gestalt des Jesus
von Nazareth im Zentrum und Schnittpunkt

der grossen geschichtlichen
Linien, die Juden, Christen und Sozialisten
miteinander in Berührung bringen. Das
heisst: Die Wahrheit ist nicht abstrakt.
Sie hilft der Gerechtigkeit zum Sieg. Sie
ist darum personal: Sie veranschaulicht
sich personal; sie wird glaubwürdig,
indem sie personal bezeugt wird; sie wird
tragfähige Ermutigung zum Handeln, in-

227



dem sie personal vermittelt wird. Es gibt
das Evangelium nicht ohne Jesus. Darum
geht es wie schon im herkömmlichen
Christentum um die Person Jesu.

Die Kurzformel «Jesus von Nazareth»
meint aber ebenso nicht nur die Person,
nicht nur das Leben und Sterben (besser
sagen wir konkret: die Denunzierung,
Folterung und Hinrichtung) des prophetischen

Rabbi aus Galiläa, der für die
Herrschenden zum befreienden Messias
der Armen zu werden drohte, sondern
immer auch: seine Botschaft vom «Reich
Gottes», die messianische Bewegung, die
um ihn herum in den Dörfern und Städten

Galiläas entstand, die ersten
Jüngergemeinden und ihr Gemeinschaftsleben,
kurz: den Geist des Lebens, der hier
spürbar wehte und der noch immer wieder

einmal in der Geschichte auflebt, wo
sein Evangelium wirklich gehört wird.

Wenn es um Jesus als Person geht,
dann geht es also nicht um eine neuerliche

Wolke der Adoration, in welche die
christliche Religion ihren Christus
verbannt hatte und aus der er gerade erst,
vielleicht schmerzhaft für traditionelle
Frömmigkeit, frei wurde. Es geht nicht
um eine Spekulation über sein Wesen in
einem metaphysischen Sinne, vor allem
nicht darum, ihn von den Seinen und von
der Erde zu isolieren, für die er sich mit
seinem Leben und Sterben eingesetzt
hat. Die Einmaligkeit und Unüberbietbarkeit

des Jesus von Nazareth wird sich

ganz menschlich, ganz profan, irdisch,
weltlich, in dieser einen Wirklichkeit,
und damit geschichtlich und politisch
aussagen lassen müssen. Wir werden weder

in eine religiöse Überwelt flüchten
dürfen noch den «Rechtgläubigen»
unseren Widerspruch vorenthalten, wenn
sie meinen, sie allein hätten Christus im
Zentrum des Glaubens und wir würden
ihn degradieren oder seine Bedeutung
verwässern.

In diesem Sinne, sollten wir die
Bezeichnung «jesuanisch» gebrauchen für
das, was wir in dieser gemeinsamen
Perspektive von jüdisch, christlich und sozia¬

listisch meinen. Dieses Jesuanische öffnet

dem Judentum den ökumenischen,
das heisst die ganze bewohnte Erde
umspannenden Horizont, der schon in den
Verheissungen der Propheten aufleuchtet.

Es gibt dem Christlichen seinen
Weltbezug und seine politische Dimension
zurück. Und es kann und muss den
Sozialismus an seine geschichtlichen Wurzeln
und seine menschlichen, in diesem guten
Sinne «religiösen» Tiefen und damit an
jene «Innenseite eines sich entscheidend
im Äusseren vollziehenden Vorgangs»
(noch einmal Gershom Scholem)
erinnern, ohne den revolutionäre Umwälzungen

leer, abstrakt, tot und unmenschlich

zu werden drohen.
Damit halten wir nicht einen «Christus»

als Besitz der Christen fest oder
verwenden ihn als Argumentation oder
gar Kampfinstrument gegen andere,
auch nicht als unser Ruhekissen, sondern
lassen ihn als den irdischen, geschichtlichen

Jesus der ganzen Ökumene. Er ist
uns nicht näher als anderen. Wir haben
nicht mehr Anrecht auf ihn als andere. Er
kritisiert, korrigiert, motiviert, ermutigt
andere nicht weniger als uns. Er gehört
allen, sein Evangelium gehört allen, und
durch ihn ist die hebräische Bibel, das
Gotteswort seines Volkes, das erste
Dokument der Erfahrung von Befreiung
(das wir ungeschickt «Altes Testament»
genannt haben) allen Völkern und
Menschen erschlossen. (Dasselbe gilt vom
«Neuen Testament».) Ohne dies wäre
die Welt bei gelegentlichen
Spartakusaufständen verblieben, und der revolutionäre

Sozialismus wäre nicht aufgetreten.
Ohne das jesuanische Element drohen

auch sozialistische Revolutionen
wieder zu blossen Spartakusaufständen
zu werden, welche die Klassengegensätze

nicht überwinden, sondern nur
umdrehen.

Das Jesuanische lebt im Prinzip Hoffnung.

Seine Bewährungsprobe hat es
bestanden, als der Kreis der Jüngerinnen
und Jünger erkannte (in religiösen
Ausdrucksformen erkannte und sich ver-

228



deutlichte), dass die Hinrichtung auf
Golgatha nicht das Ende, sondern ein
neuer Anfang ist. Das Messianische hat
ein für allemal Fuss gefasst auf Erden, ist
Spur in der menschlichen Geschichte
geworden und ruft neue Spuren, Nachfolger,

hervor. Das Prinzip Hoffnung ist das
Prinzip Auferstehung. «Prinzip» bedeutet

hier aber nicht die Idee oder den
abstrahierbaren Grundgedanken, sondern
fasst die geschichtlich-politischen
Konkretionen zusammen, um neuen Mut,
neue Motivation, neuen Geist auf Hoffnung

hin, die nie zugrundegehen wird, zu
vermitteln - und das «trotz alledem».

1 Über einige Grundbegriffe des Judentums,
Frankfurt 1970, S. 12 lf.

2 Leonhard Ragaz, Die Bergpredigt Jesu, Gütersloh

1983, (3. Aufl.), S. 51.

4 Zitiert nach «Sozialistische Warte»
1937, Titelseite.

15. Januar

3 Dieses nicht leicht zu verstehende Jesuswort
gehört zur Logienquelle (Q), ist aber bei Lk (16, 16)
missverstanden und umgedeutet aufgenommen.
David Flusser weist zu Recht auf die Entsprechung
zu Micha 2, 13 hin; vgl. D. Flusser, Jesus, Reinbek
1968, S. 39f.

5 Zitiert nach Frederik Hetmann (Hg.), Rosa
Luxemburg. Ein Leben für die Freiheit, Frankfurt
1980, S. 287.

^ ^ 38

% SI <\I I8«H IR
<*. zns.

VOR 50 JAHREN

Judenverfolgung

Der Terror und das Problem der Gewaltlosigkeit
In der Judenverfolgung nimmt das «Grauen» des Propheten wieder eine besondere Gestalt an.
Sie ist während der Berichtszeit in «Grossdeutschland» neu ausgebrochen. In Berlin allein seien

2000 Verhaftungen geschehen, begleitet von brutalen Hausdurchsuchungen. Die
Konzentrationslager füllen sich mit Juden. In den Anlagen werden Ghettobänke aufgestellt mit der
Aufschrift: «Nur für Juden.» Der Zutritt zu Bädern und Luftkurorten wird ihnen immer völliger

gesperrt. In München wird eine Synagoge abgerissen, weil sie Hitlers Auge verletzt hätte,
der ihr gegenüber seine Neandertal-Kunstrede halten sollte. Andere werden aus andern Gründen

ausser Gebrauch gesetzt..
Wohin sollen die Juden? Während ein grosser Teil von Europa, und gerade der für sie wichtigste

Teil, ihre Lebensmöglichkeit vernichtet, überfällt sie in ihrer Heimat selbst der zum grossen

Teil von dort her angestiftete Terror. Ein Teil von ihnen, besonders der zu den «Revisionisten»

gehörende, ist gesonnen, ihn nicht mehr ohne Gegenwehr hinzunehmen. Zu ihnen gehört
der junge Ben Josef. Er schiesst in Galiläa mit einigen Kameraden zusammen auf einen arabischen

Omnibus, lässt sich mit den Waffen in der Hand gefangen nehmen und erleidet in Acre
den Tod, den er als Martyrium gesucht hat. Ungeheure Erregung ist die Folge. Die Juden
rächen sich, und die Araber erwidern. Nur in den Tagen vom 15. bis zum 19. Juli zählt man auf
beiden Seiten 32 Bombenattentate, 70 Tote, 247 Schwerverletzte.

Schwer lastet auf den besten Juden in Erez Israel das Problem der Gewaltlosigkeit. Ein
geschichtliches Wunder ist bisher die Haltung der Juden gewesen. Würde aber auf die Araber

229


	Reflexionen über das Jüdische, das Christliche, das Sozialistische

