Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 7-8

Artikel: Reflexionen Uber das Judische, das Christliche, das Sozialistische
Autor: Griese, Erhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erhard Griese

Reflexionen iiber das Jiidische, das Christliche,

das Sozialistische

Der jiidische Autor Gershom Scholem
schreibt zu Beginn seines Aufsatzes
«Zum Verstindnis der messianischen
Idee im Judentumy»:

Es ist ein vollig anderer Begriff von Er-
losung, der die Haltung zum Messianis-
mus im Judentum und Christentum be-
stimmt, und gerade, was dem einen als
Ruhmestitel seines Verstindnisses, als po-
sitive Errungenschaft seiner Botschaft er-
scheint, wird vom anderen am entschie-
densten abgewertet und bestritten. Das Ju-
dentum hat, in allen seinen Formen und
Gestaltungen, stets an einem Begriff von
Erlosung festgehalten, der sie als einen
Vorgang auffasste, welcher sich in der Of-
fentlichkeit vollzieht, auf dem Schauplatz
der Geschichte und im Medium der Ge-
meinschaft, kurz, der sich entscheidend in
der Welt des Sichtbaren vollzieht und oh-
ne solche Erscheinung im Sichtbaren
nicht gedacht werden kann. Demgegen-
iiber steht im Christentum eine Auffas-
sung, welche die Erlosung als einen Vor-
gang im «geistlichen» Bereich und im Un-
sichtbaren ergreift, der sich in der Seele, in
der Welt jedes Einzelnen abspielt und der
eine geheime Verwandlung bewirkt, der
nichts Ausseres in der Welt entsprechen
muss . .. War die Kirche davon iiber-
zeugt, mit dieser Auffassung der Erlésung
einen dusserlichen, ja ans Materielle ge-
bundenen Begriff iiberwunden und ihm
einen neuen Begriff von hoherer Dignitdt
gegeniibergestellt zu haben, so war es ge-
rade diese Uberzeugung, die von jeher
dem Judentum als alles andere als ein
Fortschritt erschien. Die Umdeutung der
prophetischen Verheissungen der Bibel
auf einen Bereich der Innerlichkeit, von

220

dem alles an diesen Verkiindigungen so
weit abzuliegen schien wie moglich, er-
schien den religiosen Denkern des Juden-
tums stets als eine illegitime Vorwegnah-
me von etwas, das im besten Falle als die
Innenseite eines sich entscheidend im
Ausseren vollziehenden Vorgangs in Er-
scheinung treten konnte, nie aber ohne
diesen Vorgang selbst.!

So sieht ein Jude den entscheidenden
Unterschied zwischen dem juidischen und
dem christlichen Messiasbegriff. Wenn
wir ihn recht interpretieren, so rekurriert
seine Unterscheidung nicht auf die klas-
sische, aber banale Frage, ob denn nun
Jesus der (etwa gar im «Alten Testa-
ment» exakt vorhergesagte) «Messias»
sei, oder auch nur, ob die messianische
Idee sich in einer messianischen Person
konkretisieren miisse oder nicht. Beides
tritt in den Hintergrund gegeniiber der
Frage, ob es in der messianischen Erwar-
tung (und dann auch Erfiillung) um einen
wahrnehmbaren, in Geschichte und Ge-
sellschaft auftretenden Geschehenszu-
sammenhang geht — oder ob eine innere,
spiritualisierte und damit immer notwen-
dig auch auf den Einzelnen hin indivi-
dualisierte Wirklichkeit gemeint sei.

Sieht Gershom Scholem mit seiner
Unterscheidung richtig? Diese Frage be-
antworten zu wollen heisst: zuerst nach
der Ebene fragen, auf der sie gestellt ist.
Ganz ohne Zweife] sieht Scholem ohne
jede Einschriankung richtig, wenn er das
empirische, historisch gewordene Chri-
stentum damit beschreibt, und zwar nicht
nur in seiner tatsachlichen, vielleicht von
der «Idee» des Christentums unabhéngi-
gen Realitit, wie sie eine empirische Un-



tersuchung der Glaubensvorstellungen
bei Christen zutage fordern wiirde. Er
sieht auch richtig, zumindest weithin und
«bis vor kurzem», wenn er nach den
schriftlich niedergelegten Dokumenten
des Christentums, nach Dogmen und Be-
kenntnissen, nach Kirchenliedern und
liturgischen Gebeten als den formalen
Beweisstiicken fragt.

Aber damit ist das Thema ja nicht aus-
diskutiert, sondern das Problem beginnt
erst, jedenfalls fir die Christen. Gibt es
noch eine andere Antwort oder zumin-
dest Riickfrage an uns selbst angesichts
der Ausfiihrungen von Gershom Scho-
lem? Fiir religiose Sozialisten — und nicht
nur fiir sie — ohne Zweifel.

Das Problem der Hellenisierung
des Evangeliums

Das Christentum, wie es historisch ge-
~worden ist und wie es den Interessen so-
wohl des religiosen Menschen als auch
der herrschenden Machte entsprach, hat
sich selbst das Gesicht gegeben — wir
wiirden lieber sagen: die Maske aufge-
setzt —, das Scholem beschreibt. Exege-
ten und Kirchenhistoriker wissen heute,
wie das vor sich ging. Der Verlust des
Sichtbaren, Geschichtlich-Konkreten,
Politischen, kurz: der Menschenwelt, der
Erde, ging einher mit der Hellenisierung
des Evangeliums. Ein spétgriechisches
Denken, das die ganze Mittelmeerwelt
pragte, iiberschwemmte auch — fiir die
Beteiligten wahrscheinlich weithin kaum
spiirbar — das fritheste Christentum, das
sich auf seinen Weg von Galilda und Je-
rusalem in die damals bekannte Welt, die
«Okumene», machte. Zu diesem spit-
griechischen Denken (nicht so zu friihe-
ren griechischen Denkweisen!) gehort
die grosse Scheidung zwischen Idee und
Materie, Geist und Korper, Seele und
Leib, Religion und Weltgestaltung. Reli-
gion, das ist in dieser Welt die erdfliichti-
ge Jenseits- oder Ewigkeitssehnsucht,
die zwar wiederum Kunst, Kultus und
Kultur pragt — und auch ihre fragwiirdige
politische Funktion hat —, aber endgiiltig

auf die Weltgestaltung im Sinne der
Zehn Gebote als des Sozialgesetzes Isra-
els, der Gesellschaftskritik der Prophe-
ten und des Evangeliums verzichtet —
vermeintlich im Dienst einer hoheren,
iiberirdischen, ilibernatiirlichen Bestim-
mung und Wahrheit. Dies geschah, wie
schon bemerkt, nicht bewusst geplant,
nicht einmal bei denjenigen romischen
und byzantinischen Kaisern, denen diese
Wende voll ins Konzept passte. Es ge-
schah selbstverstiandlich, weil die Pro-
pheten Stichwortlieferanten fiir Messias-
prognosen geworden waren und weil
man die Evangelisten langst mit der neu-
platonischen Brille auf den Augen las.

Aber hier wird eine kritische Riickfra-
ge notig: Ist dies alles nicht einfach not-
wendig gewesen: zum einen, weil die
Botschaft immer iibersetzt werden muss,
nicht nur in die Sprache, sondern auch in
Kultur und gesellschaftlichen Kontext,
wie es heute immer zu Recht gefordert
wird; zum anderen, weil dem Evange-
lium eine universale Tendenz innewohnt,
mit der es in die antike Welt und ihre Re-
ligiositat eindringen sollte? Diese Frage
ist nicht leicht zu beantworten. Es miisste
untersucht und beachtet werden, wie
weit unter der Uberkrustung durch das
Hellenistisch-Neuplatonische wesenhaft
Urspriingliches erhalten blieb, vielleicht
in heute schwer erkennbarer Gestalt
oder vermengt mit fragwiirdigem religio-
sem Gut. Weder Benedikt von Nursia
noch Franz von Assisi waren aufgetreten,
wenn die Spuren nicht wahrnehmbar ge-
blieben wiren. Selbst die weltliche
Macht des Papsttums oder das gewaltige,
gescheiterte Konzept des mittelalterli-
chen Corpus Christianum sind Ausdruck
jener urjiidischen Weltbezogenheit der
biblischen Gotteserfahrung. Sie sind frei-
lich auch als zugleich pervertierte Bei-
spiele wiederum zwangslaufig Anstoss
fiir eine Weltfliichtigkeit der Frommen
geworden.

Noch eine Uberlegung zu dieser Fra-
ge: «Ubersetzung» kann nicht bedeuten,
dass ein solcher Vorgang stets als gelun-

221



gen gilt, weil er positivistisch eben nur so
und nicht anders geschichtlich-zwangs-
laufig denkbar ware. Sonst gabe es nicht
schon in der Bibel Israels den propheti-
schen Ruf, der die inzwischen eingetrete-
ne Entwicklung kritisiert und korrigiert.
Weil es um konkrete Weltgestaltung
geht, darum ist Kritik am Gewordenen
ein inhirenter Bestandteil der Uberliefe-
rung. Die Frage, ob eine geistesge-
schichtliche, «theologische» Entwick-
lung der Sache gemass ist oder von ihr
wegfiihrt, ist eben eine theologische Fra-
ge, das heisst eine Sachfrage, und sie ist
letztlich von der Exegese aus zu priifen
und zu beantworten.

Und gibt es denn auf der Grundlage
der historisch-exegetischen Arbeit an
den Texten der Evangelien heute ein an-
deres iliberzeugendes Ergebnis als dasje-
nige, das die Botschaft der Jesus-Bewe-
gung und ihres Urhebers, des prophe-
tisch-messianischen Rabbi Jesus aus Ga-
lilda, noch in den Fassungen der vier
Evangelienschriften erkennbar, weit
eher dem nach G. Scholem «jiidischen»
Erlosungsbegriff zuordnet als dem, was
sich «christlich» als Erlosung deklariert
hat? Die Antwort kann nur verneinend
lauten. Die meisten Neutestamentler un-
serer Zeit, bis weit in die katholischen
Fakultaten hinein, beschreiben die Lage
in diesem Sinne. Nur fiigen sie dann der
Auslegung dieser dlteren Uberliefe-
rungsschicht die Theologie der spiteren
Entwicklung hinzu, die ja schon in den
Schriften des Neuen Testaments deutlich
wahrzunehmen ist. Diese Christologie
und Soteriologie der frithen Kirche, be-
sonders der Paulusbriefe, dominiert,
nicht nur in der lutherischen Tradition,
fast immer. Sie wird dann als das spezi-
fisch Christliche gesehen und gelehrt.
Erst in der sozialgeschichtlichen Lektiire
der Evangelien gewinnt die jesuanische
Schicht wieder Prioritdt, — so wie es prak-
tisch in der religios-sozialistischen Bibel-
auslegung, etwa bei Leonhard Ragaz,
oder heute vor allem in der Praxis der
Befreiungstheologie der Fall ist.

222

Was tun? Kann oder soll die spitere,
schon ins Hellenistisch-Religidose hin-
tibergleitende Interpretation der Jesus-
geschichte ausgegrenzt werden? Nein, es
darf nicht um einen neuen, knapperen
Kanon gehen. Nicht um ein Ausscheiden
kann und darf es gehen, aber doch um ein
Urteilen und Prdgen, wie Ragaz gesagt
hat: «Jedenfalls hat sich nicht die Berg-
predigt dem ROmerbrief unterzuordnen,
sondern, falls es iiberhaupt zu einer sol-
chen Konkurrenz kime, der Romerbrief
der Bergpredigt.»?

Das ist ein anderer Ansatz als der der
liberalen Ausleger vom vorigen Jahrhun-
dert. Indem diese das «edle Menschen-
tum des Nazareners», meist romantisch
umwolkt, dem dogmatischen Gottessohn
entgegensetzten und so die traditionelle
Kirchlichkeit kritisieren wollten, haben
sie zwar etwas Richtiges gesehen. Aber
weil sie sich, wiederum individualistisch
und eklektisch, auf ihr Bild beschrinkten
— im Interesse ihres biirgerlichen Klas-
senstandortes und weil sie Jesus nicht
wirklich im jiidischen Kontext sehen
wollten —, stiessen sie nicht zum gesell-
schaftlich-politischen Horizont vor.

Bezeichnenderweise kam der ent-
scheidende Anstoss zur religios-soziali-
stischen Erkenntnis nicht aus dem Lager
der liberalen Theologie, obwohl viele
ehemals Liberale zu den ersten Religios-
Sozialen stiessen, wie Ragaz oder Georg
Fritze. Der entscheidende Anstoss kam
aus dem erwecklich-pietistischen Erbe
von Bad Boll. Das weist deutlich darauf
hin, dass die Risslinie nicht zwischen «li-
beraler» und «orthodoxer» Bibelausle-
gung verlauft, das heisst nicht zwischen
einem im Sinne der Romantik oder des
Existentialismus reduzierten Kanon oder
Glaubensbekenntnis und einem voll-
mundig propagierten «Auf-der-Bibel-
Stehen» der Konservativen, die sich heu-
te gern «Evangelikale» nennen. Es geht
um eine qualitative «Lektiire» des gan-
zen Neuen Testaments und nicht um ein
quantifizierendes Ausscheiden helleni-
stisch-religioser Partien.



«Jesus ist Sieger» — dieses Wort liess
sich nach den Glaubenserfahrungen Jo-
hann Christoph Blumhardts d.A. in
Mottlingen und dann in Bad Boll nicht
mehr spirituell oder futuristisch-eschato-
logisch verstehen, wie es pietistische oder
lutherische Orthodoxie nahelegten, son-
dern ging eindeutig auf das konkrete Jetzt
und Hier. Von diesem Erlebnis her fiihrt
der Weg zu Christoph Blumhardt d.J.
und seiner Konkretion des wiederent-
deckten Gottesreiches fiir diese Erde
und inmitten der Geschichte der Men-
schen, wie sich in seiner Parteinahme fiir
die streikenden Arbeiter und die sozial-
demokratische Bewegung dokumentier-
te.

An der Exegese fillt die Entscheidung

Die Tiir zu dieser Wiederentdeckung der
Weltrelevanz des Evangeliums ist also
durch reale geschichtliche Erfahrung,
durch «Praxis» gebffnet worden. Das
war bei Leonhard Ragaz und anderen
ebenso und gilt heute fiir die befreiungs-
theologische Praxis in Lateinamerika
und Schwarzafrika.

Der entscheidende Priifstein aber ist
fiir uns der exegetische Befund. Das ist
zumindest ein nicht aufzugebendes Ele-
ment europdischer Theologie. Wir wiir-
den unserem geschichtlichen Weg un-
treu, wenn wir diese Arbeit vernachlassi-
gen oder unterschlagen wollten zugun-
sten eines vermeintlich allein aus der
Praxis zu gewinnenden Ansatzes. Die Bi-

‘bel ist eben nicht willkiirlich nur je nach
Klassenstandort so oder anders interpre-
tierbar, als gilte es, nur erst «an der Seite
der Armen» zu stehen, und dann liefe al-
le Theologie wie von selbst. Die Frage ist
vielmehr: Wie komme ich denn an die
Seite der Armen? Warum sollte ich als
mitteleuropdischer Biirger, der auch in
diesem System Karriere machen konnte,
mich dndern lassen? Mag der Proletarier
und Campesino wie von selbst Jesus an
seiner Seite sehen — ich als mitteleuropa-
ischer Burger miisste mich doch erst von
dem Evangelium des Jesus von Nazareth

in Bewegung bringen und horbereit ma-
chen lassen. Und darum geht es fur uns
entscheidend um das richtige Verstehen
der Evangelien. _

Also: Wenn Jesus —und die Verkiindi-
gung seiner ersten Nachfolger — mit
«Reich Gottes» eine «jenseitige», nach
dem Tod fiir den Menschen mogliche
und am Ende der Welt erhoffte Wirklich-
keit meint (wie es die frommen Todesan-
zeigen sagen, wenn es heisst: «Gott hat
ihn heimgeholt in sein Reich»), dann
liegt nicht nur Gershom Scholem mit sei-
ner Unterscheidung richtig; dann muss
sich auch das Christentum weiterhin auf-
grund dieser Unterscheidung bzw. Neu-
bestimmung von «Erlosung» vom Juden-
tum absetzen, und nicht nur dies, es muss
«Religion» bleiben und jegliche politi-
sche Zielbestimmung, wie sie etwa den
religiosen Sozialisten am Herzen liegt,
peinlichst und tunlichst meiden. Dann
meint Frieden eben die Beruhigung der
Psyche (oder das Stillehalten der Arbeit-
nehmerschaft) und nicht im Sinne des bi-
blischen Schalom die Gestaltung der
Welt durch Gerechtigkeit.

Wenn aber «Reich Gottes» (malkuth
JHWH) in der Verkiindigung Jesu und
der Jesusbewegung vom jiidischen Kon-
text her eben das Sichtbarwerden des
Willens Gottes meint, also eine wahr-
nehmbare neue Gestaltung des Sozialle-
bens, zuniachst Israels bzw. konkret der
Menschen in den Stidten und Dorfern
von Galilaa, wenn das Evangelium mit
hebraischen Ohren gehort wird und uns
Nichtjuden an den Gott der Befreiung
aus Unterdriickung und Ausbeutung
erinnert, an den Gott des Bundes, dessen
Weisungen auf konkrete Gestaltung des
Soziallebens zielen, an den Gott, der sich
im Mund der Propheten mit dem Schrel
nach Gerechtigkeit zu Wort meldet —
wenn die Bibel so gelesen wird, dann
geht die Chose eben nicht mehr mit der
jenseitsrelevanten «Erlosung» und dem
entweltlichten, vergeistigten Evange-
lium. Dann wird die hellenistisch-religiose
Glasur durchsichtig, und die Farben und

223



Linien der hebraischen Glaubenswelt
werden wieder sichtbar, die eigentlich
nicht «Religion» im Sinne der antiken
Mittelmeerkulturen ist, sowenig ihr Got-
tesbegriff eingepasst werden kann in die
Gotterwelt der «Volker». Die Perversion
des Christentums zu einer machtigen
«Religion», die im Konkurrenzkampf
andere Religionen aufsaugt oder nieder-
halt, ihre judische Wurzel leugnet und ih-
ren alteren Bruder Israel hochmiitig von
sich weist, wire dann zu Ende. Uberwun-
den wire auch der banale und naive
Theismus der Christen, der einen dann
zwangslaufig ebenso banalen und naiven
Atheismus in der Neuzeit provoziert hat.
Ein anderes, bisher oft verborgenes, ob-
wohl erahntes und ersehntes, wahrhaft
evangelisches, jesuanisches «Christen-
tum» stinde vor uns und ware Partner
des judischen Volkes — ein «Christen-
tum», bei dem man sich fragen miisste,
ob der alte Name noch passt, der so sehr
gepragt ist von den historischen Perver-
sionen. (Vielleicht sollten wir ihn aus
Ehrlichkeit behalten, weil wir auch die
Erben dieses pervertierten Christentums
sind und uns nicht davonstehlen diirfen;
aber auch, weil es die Spuren der Zeugen
durch die Jahrhunderte hindurch eben
doch gibt und nichts Geschichtliches ein-
deutig nur gut oder nur schlecht ist.)

Judentum und Jesusbewegung

Gébe es dann noch eine Differenz zum
Jiidischen? Ich weiss es nicht. Heute lasst
sich diese Frage noch nicht beantworten.
Es wire zu frith. Und die Antwort wire
auch beileibe nicht von uns allein, son-
dern zuerst von den Juden selbst zu ge-
ben. Mit aller Zuriickhaltung liesse sich
noch dies sagen: Das wiederentdeckte
urjiidische Evangelium des Mannes aus
Galilda wére dann (und ist vielleicht
schon jetzt fiir den, der es wirklich hort)
auch eine Anfrage an das Judentum —
heute wie damals.

Engagierte Christen, die sich der jiidi-
schen Wurzel ihres Glaubens neu be-
wusst geworden sind und einer Synago-

224

gengemeinde bzw. Vertretern des Juden-
tums begegnen, konnen sich enttauscht
zeigen, dass das real existierende Juden-
tum, das ihnen da begegnet, keineswegs
das des hebridischen Weltverstindnisses
ist, wie sie es theologisch gelernt haben,
sondern fast ebenso eine «Religion» wie
das Christentum. Auch das Judentum
der Zeitgenossen Jesu hatte schon eine
Geschichte, in der es durch persische,
griechische, gnostische Religion mitge-
pragt wurde. Und es hat sich seitdem das
Gewand platonischen Philosophierens
und schliesslich einen neuzeitlichen Reli-
gionsbegriff iibergezogen. Das Judentum
istimmer «mehr als eine Religion» gewe-
sen, ja—aber gerade deshalb ldsst sich die
religiose Seite dann auch im Sinne der
Moderne isolieren und sogar abtrennen.

Anders gefragt: Wieweit hat sich nicht
schon das Judentum vor 2000 Jahren in
eine Religion umgewandelt, zuriickgezo-
gen auf Kult, private Moral und Erwar-
tung des Weltendes oder gar eines Le-
bens im Jenseits? Natiirlich ist das Erbe
der Thora und der Propheten noch stark
gegenwirtig. Die verschiedenartigen
messianischen Hoffnungen halten den
Weltbezug fest — in je ihrer Gestalt und
Sprache. Selbst die Zeloten sind ein Bei-
spiel dafiir. Die Apokalyptik hélt in ihren
Ausdrucksformen die Dimension der
Geschichte im Bewusstsein. Darum
nimmt Jesus apokalyptische Bilder in sei-
ne Verkiindigung auf. Und die apostoli-
sche Gemeinde nimmt fiir Jesus den
Messiastitel in Anspruch, weil sie damit
einer Entweltlichung der Bedeutung Je-
su entgegentritt und auf die Messiashoff-
nungen des Judentums antwortet.
Schliesslich aber ist es eigenartigerweise
doch der Jude Paulus (freilich ein Phari-
sder, aus dem Kontext des hellenisierten
Kleinasien kommend), der dem Chri-
stentum seine Dogmatik gibt und seine
Entweltlichung anstosst und legitimiert.
Es muss starke Stromungen im Judentum
seiner Zeit gegeben haben, die diesen
Umwandlungsprozess zur «Religion»,
zur Jenseitsorientierung, zum griechi-



schen Denken hin nicht nur nicht gehin-
dert, sondern sogar gefordert haben.

Das Evangelium der Jesusbewegung
erinnert das heutige Judentum ebenso
wie das jiidische Volk damals an das Ur-
spriingliche, Erdverbundene, Konkret-
Geschichtliche, Weltgestaltende des
Glaubens Israels, warnt vor der Flucht in
fromme Jenseitsspekulation oder in kul-
tische Betriebsamkeit, vor dem Aufge-
ben der «Erde» zugunsten eines dann
nur nichtjiidisch interpretierbaren «Him-
mels». («<Himmel und Erde» ist im He-
braischen der sprachliche Begriff fiir das
Ganze der Welt, nicht fiir zwei einander
entgegengesetzte Realitdten.)

Jesus erinnert nicht nur, sondern geht
noch weiter. Er ruft das «Reich Gottes»
durch sein Auftreten geradezu herbei. Er
wird initiativ fur eine Weltgestaltung, die
dem Willen des Gottes der Befreiung
entspricht. Versohnung und Heilung,
Entlastung von Angst und Rekommuni-
kation in die Gemeinschaft gehoren dazu
ebenso wie «Nachstenliebe» in ihrer ge-
sellschaftlichen Dimension und politi-
schen Konkretion. Das einzige Gebet,
das er seinen Jiingerkreis lehrt, das «Va-
terunser», ist ein einziger Schrei nach
dem Reich Gottes. Zugleich weiss er,
dass er und die, die mitmachen, in dieses
Gottesreich «durchbrechen» und es «an
sich reissen» (Mt 11, 12)°. Bei Jesus tritt
also ein aktives, agierendes, agitatori-
sches Element auf. Jesus interpretiert
messianische Hoffnung nicht mehr als
Zuwarten, sondern als «Durchbrechen»,
Handeln, Initiieren.

Das ist ein Zug, der dem Judentum
weithin ebenso fehlt wie dem Christen-
tum. Erst im Sozialismus leuchtet dieser
Zug wieder auf, dort allerdings nicht auf
eine Messiasgestalt bezogen oder gar an
sie gebunden, aber als Hoffnung und
Handlungsimpuls zugleich, kampferisch,
weltbezogen, weltgestaltend — und damit
im Sinne und in der Nachfolge des Mes-
sias Jesus.

Zu Jesus und seinem Vermachtnis ge-
hort offensichtlich, dass er dabei nicht in

blossen Aktionismus verfillt. Er macht
wiederholt deutlich, dass zu seinem
Kampf das Gebet gehort als Zeit der in-
neren Auseinandersetzung, des Reifens,
der meditatio, des Sich-Einstellens auf
Gott, «als Innenseite eines sich entschei-
dend im Ausseren vollziehenden Vor-
gangs» (G. Scholem). Der neue Mensch
fallt nicht fertig vom Himmel. Noch der
Hebraerbrief redet davon, dass Jesus
«durch Leiden gelernt» habe (Hebr 5, 8).
Hier kommt eine notwendige Kritik am
empirischen Sozialismus im Interesse ei-
nes besseren, menschlicheren, jesuani-
schen Sozialismus ins Spiel. Und doch
geht es nicht ohne das Durchbrechen,
Kampfen, An-sich-Reissen, Agitieren,
Handeln.

Jesus wartet nicht auf einen « Messias»,
der auf einmal auftauchen soll und bis zu
dem hin sein Volk geduldig in seinem
personlichen und politisch-gesellschaftli-
chen Elend ausharren miisste. Er ergreift
selbst die Initiative. Sein Auftreten, seine
Worte, seine Taten, seine Begegnungen
mit Menschen, seine Heilungen wie seine
prophetische Kritik an den Machtigen
nehmen zusehends messianische Ziige
an. Jhm nachfolgen muss dann heissen:
auf keinen anderen mehr warten. Und
das heisst dann, nicht im Sinne einer me-
taphysisch zu belegenden Richtigkeit,
sondern als geschichtlich erworbene
Wirklichkeit: «Er ist der Messias.»

Wenn sich jemand dariiber aufregt,
dass das sich anders anhort als in der tra-
ditionellen Dogmatik oder im Funda-
mentalismus, dann hat er richtig gelesen.
Es bedeutet eben auch, dass Jesus nicht
als der vom Himmel auf die Erde gekom-
mene Gottessohn behauptet wird, den
die Juden in boswilliger Verblendung ab-
gelehnt hitten. Sondern seine Messiani-
tat wird zu einer praktischen und politi-
schen Frage. Jeder weiss, dass Jesus nicht
jene totale Neugestaltung der Welt er-
reicht hat, die manche Juden einem kiinf-
tigen Messias allein zuschreiben. Die
Frage ist nur: Was inzwischen tun? War-
ten? Oder den einen iiberzeugenden

225



messianischen Impuls aufnehmen, des-
sen Urheber dafiir am Kreuz von Golga-
tha hingerichtet wurde?

Der Impuls des Sozialismus
fiir Judentum und Christentum

«Sozialismus» ist heute eine ebenso un-
gefiige, geschichtlich differenzierte und
pervertierte Grosse wie das «Christen-
tum». Aber wenn wir als Christen fiir un-
seren Glauben in Anspruch nehmen,
dass es einen urspriinglichen, authenti-
schen Kern gibt, den es wiederzuentdek-
ken und zu beleben gilt, dann haben wir
das auch Sozialisten jeglicher Couleur
zuzugestehen. Und wir diirfen uns als
Christen, die zugleich Sozialisten sind,
auf diesen Wesenskern berufen.

Der Sozialismus der Arbeiterbewe-
gung hat den von Kirchen und Christen
vernachlassigten, ja geleugneten Wirk-
lichkeitsbezug ins Zentrum seiner Agita-
tion gestellt. Abgesehen von Friihsoziali-
sten wie Wilhelm Weitling und Moses
Hess, bei denen die christliche bzw. judi-
sche Basis unverkennbar aufleuchtet, ist
es eben doch nicht Zufall, dass Karl
Marx, so sehr er meinte, sich vom zeitge-
nossischen Judentum distanzieren zu
miissen, aus einer judischen Familie, so-
gar einer mit Generationen von Rabbi-
nern, stammt.

Der Sozialismus ist die notwendige
prophetische Antwort auf die Entweltli-
chung des Christentums und wohl auch
des Judentums geworden, wobei der
Vorwurf an Kirche und Christentum ge-
rade wegen ihrer dusseren Machtfiille ein
ganz anderer zu sein hat als die vorsichti-
ge Anfrage, ob das Judentum in seiner
Minderheitssituation, nach den erlitte-
nen Verfolgungen und Bedrohungen, in
seiner gesellschaftlichen Marginalisie-
rung liberhaupt, die Kraft hatte aufbrin-
gen konnen, den altiiberlieferten Zug der
Weltgestaltung prophetisch der tibrigen
Welt vor Augen zu halten.

Mit dem sozialistischen Impuls kehrt
das Judische und mit ihm der Bezug zur
Gestaltung der Welt in Gerechtigkeit ins

226

Christentum zuriick. Dabei nimmt der
Sozialismus gerade dort, wo er lebens-
kraftig und iiberzeugend ist, religiose Zii-
ge an und driickt sich in der Weitertradie-
rung biblischer Motive aus. Ein Beispiel
mag das demonstrieren. Erich Miihsam
verfasst 1924 in der Festungshaft in Nie-
derschonenfeld ein Gedicht, als er vom
Tod Lenins erfdahrt. Darin heisst es:

Der Moses starb den lastgebeugten
Massen,

Der Russlands Volk durchs Rote Meer
gefiihrt;

Der ihm die Wiiste bahnte,

Der frevlen Wahn des gold’nen Kalbs
zerschlug;

Und der die Tafel, die zur Pflicht
gemahnte,

In Marsch und Kampf ob allen Hduptern
trug.

Der Moses starb, der Armen und
Geplagten

Der Freiheit heiss ersehnte Schwelle
fand;

Der hin zum Ziel wies, wenn ihn Zweifler
fragten:

Dort ist’s, erkampft Euch das gelobte
Land!*

Bedauerlicherweise hat der real existie-
rende Sozialismus dann nicht nur eine
Kirche bekampft, die mit der Ausbeuter-
klasse kollaborierte (was verstiandlich
war, wenn auch die Frage nach den Mit-
teln zu stellen ist), sondern auch naiv-re-
ligiose Gldubige nicht verstanden, ihre
Religiositdt nicht zu interpretieren ver-
mocht und sie darum in vielen Féllen un-
menschlich verfolgt.

Gibt es heute
eine gemeinsame Perspektive?

Religiose Sozialisten gehen davon aus,
dass Judentum, Christentum und Sozia-
lismus in threm Wesenskern unablGsbar
zusammengehoren. Noch fehlt es an aus-
reichenden gemeinsamen Erfahrungen
und an den iiberzeugenden Worten, die
das belegen konnten. Aber wir ahnen es




und vertrauen darauf, dass die Zukunft
uns diese Gemeinsamkeit besser er-
schliessen wird. Wir sehen die allen ge-
meinsame Wurzel in der geschichtlich-
politischen Erfahrung der Befreiung der
hebrdischen Lohnsklaven (wortlich: Pro-
letarier) aus der Knechtschaft Pharaos,
der Gestaltung der Freiheit durch das So-
zialgesetz der Zehn Gebote und unter
der Gesellschaftskritik der Propheten.
Augusto C. Sandinos Wort «Gerechtig-
keit ist unser Massstab fiir Freiheit» be-
zeugt dieses Vermachtnis der hebraischen
Bibel mit neuen, eigenen Worten. Von
Gott anders zu reden, etwa allgemein-re-
ligios oder metaphysisch-spekulativ,
oder gar im Sinne eines willkirlichen
Schicksals, eines ewigen Kreislaufs der
Wiedergeburten und eines unabanderli-
chen Karmas, oder als von einem jensei-
tig-uberweltlichen Jemand, der in Kon-
kurrenz zu Leben und Weltlichkeit trite,
ist dann ausgeschlossen. Gott kann nur
benannt werden, wenn es mit dem Got-
tesbegriff immer zugleich um die Leiden-
den und Unterdriickten der Erde und um
ihre Befreiung geht. Insofern teilt dieser
judisch-christlich-sozialistische Glaube
die Kritik an der selbstgentigsamen, jen-
seitsorientierten Religion und ihrem
antihumanen Gottesbild. Der gingige
Atheismus ist, wo er ernsthaft und in
Achtung vor der Menschenwiirde auf-
tritt, zu begreifen als die besonders zuge-
spitzte Form dieser Kritik und dieses
Protestes. Von Gott zu sprechen, ohne
von der wahrnehmbaren, geschichtlichen
Befreiung der Ausgebeuteten zu spre-
chen, heisst: nicht von dem Gott Israels
und Jesu, sondern von einem metaphysi-
schen Popanz zu sprechen, gegen den der
Widerstand des Atheismus zu Recht be-
steht.

Der Sozialismus hat uns in dem revolu-
tiondren Drangen der Arbeiterbewe-
gung den lebendigen Impuls zu Weltbe-
zug und Gerechtigkeit neu vermittelt und
in der Gesellschafts- und Geschichtsana-
lyse des Marxismus ein Instrumentarium
fir Wahrnehmung und Erkenntnis gege-

ben, das sich auf unsere industrielle Neu-

zeit mit ihren Problemen bezieht. Dabei

konnen wir den Marxismus nicht anders-
verstehen und beschreiben als Rosa Lu-

xemburg, wenn sie sagt (1916):

Marxismus ist eine revolutiondre Welt-
anschauung, die stets nach neuen Er-
kenntnissen ringen muss, die nichts so
verabscheut wie das Erstarren in einmal
giiltigen Formen, die am besten im Waf-
fengeklirr der Selbstkritik und im ge-
schichtlichen Blitz und Donner ihre le-
bendige Kraft bewdhrt.’

In den Befreiungsbewegungen Latein-
amerikas und Schwarzafrikas sehen wir
bereits eine fiir Europaer mit ihren ge-
schichtlich gewordenen Antagonismen
noch kaum verstehbare Integration des
Urspriinglich-Christlichen mit einem
derart undogmatisch verstandenen Mar-
xismus. Wir brauchen nur an den Sandi-
nismus Nicaraguas zu erinnern. Im stidli-
chen Afrika wiéchst eine ebensolche Syn-
these, eigenstandig, auf Afrika bezogen
und darum wieder anders profiliert als
Lateinamerika, heran. Europa und mit
ihm Nordamerika haben sich nach ihren
Bedingungen und Moglichkeiten, und
nach ihren Vorgaben, etwa dem Erbe der
religiosen Sozialisten, fragen zu lassen.

Eine okumenische «Christologie»

Fiir uns, die wir uns in der Tradition des
religiosen Sozialismus aufgrund des wie-
derentdeckten Evangeliums fiir die poli-
tische Option in Richtung Sozialismus —
das heisst fiir die ausgebeuteten und ent-
rechteten Volker und Menschen und fiir
eine gerechte Weltwirtschaftsordnung —
entscheiden, steht die Gestalt des Jesus
von Nazareth im Zentrum und Schnitt-
punkt der grossen geschichtlichen Li-
nien, die Juden, Christen und Sozialisten
miteinander in Beriihrung bringen. Das
heisst: Die Wahrheit ist nicht abstrakt.
Sie hilft der Gerechtigkeit zum Sieg. Sie
ist darum personal: Sie veranschaulicht
sich personal; sie wird glaubwiirdig, in-
dem sie personal bezeugt wird; sie wird
tragfahige Ermutigung zum Handeln, in-

227



dem sie personal vermittelt wird. Es gibt
das Evangelium nicht ohne Jesus. Darum
geht es wie schon im herkdmmlichen
Christentum um die Person Jesu.

Die Kurzformel «Jesus von Nazareth»
meint aber ebenso nicht nur die Person,
nicht nur das Leben und Sterben (besser
sagen wir konkret: die Denunzierung,
Folterung und Hinrichtung) des prophe-
tischen Rabbi aus Galilda, der fiir die
Herrschenden zum befreienden Messias
der Armen zu werden drohte, sondern
immer auch: seine Botschaft vom «Reich
Gottes», die messianische Bewegung, die
um ihn herum in den Dorfern und Stad-
ten Galilaas entstand, die ersten Jiinger-
gemeinden und ihr Gemeinschaftsleben,
kurz: den Geist des Lebens, der hier
spiirbar wehte und der noch immer wie-
der einmal in der Geschichte auflebt, wo
sein Evangelium wirklich gehort wird.

Wenn es um Jesus als Person geht,
dann geht es also nicht um eine neuerli-
che Wolke der Adoration, in welche die
christliche Religion ihren Christus ver-
bannt hatte und aus der er gerade erst,
vielleicht schmerzhaft fiir traditionelle
Frommigkeit, frei wurde. Es geht nicht
um eine Spekulation iiber sein Wesen in
einem metaphysischen Sinne, vor allem
nicht darum, ihn von den Seinen und von
der Erde zu isolieren, fiir die er sich mit
seinem Leben und Sterben eingesetzt
hat. Die Einmaligkeit und Uniiberbiet-
barkeit des Jesus von Nazareth wird sich
ganz menschlich, ganz profan, irdisch,
weltlich, in dieser einen Wirklichkeit,
und damit geschichtlich und politisch
aussagen lassen missen. Wir werden we-
der in eine religiose Uberwelt fliichten
dirfen noch den «Rechtglaubigen» un-
seren Widerspruch vorenthalten, wenn
sie meinen, sie allein hiatten Christus im
Zentrum des Glaubens und wir wiirden
ihn degradieren oder seine Bedeutung
verwassern.

In diesem Sinne, sollten wir die Be-
zeichnung «]esuamsch» gebrauchen fiir
das, was wir in dieser gemeinsamen Per-
spektwe von jiidisch, christlich und sozia-

228

listisch meinen. Dieses Jesuanische Off-
net dem Judentum den Okumenischen,
das heisst die ganze bewohnte Erde um-
spannenden Horizont, der schon in den
Verheissungen der Propheten aufleuch-
tet. Es gibt dem Christlichen seinen Welt-
bezug und seine politische Dimension
zuruck. Und es kann und muss den Sozia-
lismus an seine geschichtlichen Wurzeln
und seine menschlichen, in diesem guten
Sinne «religiosen» Tiefen und damit an
jene «Innenseite eines sich entscheidend
im Ausseren vollziehenden Vorgangs»
(noch einmal Gershom Scholem) erin-
nern, ohne den revolutionare Umwal-
zungen leer, abstrakt, tot und unmensch-
lich zu werden drohen.

Damit halten wir nicht einen «Chri-
stus» als Besitz der Christen fest oder
verwenden ihn als Argumentation oder
gar Kampfinstrument gegen andere,
auch nicht als unser Ruhekissen, sondern
lassen ihn als den irdischen, geschlchtlz-
chen Jesus der ganzen Okumene. Er ist
uns nicht ndher als anderen. Wir haben
nicht mehr Anrecht aufihn als andere. Er
kritisiert, korrigiert, motiviert, ermutigt
andere nicht weniger als uns. Er gehort
allen, sein Evangelium gehort allen, und
durch ihn ist die hebraische Bibel, das
Gotteswort seines Volkes, das erste Do-
kument der Erfahrung von Befreiung
(das wir ungeschickt «Altes Testament»
genannt haben) allen Vilkern und Men-
schen erschlossen. (Dasselbe gilt vom
«Neuen Testament».) Ohne dies wire
die Welt bei gelegentlichen Spartakus-
aufstinden verblieben, und der revolu-
tionare Sozialismus ware nicht aufgetre-
ten. Ohne das jesuanische Element dro-
hen auch sozialistische Revolutionen
wieder zu blossen Spartakusaufstinden
zu werden, welche die Klassengegensat-
ze nicht liberwinden, sondern nur um-
drehen.

Das Jesuanische lebt im Prinzip Hoff-
nung. Seine Bewahrungsprobe hat es be-
standen, als der Kreis der Jiingerinnen
und Jiinger erkannte (in religiosen Aus-
drucksformen erkannte und sich ver-



deutlichte), dass die Hinrichtung auf
Golgatha nicht das Ende, sondern ein
neuer Anfang ist. Das Messianische hat
ein fiir allemal Fuss gefasst auf Erden, ist
Spur in der menschlichen Geschichte ge-
worden und ruft neue Spuren, Nachfol-
ger, hervor. Das Prinzip Hoffnung ist das
Prinzip Auferstehung. «Prinzip» bedeu-
tet hier aber nicht die Idee oder den ab-
strahierbaren Grundgedanken, sondern
fasst die geschichtlich-politischen Kon-
kretionen zusammen, um neuen Mut,
neue Motivation, neuen Geist auf Hoff-
nung hin, die nie zugrundegehen wird, zu
vermitteln — und das «trotz alledem».

1 Uber einige Grundbegriffe des Judentums,
Frankfurt 1970, S. 121f.

2 Leonhard Ragaz, Die Bergpredigt Jesu, Gliters-
loh 1983, (3. Aufl.), S. 51.

4 Zitiert nach «Sozialistische Warte», 15. Januar
1937, Titelseite.

3 Dieses nicht leicht zu verstehende Jesuswort ge-
hort zur Logienquelle (Q), ist aber bei Lk (16, 16)
missverstanden und umgedeutet aufgenommen.
David Flusser weist zu Recht auf die Entsprechung
zu Micha 2, 13 hin; vgl. D. Flusser, Jesus, Reinbek
1968, S. 39f.

5 Zitiert nach Frederik Hetmann (Hg.), Rosa Lu-
xemburg. Ein Leben fiir die Freiheit, Frankfurt
1980, S. 287.

VOR 50 JAHREN

Judenverfolgung

Der Terror und das Problem der Gewaltlosigkeit

In der Judenverfolgung nimmt das «Grauen» des Propheten wieder eine besondere Gestalt an.
Sie ist wihrend der Berichtszeit in « Grossdeutschland» neu ausgebrochen. In Berlin allein sei-
en 2000 Verhaftungen geschehen, begleitet von brutalen Hausdurchsuchungen. Die Konzen-
trationslager fiillen sich mit Juden. In den Anlagen werden Ghettobédnke aufgestellt mit der
Aufschrift: «Nur fiir Juden.» Der Zutritt zu Badern und Luftkurorten wird ihnen immer volli-
ger gesperrt. In Miinchen wird eine Synagoge abgerissen, weil sie Hitlers Auge verletzt hétte,
der ihr gegeniiber seine Neandertal-Kunstrede halten sollte. Andere werden aus andern Griin-
den ausser Gebrauch gesetzt . . . ,

Wohin sollen die Juden? Wihrend ein grosser Teil von Europa, und gerade der fiir sie wich-
tigste Telil, ihre Lebensmoglichkeit vernichtet, liberfillt sie in ihrer Heimat selbst der zum gros-
sen Teil von dort her angestiftete Terror. Fin Teil von ihnen, besonders der zu den «Revisioni-
sten» gehorende, ist gesonnen, ihn nicht mehr ohne Gegenwehr hinzunehmen. Zu ihnen gehort
der junge Ben Josef. Er schiesst in Galilda mit einigen Kameraden zusammen auf einen arabi-
schen Omnibus, ldsst sich mit den Waffen in der Hand gefangen nehmen und erleidet in Acre
den Tod, den er als Martyrium gesucht hat. Ungeheure Erregung ist die Folge. Die Juden ra-
chen sich, und die Araber erwidern. Nur in den Tagen vom 15. bis zum 19. Juli zahlt man auf
beiden Seiten 32 Bombenattentate, 70 Tote, 247 Schwerverletzte.

Schwer lastet auf den besten Juden in Erez Israel das Problem der Gewaltlosigkeit. Ein ge-
schichtliches Wunder ist bisher die Haltung der Juden gewesen. Wiirde aber auf die Araber

229



	Reflexionen über das Jüdische, das Christliche, das Sozialistische

