
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 7-8

Artikel: Theologie der Befreiung für Lateinamerika und für die Schweiz

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sten der Arbeiterschaft verändert haben,
ohne dass sich die Beziehungen der
Menschen zueinander gewandelt hätten, ist
keiner. Es sind ja nicht nur die Beziehungen

zwischen Arbeiter und Arbeitgeber,
an denen die heutige Menschheit krankt,
es ist die Entartung der menschlichen
Beziehungen überhaupt.»

Diese Worte sind vor 60 Jahren
gesprochen worden. Seitdem hat sich vieles
im Staate Israel geändert. Das bedeutet
aber nicht, Bubers Forderungen seien für
den heutigen Staat Israel unaktuell
geworden. Die Schaffung seiner politischen
Bewegung zur Partnerschaft und zum
Frieden mit den Arabern hat heute mehr
denn je ihre Bedeutung behalten. Diese
von ihm begründete Friedensbewegung
hat ihre tiefen Wurzeln im Judentum und
im Sozialismus. Ohne diese konkrete
Vereinigung wird es keinen Frieden in
Israel geben. Judentum ist daher die
Verwirklichung des Sozialismus, Sozialismus
ist die Verwirklichung des Judentums,

wie es die besten Geister jüdischen Denkens

der Neuzeit verstanden haben. Für
mich jedenfalls besteht kein Zweifel,
dass sich — trotz der gegenwärtigen Krise
und den negativen Erscheinungen — jene
Kräfte schliesslich durchsetzen, welche
die Gerechtigkeit auch für den, der
anders ist, fordern und auch dafür kämpfen.
Unsere Aufgabe jedenfalls ist es, diese
Friedenskämpfer zu stützen und ihnen
unsere Solidarität zu bezeugen.

Literatur
Leo Baeck, Das Wesen des Judentums, 5. Auflage,

Frankfurt 1926
Martin Buber, Kampf um Israel, Berlin 1933

(S. 283-302)
Hermann Cohen, Religion der Vernunft - Aus den

Quellen des Judentums, 2. Auflage, Köln 1959
Ernst Hamburger, Juden im öffentlichen Leben

Deutschlands, Tübingen 1968
Hanns-Helmuth Knütter, Die Juden und die deutsche

Linke in der Weimarer Republik, Düsseldorf
1971

Jakob Toury, Die politischen Orientierungen der
Juden in Deutschland von Jena bis Weimar,
Tübingen 1966

Willy Spieler

Theologie der Befreiung für Lateinamerika
und für die Schweiz

Die europäische Theologie der Neuzeit
setzt sich vor allem mit dem Verhältnis
von Glauben und Wissenschaft auseinander.

Das theologische Interesse gilt der
Frage, wie der rational aufgeklärte
Mensch an Gott und an dessen Offenbarung

glauben könne, ja ob sich moderne
Wissenschaft mit christlichen Wahrheiten

überhaupt noch vereinbaren lasse.
Die «Theologie der Befreiung» leugnet
zwar nicht die Relevanz dieser neuzeitlichen

Fragestellung, doch das theologische

Interesse gilt nunmehr einem neuen

Kontext: der gesellschaftlichen Realität,
in welcher der Glaube gelebt wird. In
Lateinamerika ist diese Realität die zunehmende

Verelendung eines ganzen Kontinents.

Für Leonardo Boff heisst das am
Beispiel Brasiliens: 75 Prozent der
Bevölkerung leben in Armut, 40 Prozent
leiden unter chronischem Hunger, 10
Millionen sind geistig behindert, 8
Millionen sind von Schistosomiasis, einer
gefährlichen Wurmkrankheit, 6 Millionen
von Malaria und 650'000 von Tuberkulose

befallen.1 In solchem Elend begeg-

213



net der Befreiungstheologe dem «leidenden

Gottesknecht Jesus Christus»2. Die
Theologie der Befreiung versteht sich
darum «als ,der artikulierte Schrei der
Armen aus dem Glauben'», wie die beiden

Brüder Boff sagen3. «Artikulieren»
kann der Befreiungstheologe diesen
«Schrei» aber nur, weil er Leben und
Glauben mit den Armen teilt. Als
Leonardo Boff 1980 zum ersten Mal nach
Rom zitiert wurde, erklärte er dem
Sekretär der Glaubenskongregation:
«Wenn Sie meine Bekehrung möchten,
lassen Sie mich zum Amazonas gehen
und dort mit den Basisgemeinschaften
leben. Dort würden sogar Sie Gefahr laufen,

dem lebendigen Christus zu begegnen.»4

Was bedeutet der «Schrei der Armen»
für die Theologie der Befreiung in
Lateinamerika? Was würde er für eine Theologie

der Befreiung in der Schweiz oder in
einem vergleichbaren Land der Ersten
Welt bedeuten? Ich stelle gegenüber: die
Theologie der Befreiung, wie sie in
Lateinamerika entwickelt wurde, und eine
Theologie der Befreiung für uns, die
zwar noch aussteht, deren mögliche
Perspektiven sich aber unschwer erahnen
lassen. Die feministische Theologie, von
der mit gutem Grund gesagt wird, sie sei

«zur wohl wichtigsten Befreiungstheologie
im reichen Westen herangewachsen»5,

steht leider nicht auf dem
Tagungsprogramm.

Ich gliedere mein Referat in fünf Thesen

und begründe sie in der gebotenen
Kürze.

1. These: Über die Abhängigkeit
der Dritten Welt als Struktur der Sünde

Der wachsende Reichtum der kapitalistischen

Länder steht in einem ursächlichen
Verhältnis zur Verelendung der Völker
Lateinamerikas. Die Theologie der
Befreiung analysiert und reflektiert diese
Abhängigkeit der Dritten Welt von der
Ersten Welt als Struktur der Sünde.
Überwunden wird sie nur durch eine soziale
Revolution.

Die Theologie der Befreiung analysiert

ihren gesellschaftlichen Kontext
nicht mehr nach den Kategorien von
«Unterentwicklung» und «Entwicklung»,

wie sie in den 50er und in den
frühen 60er Jahren üblich waren. Damals
glaubte man, die «Unterentwicklung» sei
nichts anderes als der Ausgangspunkt für
eine «Entwicklung» nach westlichem
Muster. Jede derartige Aufholstrategie,
wie sie noch John F. Kennedys «Allianz
für den Fortschritt» von 1961 zugrundelag,

hat inzwischen Schiffbruch erlitten.
An die Stelle der Entwicklungstheorie
(desarollismo) ist daher die
Abhängigkeitstheorie getreten. Schon Gustavo
Gutierrez, der erste über Lateinamerika
hinaus bekannt gewordene Befreiungstheologe,

sieht in der sog. Unterentwicklung
der Dritten Welt «nichts weiter als

ein Subprodukt der Entwicklung»6 unserer

kapitalistischen Ersten Welt. Die
Armut des Südens hat ihre Ursache im
Reichtum des Nordens. Kardinal Aloisio
Lorscheider von Fortalezza (Brasilien)
brachte diese Abhängigkeitstheorie am
Deutschen Katholikentag 1984 auf den
Punkt: «Viele denken, in Lateinamerika
gehe es um Unterentwicklung oder
Entwicklung. Doch das steht gar nicht zur
Debatte. Man soll von Freiheit und
Unterdrückung sprechen. Die Armen bei
uns sind keine unterentwickelten Leute.
Sie sind Unterdrückte.»7 Die Mechanb-
men der Unterdrückung sind vielfältig.
Sie reichen von den ständig schlechter
werdenden Austauschrelationen (terms
of trade) über die Bedingungen, die
Weltbank und Weltwährungsfonds den
verschuldeten Drittweltländern diktieren,

bis zu den Militärdiktaturen, die als
Brückenköpfe der kapitalistischen Zentren

ein gutes Investitionsklima in der
Peripherie gewährleisten

So wiederholt sich auf Weltebene der
alte Antagonismus von Kapital und
Proletariat. Nach Marx ist der Proletarier ja
auch nicht der unterentwickelte Noch-
nicht-Kapitalist, sondern die notwendige
Kehrseite des Kapitals. Entwickeln kann

214



sich das Proletariat nur, indem es sich
vom Kapital befreit. «Deshalb würde die
Abhängigkeitstheorie ihren Weg verfehlen»,

schreibt Gutierrez, «wenn man ihre
Analysen nicht im Rahmen des weltweiten

Klassenkampfes ansiedelte.»8 Und:
«Nur ein radikales Zerbrechen des
gegenwärtigen Standes der Dinge, eine
tiefgreifende Umgestaltung in den
Eigentumsverhältnissen, ein Eingreifen der
Macht von seiten der ausgebeuteten
Klassen und eine soziale Revolution, die
die bestehende Abhängigkeit zerbricht,
ermöglicht den Schritt in eine andersgeartete,

sozialistische Gesellschaft.»9 Bevor

Theologie diesen Befreiungsprozess
begleiten und insofern zur Befreiungstheologie

werden kann, reflektiert sie
folglich einen Kontext der Abhängigkeit,
weshalb Leonardo Boff die erste Phase
der Befreiungstheologie auch als «Theologie

der Gefangenschaft» 10 bezeichnet.
Neu an der Befreiungstheologie ist,

dass sie die Mechanismen der
Unterdrückung als Strukturen der Sünde
interpretiert. In Medellin (1968) und Puebla
(1979) hat sich auch der lateinamerikanische

Episkopat, in seiner neusten
Sozialenzyklika sogar der Papst dieser Deutung

angeschlossen11. Dadurch richtet
sich der Klassenkampf, soweit er «von
unten» geführt werden muss, gegen die
soziale Sünde «von oben». Das hat
Konsequenzen für das Verhältnis von
Klassenkampf und Nächstenliebe. Das
folgende sagt aber nicht mehr der Papst,
sondern Gutierrez (im Anschluss an Giulio

Girardi): «Die Liebe zu den
Unterdrückten zeigen wir, indem wir sie befreien,

die Liebe zu den Unterdrückern,
indem wir sie bekämpfen Die Liebe zu
denen, die im Stande der objektiven Sünde

leben, fordert von uns, dafür zu kämpfen,

dass sie aus ihm befreit werden.»12

2. These: Über eine kontextuelle
Theologie des Reichtums
Der Kontext einer Theologie der Befreiung

in der Schweiz wäre der eigene Reich¬

tum auf der Grundlage der Verelendung
in der Dritten Welt.

Nach der lateinamerikanischen
Befreiungstheologie lebt auch die Schweiz
«im Stande der objektiven Sünde» und
macht sich jeder schuldig, der in unserem
Land von den Mechanismen der
Unterdrückung profitiert und nichts gegen ihre
Überwindung unternimmt. Theologie
der Befreiung in der real existierenden
Schweiz wäre daher Seelsorge an den
grossen und kleinen Unterdrückern. Diese

Seelsorge sollte ihnen aber nicht in
erster Linie ein schlechtes Gewissen
machen, sondern sie motivieren, die
Ausbeutung der Dritten Welt als strukturelle
Sünde zu bekämpfen, «mit aller Negation,

die ein Christenmensch gegenüber
der Sünde hat»13.

Theologie der Befreiung in der
Schweiz müsste im Grunde auch den
Marxismus rehabilitieren, der heute
selbst innerhalb der politischen Linken
zum toten Hund erklärt wird. Wenn
nämlich die Abhängigkeitstheorie stimmt,
dann trifft auch die im Kern marxistische
Analyse zu, die den Nord-Süd-Gegensatz

als epochalen Klassengegensatz
begreift. Dann ist der Marxismus nicht tot.
Für tot erklärt ihn dann allenfalls eine
Linke, die auf der Seite der Privilegierten
steht und, indem sie den Marxismus über
Bord wirft, ihren Besitzstand wahrt.

Die einzige Befreiungsbewegung im
(antizipierten) Sinn einer westeuropäischen

Befreiungstheologie war die 68er
Bewegung. Sie hat dem Aufruf des
brasilianischen Erzbischofs Dom Hélder
Cämara entsprochen: «Europäer, bleibt,
wo ihr seid, um uns zu helfen, müsst ihr
zuhause Revolution machen.»14 Die
68er Bewegung war der erste grosse,
wenn auch misslungene Versuch, durch
die Allianz zwischen der rebellierenden
Jugend in den nördlichen Zentren und
den Befreiungsbewegungen in den südlichen

Peripherien das kapitalistische
System aus den Angeln zu heben. Nur auf
der Basis einer ähnlichen Allianz von
emanzipatorischen Interessen und Ethik

215



könnte die Theologie der Befreiung auch
in unseren Breitengraden Fuss fassen.

3. These: Über die Unterdrückten
und ethisch Empörten als Subjekte
der Veränderung
Mögliche Subjekte der Veränderung sind
die Unterdrückten und die ethisch
Empörten in unserem Land. Sie durch
Basisgemeinden zu vernetzen und sowohl
gewerkschaftlich als auch politisch zu
organisieren, wäre der praktische Beitrag von
Christen und Sozialisten zu einer
Befreiungstheologie in der Schweiz.

Aloisio Lorscheider stellte in der
bereits erwähnten Rede vor dem Deutschen

Katholikentag einige Fragen, die
auch für uns Schweizer und Schweizerinnen

gelten: «Habt Ihr in Deutschland
keine Unterdrückten? Ihr müsst anfangen,

denen bei der Befreiung beizustehen,

die bei Euch in Deutschland
unterdrückt sind. Wenn Ihr die Befreiung bei
Euch erfahrt, dann könnt Ihr uns damit
die beste Solidarität erweisen.»

Wir müssen die Unterdrückten in der
Schweiz nicht lange suchen. Wir finden
sie unter den Asylbewerbern, unter den
Fremdarbeitern, insbesondere unter den
Saisonniers, unter den Kleinbauern, unter

den dauernd Arbeitslosen, unter den
aus dem Arbeitsmarkt herausgespülten
Frauen, unter den «Sozialfällen» usw.
Der Befreiungstheologe würde versuchen,

mit diesen Menschen Basisgemeinschaften

aufzubauen, den Unterdrückten
seine Stimme zu leihen, sie im gemeinsamen

Gottesdienst zum Kampf um ihr
Recht zu ermutigen und mit ihnen
Bürgerinitiativen oder Selbsthilfeorganisationen

zu gründen. Der Befreiungstheologe
ist kein Schreibtischtheologe. Er ist

das, was Antonio Gramsci den «organischen

Intellektuellen» nannte. Der
Befreiungstheologe formuliert, was an der
Basis lebt und sich bewegt. Ohne Basis,
ohne Basisgemeinde, ohne daraus
hervorgehende Befreiungsbewegung kann
er gar nicht theologisch arbeiten. Dieser
Basis entnimmt er, ihr vermittelt er die

Hoffnung auf das Reich Gottes, dem wir
in jeder gelungenen Aktion ein wenig
näher kommen. Darin wird das Reich Gottes

ja konkret und konkret interpretier-
bar, dass wir die Welt besser machen.

Der Befreiungstheologe stammt oft
aus der Mittelschicht. Er solidarisiert sich
aus ethischer Empörung mit den
Unterdrückten. Und wäre das nicht das
entscheidende Veränderungspotential in
unseren kapitalistischen Ländern, dass
die Unterdrückten und die ethisch
Empörten in Basisgemeinden, dann aber
auch in Gewerkschaften und sozialistischen

Parteien sich zusammenfänden
und gleichzeitig mit den Unterdrückten
in der südlichen Hemisphäre sich
solidarisierten?

Denn das war die nächste Frage von
Aloisio Lorscheider: «Unterdrückt Euer
Land, Eure Wirtschaft andere Nationen?»

Dom Hélder Cämara hat diese
Frage schon 1971 auf dem Zürcher Hel-
vetiaplatz beantwortet: «In Euren Banken

gibt es verschlüsselte Guthaben von
einigen Reichen aus armen Ländern.
Seid Ihr Euch dessen bewusst, dass an
diesem Geld Tränen, Schweiss und Blut
der Massen in den Entwicklungsländern
kleben, die durch einige Eurer sehr
geachteten und sehr verehrten Kunden dazu

verurteilt werden, unter menschenunwürdigen

Bedingungen zu leben?»15

4. These: Über die Auseinandersetzung
mit dem bürgerlich entpolitisierten
Christentum
Befreiungstheologie in der Schweiz müsste
sich mit einem verbürgerlichten Christentum

auseinandersetzen. Die Kritik richtete
sich auf die Leugnung des politbchen
Mandats der Kirche, auf die verschiedenen

Formen von struktureller Sünde und
Götzendienst sowie auf die Verdrängung
des Reiches Gottes ins Jenseits.

Das Besitzbürgertum, das sich christlich

gibt, will eine unpolitische Kirche, in
der Dritten Welt wie bei uns. Da es die
wirtschaftliche und politische Macht
innehat, dient ihm das Prinzip der Nicht-

216



einmischung zur Erhaltung des Status
quo. «Praktisch heisst das», schreibt
Gutierrez, «dass dieses Prinzip nicht zur
Anwendung kommt, wenn es um die
Erhaltung des Status quo geht, dass es aber
in Anspruch genommen wird, sobald
zum Beispiel eine Bewegung von Laien
oder eine Gruppe von Priestern eine
Haltung einnimmt, die man gegenüber
der bestehenden Ordnung für subversiv
hält.»16 Das Bürgertum will also die
formelle Nichteinmischung der Kirche in
die Politik als Form der Einmischung
zugunsten seiner Privilegien.

Eine unpolitische Kirche gibt es nicht.
Würden unsere Kirchen zur schweizerischen

Asylpolitik schweigen, so würden
sie ihr schweigend zustimmen. Hätten sie
bei der Mitenandinitiative nicht gegen
das Saisonnierstatut protestiert, so hätten

sie der Meinung Vorschub geleistet,
dass die Unterdrückung von Fremdarbeitern

nichts mit Ethik zu tun hat. Würden

die Kirchen die Fluchtmilliarden auf
unseren Banken kritiklos hinnehmen, so
wären sie die Komplizen des internationalen

Finanzkapitals bei der Ausplünderung
der Dritten Welt.

Die eigentliche Provokation für das
bürgerlich entpolitisierte Christentum
bedeutet die Einführung des Begriffs der
strukturellen Sünde in den sozialethischen

Diskurs. Kirche soll sich ja einzig
und allein um das individuelle Seelenheil
kümmern. Wenn nun aber Sünde nicht
mehr nur individuell, sondern auch
strukturell sein kann, dann bringt das die
überkommenen Vorstellungen von Kirche,

Ethik und Politik arg durcheinander.

Zwar sind es nicht die Strukturen,
die sündigen. Der Begriff meint jedoch,
dass individuelles Fehlverhalten wie zum
Beispiel «Gier nach Profit»17 sich Strukturen

schafft und von ihnen profitiert.
Die sündige Struktur geht also einerseits
auf moralisches Fehlverhalten zurück
und gibt anderseits weiterhin zu moralischem

Fehlverhalten Anlass. Individuelle
Profitgier kommt in einer sündigen

Struktur wie dem Bankgeheimnis oder

dem Saisonnierstatut zum Ausdruck und
erhält unter dem Mantel der Legalität
noch zusätzlichen Anreiz.

Eine ebenfalls neue oder neuentdeckte
Kategorie der Ethik heisst Götzendienst.

Die neuste Sozialenzyklika
übernimmt auch diesen Begriff von der
Befreiungstheologie und erklärt, «dass sich
hinter bestimmten Entscheidungen, die
scheinbar nur von Wirtschaft und Politik
getragen sind, wahrhafte Formen von
Götzendienst verbergen: gegenüber
Geld, Ideologie, Klasse oder Technologie»

18. Um ein Beispiel für den technologischen

Götzendienst zu erwähnen,
möchte ich an das «Wort zum Sonntag»
erinnern, das Urs Eigenmann am 26.
März 1988 vorgetragen hat. Er setzte
sich mit der Kampagne der Schweizerischen

Elektrizitätswerke auseinander:
«Strom ist das ganze Leben.» Es ist also
nicht mehr Gott, der «mein Leben
erhält» (Ps 54, 6), sondern die Elektrolob-
by. Wo immer ein relativer Wert absolut
gesetzt wird, stossen wir auf eine Form
von Götzendienst. Weitere Beispiele
sind schon fast beliebig zu haben. Ich
denke insbesondere an die Armee, deren
Rechtfertigung alle Züge einer Staatsreligion

angenommen hat. Ungeheuerlich
sind jedenfalls «Bekenntnisse» wie:
«Der Grundsatz der schweizerischen
Landesverteidigung ist zeitlos und
absolut.»19

Ein weiteres Feld der ideologischen
Auseinandersetzung ist die Hermeneutik
des Reiches Gottes im befreiungstheologisch

diesseitigen und im bürgerlich
jenseitigen Verständnis. Mit der «Schaffung
einer neuen, gerechten und brüderlichen
Gesellschaft» öffnet sich die Theologie
der Befreiung «der Gabe des Reiches
Gottes», schreibt Gutierrez20. Die gute
Nachricht vom «Reich Gottes und seiner
Gerechtigkeit» (Mt 6, 33) ist hier - wie
im religiösen Sozialismus - eine Verheissung

für diese Welt, nicht erst für das
Jenseits. Wer das Reich Gottes erst mit
dem Leben nach dem Tod beginnen lässt,
der verrät diejenigen, denen die gute

217



Nachricht in erster Linie geschenkt wurde,

die Armen, die Unterdrückten und
die Gefangenen (Lk 4, 1). Nicht zuletzt
verrät er den Frieden, den uns die Schrift
verheisst: die Umwandlung der «Schwerter

zu Pflugscharen» (Micha 4, 3).
In der NZZ vom 18. Juni 1983

wunderte sich der Leitartikler über den
Friedenshirtenbrief der amerikanischen
Bischöfe. Er bezweifelte die kirchliche
«Autorität und Kompetenz» in «strategischen

Fragen, die doch unbestreitbar
höchst weltlicher Natur» seien, und liess
die Klage folgen: «Aber das Wort des
Meisters, dass sein Reich nicht von dieser
Welt sei, gehört im selektiven Bibelgebrauch

derzeit ohnehin nicht gerade zu
den vielzitierten.» Ähnlich berief sich
unser früherer Verteidigungsminister auf
das Jenseits, wenn er nach Argumenten
gegen die Friedensbewegung suchte. In
einem Interview mit der «Weltwoche»
vom 17. März 1982 begründete Herr
Chevallaz sein Credo mit den Worten:
«Als Christ auf der Erde kann man nur
Pessimist sein. Die Hoffnung ist oben.»
CDU-Generalsekretär Heiner Geissler
verteidigte neulich gar das Restrisiko der
nuklearen Grosstechnologie unter Berufung

auf das Jenseits: «Wer der Auffassung

ist, mit dem Tod sei alles zu Ende,
der kann halt mit dem sogenannten
Restrisiko naturgemäss weniger gut leben, als
derjenige, der diese irdische Existenz als
eine vorläufige und gleichzeitig auf ein
ganzheitlich unendliches Ziel ausgerichtete

begreift» (Der Spiegel, 13. Oktober
1986).

Aufgabe der Befreiungstheologie in
der Dritten Welt ist es, zu verhindern,
dass der Glaube als Waffe der
Unterdrückung eingesetzt wird. Auch in der
Schweiz hätte Befreiungstheologie diese
ideologiekritische Funktion. Noch ist
davon wenig zu spüren. Noch gibt es
Gottesdienste, welche die Welt als «Tränental»

besingen und das Reich Gottes erst
mit dem Leben nach dem Tod beginnen
lassen. Noch stellt die Aktion «Kirche
wohin?» aufgrund einer Meinungsum¬

frage triumphierend fest, «dass Religiosität

mit Militärfreundlichkeit signifikant
korreliert» (Zürichsee-Zeitung, 19.
November 1982).

5. These: Über den Selbstwiderspruch
des «hohen C»

Christlich ist nicht die «christliche»,
sondern die sozialistische Partei.

Die «Theologie der Befreiung» nimmt
teil am neuzeitlichen Säkularbierungs-
prozess. «Im revolutionären Kampf
befreit» sich der «lateinamerikanische
Mensch» nach Gutierrez «von der
Bevormundung einer entfremdenden Religion,

die nur daraufhin angelegt ist, die
bestehende Ordnung zu erhalten.»21
Gutierrez beruft sich zu Recht auf die
«mündig» gewordene Welt im Sinne
Dietrich Bonhoeffers; denn Bonhoeffer
sah im Erwachsenwerden der Welt ihre
Stärke und plädierte dafür, «dass man
die Mündigkeit der Welt und des
Menschen einfach anerkennt, dass man den
Menschen in seiner Weltlichkeit nicht
,madig macht', sondern ihn an seiner
stärksten Stelle mit Gott konfrontiert»22.

Die Berufung der Befreiungstheologie
auf Bonhoeffer verdient umso mehr
Beachtung, als auch das Godesberger
Programm der SPD von Bonhoeffer inspiriert

ist, wenn es betont: «Der demokratische

Sozialismus will keine letzten
Wahrheiten verkünden - nicht aus Ver-
ständnislosigkeit und nicht aus
Gleichgültigkeit gegenüber den Weltanschauungen

oder religiösen Wahrheiten,
sondern aus der Achtung vor den
Glaubensentscheidungen des Menschen, über
deren Inhalt weder eine politische Partei
noch der Staat zu bestimmen haben.»
Das Bonhoeffer-Zitat, auf das die
Unterscheidung zwischen «letzten» und
«vorletzten Wahrheiten» zurückgeht, lautet:
«Man kann und darf das letzte Wort
nicht vor dem Vorletzten sprechen. Wir
leben im Vorletzten und glauben das
Letzte.» 23 Eine politische Partei kämpft
im Vorletzten, hier wirbt sie um die
Zustimmung des Volkes, hier fällt die de-

218



mokratische Entscheidung. Das Letzte
als Frage nach der religiösen Wahrheit,
insbesondere auch als Gottesfrage, ist
nicht Gegenstand der politischen
Auseinandersetzung. Das Letzte ist auch
nicht abstimmbar, sondern gehört unter
die Obhut der Toleranz.

Mit dem Letzten Politik zu machen, ist
die Versuchung der «christlichen»
Parteien. Sie sind Überreste des konstantinischen

Zeitalters, das «Christliches», wie
es amtskirchlich definiert wurde, von
Staates wegen erzwingen wollte. Die
erneute Klerikalisierung der katholischen
Kirche durch Bischöfe wie Eugenio Co-
recco oder Wolfgang Haas ist Teil dieser
Versuchung, erklären es die beiden doch
als ihr Programm, «die Kultur» und
überhaupt «die weltliche Welt» wieder
«zu verchristlichen»24. Für die
Befreiungstheologen wie für die Christen in
einer sozialistischen Partei ist demgegenüber

die «Weltlichkeit der Welt» eine
«theologisch positive Aussage»25.

Christlich im Sinne der Befreiungstheologie

ist also nicht die «christliche»,
sondern die sozialistische Partei. Auch sie
aber nur in dem Masse, als sie zur Befreiung

der Unterdrückten hier wie in der
Dritten Welt beiträgt. Ob unsere
Sozialdemokratie diesem Anspruch zu genügen

vermag? Vor Überheblichkeit warnt
uns jedenfalls Frei Bettos Kritik an der
sozialdemokratischen «Theorie des
Kuchens», wonach immer erst «der Kuchen
wachsen» müsse, bevor er bzw. das Kapital

verteilt werden könne. Frei Betto
fährt fort: «Um überhaupt so viele Mittel
anhäufen zu können, die zur Verteilung
gelangen sollen, brauchen Länder wie
Schweden multinationale Unternehmen,

die die Länder der Dritten Welt
ausbeuten. Um die wenigen Güter, die
zur Verfügung stehen, sozialisieren zu
können und das Elend radikal zu beseitigen,

braucht Kuba kein einziges anderes
Volk auszubeuten.»26 Wenn wir uns als
Sozialdemokratinnen und Sozialdemokraten

von der Theologie der Befreiung
angesprochen fühlen, haben wir noch

viel zu tun und noch mehr zu glauben und
zu hoffen. «Vamos caminando!» -
machen wir uns auf den Weg!

1 Vgl. Leonardo Boff, Kirche: Charisma und
Macht, Düsseldorf 1985, S. 46.

2 A.a.O., S. 43.
3 Clodovis und Leonardo Boff, Fünf grundsätzliche

Bemerkungen zur Darstellung von Kardinal
Ratzinger, in: Norbert Greinacher (Hg.), Konflikt
um die Theologie der Befreiung, Zürich/Einsiedeln/Köln

1985, S. 183.
4 Zit. nach Ludwig Kaufmann und Niklaus Klein,

Römisches Kolloquium für Leonardo Boff, in:
Orientierung, 15./31. August 1984.

5 Ina Praetorius in ihrer Rezension von: Doris
Strahm, Aufbruch zu neuen Räumen, eine Einführung

in feministische Theologie, in: Neue Wege,
Nr. 6/1988, S. 200.

6 Gustavo Gutierrez, Theologie der Befreiung,
München/Mainz 1973, S. 29.

7 In: Greinacher, a.a.O., S. 190.
8 A.a.O., S. 83.
9 A.a.O., S. 29.

10 Boff, Kirche, a.a.O., S. 42.
11 Sollicitudo rei socialis, in: Schweizerische
Kirchenzeitung, 3. März 1988, Nr. 36f.
12 A.a.O., S. 263.
13 Karl Rahner, Zur Problematik der «strukturellen

Sünde», in: Nachrichten und Stellungnahmen
der Katholischen Sozialakademie Österreichs, Nr.
6, 17. März 1984.
14 Die französische Originalfassung bei: Urs
Eigenmann, Politische Praxis des Glaubens (Dom
Hélder Câmaras Weg zum Anwalt der Armen und
seine Reden an die Reichen), Freiburg/Münster
1984, S. 629.
15 Zit. nach: Anton Peter, Theologisch-politische
Rahmenüberlegungen zur Bankeninitiative, in:
NW 1983, S. 165.
16 A.a.O., S. 61.
17 Sollicitudo rei socialis, Nr. 37.
18 A.a.O.
19 Hans-Rudolf Kurz, Tages-Anzeiger-Magazin,
20. Januar 1973.
20 A.a.O., S. 21.
21 A.a.O., S. 65.
22 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung,

Zürich 1970, S. 379.
23 A.a.O., S. 176.
24 Corecco, in: Schweizerische Kirchenzeitung,
12. März 1988; Haas, in: NZN, 20. Mai 1988.
25 J.B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz/
München 1968, S. 16.
26 Frei Betto, Chronik eines Besuches, in:
Nachtgespräche mit Fidel, Freiburg 1986, S. 59.

219


	Theologie der Befreiung für Lateinamerika und für die Schweiz

