
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 7-8

Artikel: Judentum und Sozialismus

Autor: Ehrlich, Ernst Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Ludwig Ehrlich

Judentum und Sozialismus

Das Thema unseres kurzen Referats lautet

nicht «Die Juden und der Sozialismus»,

sondern «Judentum und Sozialismus».

Dadurch soll angedeutet werden,
dass wir über eine der Grundlagen des
Sozialismus sprechen wollen, nicht über
Menschen, die ihrer Abstammung nach
Juden gewesen sind. Auch das wäre ein
interessantes Phänomen, soll aber hier
weitgehend beiseite bleiben, obwohl es
gewiss nicht ohne Bezug zu unserem
Thema ist.

Eine enge Verbindung
Judentum und Sozialismus stehen in enger

Verbindung, wenn man den Sozialismus

als das Bemühen versteht, für den
sozial Schwachen, für den in der Gesellschaft

Bedrängten einzutreten. Das
Judentum besitzt von der Zeit seiner
Propheten her den Gedanken der Verpflichtung

gegenüber dem Mitmenschen und
zugleich der Verantwortung für ihn.
Vom Judentum ist dieser Gedanke in die
Welt gegangen. Dabei handelt es sich
nicht um ein statisches Prinzip, etwa analog

der griechischen Idee vom vollkommenen

Gesetz, das den vollkommenen
Staat schafft. Im Judentum ist die soziale
Forderung stets dynamisch gewesen. Am
Anfang steht die Anerkennung des
Menschen durch den Menschen. Das
Menschenrecht ist das Recht des Mitmenschen,

das Leben, auf das er Anspruch
hat. Der Mensch und der Mitmensch
gehören zueinander. Der andere ist derselbe

wie ich, er ist Wesen von meinem Wesen;

die Würde, die mich zum Menschen
macht, ist auch seine Menschenwürde:

«Du sollst deinen Nächsten lieben, denn
er ist wie du.»

Daraus hat das Judentum ganz
konkrete Folgerungen gezogen, die sich in
einem Begriff zusammenfassen lassen,
der mit dem Wort «zedaka» umschrieben

werden kann: «Gerechtigkeit». Mit
seiner Erfüllung haben wir das getan, was
uns als Menschen aufgegeben ist. Das
Soziale stellt die positive Gerechtigkeit
dar, neben der bloss negativen, gesetzlichen.

Die hebräische Bibel hat diesen
Gedanken der «zedaka» auf allen Gebieten

menschlicher Existenz zu erfassen
gesucht, und die Propheten zeigen uns,
wie dieses soziale Element der Gerechtigkeit

im Bewusstsein der Menschen
verankert war und in welcher Weise sie
sich dagegen immer und immer wieder
vergingen, wie sie in ihrer Gesellschaft
damit Missbrauch trieben: den Schwachen

unterdrückten, ihn ausbeuteten,
ihm das vorenthielten, worauf er ein
Recht hatte. Die Botschaft der Propheten

der hebräischen Bibel ist daher bis
zum heutigen Tage nicht überholt.

An einem Beispiel soll das Revolutionäre

dieser jüdischen Vorstellungen
gezeigt werden. Wir meinen hier die
Einrichtung des Sabbats, der siebte Tag als
Ruhetag für jeden. Der Sabbat ist nach
jüdischem Denken jener Tag, der dem
Menschen die Herrschaft über die Zeit
gibt. Der Mensch hat nun die Zeit, er
besitzt sie, er vermag immer wieder für
einen Tag jenseits ihrer zu sein, um dann
neu in sie einzutreten. Der Sabbat ist der
Tag, welcher den Menschen von der
Knechtschaft befreit, welcher alle
Untertanschaft besiegt. Er ist ein Tag für jeden

209



Menschen, ein Tag der Befreiung. In der
hebräischen Bibel wird dieser Sabbat im
Dekalog, in den zehn Geboten, dargestellt,

im 2. und 5. Buch Mose. Im 5.
Buch Mose weicht dieses Sabbatgebot
von dem im 2. Buch Mose leicht ab. In
diesem wird die Begründung des
Sabbatgesetzes aus der Schöpfung hergeleitet.
Im 5. Buch Mose jedoch heisst es: «Auf
dass ruhen dein Knecht und deine Magd
gleich wie du selbst.» Um diese Pflicht
noch konkreter den Menschen eingängig
zu machen, wird an die eigene ägyptische
Sklaverei erinnert: «Und du solltest
bedenken, dass du selbst ein Sklave gewesen

bist im Lande Ägypten. Darum hat
dir dein Gott geboten, den Sabbat
einzurichten.»

Der Sozialismus als Verwirklichung
des Judentums
Dieses Soziale gehört also in der
jüdischen Tradition zum Wesen und zum
Zentralen. Es ist im Grunde die einzige
Dimension, über die der Mensch eine
freie Gestaltungsmöglichkeit hat. Darum
erwächst im biblischen und nachbiblischen

Judentum eine Ethik des Diesseits,
eine positive Moral. Judentum und
Sozialismus schliessen einander nicht nur
nicht aus, sondern sie bedingen einander
so sehr, dass eine Verwirklichung
sozialistischer Absichten eine Auferstehung
der wesentlichsten Inhalte des Judentums

bedeuten würde. Diese Vorstellungen
ziehen sich durch die ganze

Geschichte. Schon Spinoza hat die soziale
Kritik vor allem als Machtkritik verstanden.

Damit hängt zusammen, dass von
altersher die Grenzen der Wirksamkeit
des Staates im liberalen oder im
sozialistischen Geist verstanden worden sind.

In der Neuzeit, seit der Emanzipation,
erfolgte die Wendung vieler Juden zum
Sozialismus nicht nur aus den geschilderten

erhabenen Motiven, sondern auch
aus dem Wunsch, die Umstände der eigenen

Existenz zu verbessern, oder als
Reaktion auf gesellschaftliche Benachteiligungen

und Diskriminierungen. Für die

Neuzeit könnten etwa die folgenden vier
Punkte grob skizziert für das Engagement

von Juden im Sozialbmus gelten:
1. Die soziale Komponente des Judentums

veranlasste auch emanzipierte
Juden, selbst wenn ihnen die Religion
nichts mehr bedeutete, zum sozialistischen

Engagement. Soziales nun wurde
hier zu einer Form der Religion, die man
deshalb nicht als Ersatzreligion bezeichnen

darf, weil sie ein entscheidendes
Element im Judentum berücksichtigt. Ohne
das soziale Engagement bliebe Judentum
leer.
2. Die Problematik der eigenen
gesellschaftlichen Stellung führte zur Beschäftigung

mit sozialen Ideen und mit der
Sozialgeschichte.
3. Der Verfall der religiösen Bindung,
vor allem der Bruch mit der Familientradition,

erweckte die Sehnsucht nach
einer geistigen Heimat in einem Bereich,
der zwar jeden kultischen Rahmen
sprengt, wohl aber den geistigen Inhalt
des Judentums bewahrt.
4. Die Stellung der Juden in der Gesellschaft,

der von der herrschenden Klasse
offen oder verborgen ausgeübte
Antisemitismus veranlasste Juden, sich als
Deklassierte zu fühlen, die mit andern
Deklassierten, etwa den Proletariern, gegen
Unterdrückung und Verfolgung
zusammenstehen. Es ist kein Zufall, dass jüdische

Ärzte und jüdische Anwälte in
Deutschland sich in Arbeitervierteln nie-
derliessen.

Der gemeinsame Kampf gegen
den Antisemitismus
Dieses Bewusstsein, durch den
Antisemitismus in das Judentum zurückgestos-
sen zu werden, kommt schon sehr früh
bei dem Sozialisten und Zionisten Moses
Hess zum Ausdruck, der im Jahre 1862
in seinem «Rom und Jerusalem» das
folgende schreibt: « .Vor zwanzig Jahren,

als von Damaskus aus eine absurde
Anklage gegen Juden zu uns Europäern
herüber getragen und ein eben so bitteres
wie gerechtfertigtes Schmerzgefühl in al-

210



len jüdischen Herzen rege wurde ob der
Roheit und Leichtgläubigkeit des asiatischen

und europäischen Pöbels, der heute
wie seit zweitausend Jahren jeder
Verleumdung ein geneigtes Ohr leiht, sobald
sie gegen Juden gerichtet ist; damals, als
es mir mitten in meinen sozialistischen
Bestrebungen zum ersten Male wieder
recht schmerzlich ins Gedächtnis
zurückgerufen wurde, dass ich einem unglücklichen,

verleumdeten, von aller Welt
verlassenen, in allen Ländern zerstreuten,
aber nicht getöteten Volke angehöre,
damals schon hatte ich, obgleich ich dem
Judentum bereits fern stand, meinen
jüdisch patriotischen Gefühlen Ausdruck
geben wollen in einem Schmerzens-
schrei, der jedoch bald wieder in der
Brust erstickt worden ist durch den
grösseren Schmerz, den das europäische
Proletariat in mir erweckte ...»

50 Jahre später - also im Jahre 1912 -
richtete die Allgemeine Zeitung des
Judentums an die sieben sozialdemokratischen

Mitglieder der jüdischen
Religionsgemeinschaft im Deutschen Reichstag
eine Rundfrage, die ihre Stellung zum
Judentum berührte. Am aufschlussreichsten

ist die Antwort von Oskar Cohn, die
wie folgt lautet: «Nicht ohne Bewegung
und ehrlichen Kampf habe ich mich von
den Glaubenssätzen des Judentums
gelöst und mir das Weltgebäude aus anderen

Bausteinen errichtet. Dennoch bin
ich Mitglied der Jüdischen Gemeinde
und werde es bleiben, so lange die
Gemeinschaft der Juden nicht nur eine
religiöse, sondern auch eine politische
Gemeinschaft, ach leider nicht ist, aber sein
sollte, die gegen gewalttätige und
heuchlerische Unterdrückung und Zurücksetzung

der jüdischen Gesamtheit und ihrer
einzelnen Glieder im Kampf stehen
muss. In solchen Zeitläuften ausscheiden,

heisst, die Gewalttat billigen und
dem Unrecht Recht geben; es kann
wenigstens so ausgedeutet werden. Freilich
muss die Kampfgemeinschaft der Juden
mehr und mehr eine sittliche
Gemeinbürgschaft werden ...»

Für viele Juden, die sich zum Sozialismus

hingezogen fühlten, lag ja nahe, in
dessen Lehren so etwas wie «die verkörperte

Moral» einer idealen Religion zu
sehen. Doch war sicher ein konkreteres
Moment noch entscheidender für die
Annäherung zahlreicher Juden an die
SPD: Seit der Verschärfung der
judenfeindlichen Agitation im Jahre 1878 waren

es nämlich allein die Sozialdemokraten,
die eine deutliche Abwehrstellung

gegen den Antisemitismus bezogen. Daher

führten prominente jüdische Mitglieder
der Partei wie Moses Oppenheimer

und Paul Singer den Kampf gegen Stök-
ker und Genossen mit gutem Gewissen
sowohl als Juden wie auch als Sozialisten,
denn die sozialistischen Lehren machten
doch den Arbeiter «konfessionellen und
Rassenvorurteilen unzugänglich», zumal
sie den «Kapitalismus bekämpfen,

nicht weil er. (wie die Antisemiten
sagten) speziell jüdisch ist», sondern weil
er ihren Grundinteressen widerspricht.
Zugunsten der Sozialisten spreche
überhaupt, dass sie keinen «Unterschied
zwischen Christen und Juden (machten),.
wenn auch die reaktionäre antisemitische

Partei noch so sehr darüber Zeter
schreie». Jedenfalls bestünde ein die
Juden und die Sozialisten vereinigendes
Element darin, dass beide «von der
heutigen Gesellschaftsorganisation
unterdrückt» würden. Dieses verhaltene Gefühl

der Sympathie, ja der Dankbarkeit
für die von der SPD geleistete Abwehrarbeit

bedeutet nicht unbedingt zunehmende

jüdische Stimmabgabe für die
Partei.

Der Sozialismus
als säkularisierter Messianismus -
verdrängt vom jüdischen Bürgertum,
bejaht von den grossen jüdischen
Denkern
Es darf freilich nicht vergessen werden,
dass diese Haltung nur auf eine intellektuelle

Minderheit unter den Juden
zutrifft, die allerdings durch ihre lebhafte

211



Publizität im Blickpunkt der Öffentlichkeit
stand.

Die grosse Zahl der bürgerlich konservativen

Juden hing andern Anschauungen

an, die aber nicht ins öffentliche
Bewusstsein traten. Das jüdische Bürgertum,

zumal in Deutschland, legte Wert
darauf, jede Verbindung von Judentum
und Sozialismus von sich zu weisen. Darin
wurde es von einigen jüdischen
Organisationen unterstützt, nicht aber von den
grossen jüdischen Denkern jener Zeit,
wie etwa Hermann Cohen, Leo Baeck
und Martin Buber. Es ist in diesem
Zusammenhang geradezu aufregend, in
welcher Weise das jüdische Bürgertum
die sozialistischen Elemente bei diesen
drei grossen Gestaltern des modernen
Judentums zu verdrängen suchte, sie
zwar als Galionsfiguren für den jüdischen
Geist reklamierte, das bei ihnen zentrale
soziale Element jedoch ignorierte.

Eine weitere Dimension ist seit dem
19. Jahrhundert für unser Thema
bedeutsam: Die Verbindung zwischen jü-
disch-messianischen Vorstellungen und
ihrer Säkularisierung bei jüdischen Denkern.

Wegbereiter innerhalb des Judentums

ist hier Hermann Cohen, der den
fortschrittlichen sozialen Gehalt der jü-
disch-messianischen Idee betont. Die
Interpretation des Sozialismus als eines
säkularisierten Messianismus ist seit dem
19. Jahrhundert bei Juden eine gängige
Vorstellung und hat nicht wenige Juden
zum Sozialismus gebracht. Der ganze
Komplex der Reich-Gottes-Vorstellung
spielt hier eine sehr wesentliche Rolle,
zumal in der jüdischen Tradition der
Messias als Person zwar nicht fallen
gelassen wurde, aber in den Hintergrund
treten konnte, so dass als Ziel der
Geschichte ein Reich des Friedens und der
Gerechtigkeit angestrebt wurde. So hatte
man nicht völlig zu Unrecht Martin Buber

als einen sozialen Utopisten bezeichnet,

als einen, der Religion in soziale
Utopie auflöst. Wie wir sahen, gibt es dafür

im Judentum zumindest
Anknüpfungspunkte, vor allem in der Lehre der

Propheten, die dem modernen Sozialismus

entsprechen: der Kampf der
Propheten gegen die Unterdrückung der
Armen, gegen den Grossgrundbesitz, für
die wirtschaftlich Schwachen. Der
Kampf für die Gerechtigkeit brachte
Juden in eine direkte Verbindung zum
Sozialismus. Den Charakter des Sozialismus

als säkulare Erlösungsbewegung
betont auch der Zionist Robert Weltsch:
«Denn die messianische Welt, die schon
die Propheten verheissen, ist nach
jüdischer Auffassung keineswegs ein
Jenseits, keineswegs eine vom irdischen
Leben wesenhaft geschiedene transzendente

Sphäre; sondern sie ist das Ziel, das
verwirklicht werden will auf Erden, ein
eminent politisches Ziel, das politische
Ziel schlechthin.»

Martin Buber
Diese Vorstellungen lassen sich vor
allem bei einem Denker konkretisieren,
der als Querdenker im Judentum gilt und
gerade deshalb den Sozialismus in sein
geistiges System voll integriert hat; es ist
Martin Buber. Es ist kein Zufall, dass
Buber und Ragaz in enger Beziehung
standen. Buber ist derjenige gewesen,
der auf höchstem Niveau den Sozialbmus

im Zionismus begründet hat. Als
Beispiel führen wir eine Rede an, die er
im Dezember 1928 gehalten hat mit dem
Titel «Warum muss der Aufbau Palästinas

ein sozialistischer sein?» Darin stellt
er drei Postulate auf: das Gemeineigentum

am Boden, die Selbstarbeit und die
freie Bestimmung der Siedler über die
Normen ihres Gemeinschaftslebens. Für
ihn steht im Mittelpunkt die Bewertung
des Kibbuz als soziales Experiment. In
dieser Rede heisst es: «Nicht gegen die
Rationalisierung der Wirtschaft ist zu
kämpfen, sondern für die Humanisierung

der Ratio. In die Aufgaben, die der
Technik gestellt werden, ist die Wirklichkeit

des lebendigen, arbeitenden
Menschen mitbestimmend einzubeziehen.»
Dann heisst es weiter: «Ein Sozialismus,
in dem sich die Machtverhältnisse zugun-

212



sten der Arbeiterschaft verändert haben,
ohne dass sich die Beziehungen der
Menschen zueinander gewandelt hätten, ist
keiner. Es sind ja nicht nur die Beziehungen

zwischen Arbeiter und Arbeitgeber,
an denen die heutige Menschheit krankt,
es ist die Entartung der menschlichen
Beziehungen überhaupt.»

Diese Worte sind vor 60 Jahren
gesprochen worden. Seitdem hat sich vieles
im Staate Israel geändert. Das bedeutet
aber nicht, Bubers Forderungen seien für
den heutigen Staat Israel unaktuell
geworden. Die Schaffung seiner politischen
Bewegung zur Partnerschaft und zum
Frieden mit den Arabern hat heute mehr
denn je ihre Bedeutung behalten. Diese
von ihm begründete Friedensbewegung
hat ihre tiefen Wurzeln im Judentum und
im Sozialismus. Ohne diese konkrete
Vereinigung wird es keinen Frieden in
Israel geben. Judentum ist daher die
Verwirklichung des Sozialismus, Sozialismus
ist die Verwirklichung des Judentums,

wie es die besten Geister jüdischen Denkens

der Neuzeit verstanden haben. Für
mich jedenfalls besteht kein Zweifel,
dass sich — trotz der gegenwärtigen Krise
und den negativen Erscheinungen — jene
Kräfte schliesslich durchsetzen, welche
die Gerechtigkeit auch für den, der
anders ist, fordern und auch dafür kämpfen.
Unsere Aufgabe jedenfalls ist es, diese
Friedenskämpfer zu stützen und ihnen
unsere Solidarität zu bezeugen.

Literatur
Leo Baeck, Das Wesen des Judentums, 5. Auflage,

Frankfurt 1926
Martin Buber, Kampf um Israel, Berlin 1933

(S. 283-302)
Hermann Cohen, Religion der Vernunft - Aus den

Quellen des Judentums, 2. Auflage, Köln 1959
Ernst Hamburger, Juden im öffentlichen Leben

Deutschlands, Tübingen 1968
Hanns-Helmuth Knütter, Die Juden und die deutsche

Linke in der Weimarer Republik, Düsseldorf
1971

Jakob Toury, Die politischen Orientierungen der
Juden in Deutschland von Jena bis Weimar,
Tübingen 1966

Willy Spieler

Theologie der Befreiung für Lateinamerika
und für die Schweiz

Die europäische Theologie der Neuzeit
setzt sich vor allem mit dem Verhältnis
von Glauben und Wissenschaft auseinander.

Das theologische Interesse gilt der
Frage, wie der rational aufgeklärte
Mensch an Gott und an dessen Offenbarung

glauben könne, ja ob sich moderne
Wissenschaft mit christlichen Wahrheiten

überhaupt noch vereinbaren lasse.
Die «Theologie der Befreiung» leugnet
zwar nicht die Relevanz dieser neuzeitlichen

Fragestellung, doch das theologische

Interesse gilt nunmehr einem neuen

Kontext: der gesellschaftlichen Realität,
in welcher der Glaube gelebt wird. In
Lateinamerika ist diese Realität die zunehmende

Verelendung eines ganzen Kontinents.

Für Leonardo Boff heisst das am
Beispiel Brasiliens: 75 Prozent der
Bevölkerung leben in Armut, 40 Prozent
leiden unter chronischem Hunger, 10
Millionen sind geistig behindert, 8
Millionen sind von Schistosomiasis, einer
gefährlichen Wurmkrankheit, 6 Millionen
von Malaria und 650'000 von Tuberkulose

befallen.1 In solchem Elend begeg-

213


	Judentum und Sozialismus

