
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 5

Rubrik: Zeichen der Zeit : katholische Widersprüche

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Katholische Widersprüche

Die Entwicklung der katholischen Kirche

verläuft nicht geradlinig, auch wenn
vieles nach einer Rückkehr in die vor-
konziliare, die autokratische Zeit
aussieht. Eigentlich wollte ich diese «Zeichen

der Zeit» einem eher erfreulichen
Ereignis widmen: der Veröffentlichung
der Enzyklika «Sollicitudo rei socialis»,
die mit ihrer Verurteilung des «liberali-
stischen Kapitalismus» die entrüstete
Ablehnung der damit Gemeinten erfuhr
(vgl. NZZ, 18. März 1988). Doch die
Nachricht von der Ernennung eines
Bischofs Koadjutor für die Diözese Chur
verlangt nicht weniger nach einem
Kommentar. Ist der Klerikalismus des
Ernannten schon bedenklich genug, so sind
die Begleitumstände der Ernennung
schlicht inakzeptabel. Darin aber liegt
der Grundwiderspruch der katholischen
(Amts-)Kirche: dass sie aller Welt
Demokratie predigt, auch wieder in der
neusten Sozialenzyklika, sich selbst aber
davon ausnimmt.

Autoritätskrise im Bistum Chur

Wolfgang Haas, der neue Weihbischof
des Bistums Chur, wird als «konservativ»
bezeichnet. Das ist schon beinah ein
Euphemismus. Haas will ja nicht Bestehendes

in der Kirche «erhalten», schon gar
nicht bereits Demokratisiertes und
Reformiertes; er will vielmehr das Rad der
Geschichte in eine Zeit zurückdrehen, in
der die Schweizer Katholiken sich als
«acies ordinata» (geordnete Schlachtreihe)
um Papst und Bischöfe scharten, als ob
der Heilige Geist nur in den kirchlichen
Hierarchien gegenwärtig wäre. Haas ist
folglich nicht konservativ, sondern reak¬

tionär. Beispiele sind leicht zur Hand:
Den Einsatz von Laientheologen in der
kirchlichen Seelsorge lehnt er grundsätzlich

ab. Frauen sollen in «seiner» Kirche
wieder schweigen. «Der neuernannte
Bischof weigerte sich, einer Eucharistiefeier

vorzustehen, in welcher eine Frau
(Laientheologin) predigte», berichtet eine

Pfarreiassistentin (TA, 26. April
1988). In Chur sollen, wenn es nach ihm
geht, angehende Laientheologen und
Priesteramtskandidaten nicht einmal
mehr unter demselben Dach wohnen.
«Maria duce obviam Christo» (Unter
Marias Führung Christus entgegen)
heisst der nicht sonderlich ökumenische
Leitspruch des künftigen Bischofs.

Für Bischofsvikar Casetti ist der bisherige

Kanzleiarbeiter Haas demgegenüber
ein Priester, «dessen Herz für die

Seelsorge schlägt - für eine Seelsorge
allerdings, die nicht auf Kosten der Wahrheit

des Glaubens billige Kompromisse
eingeht» (NZN, 16. April 1988).
Offensichtlich ist der Auserkorene nur schon
deshalb ein Mann der Seelsorge, weil er
auf der Linie des Wojtyla-Papstes liegt.
Johannes Paul II. hat schon mit der
Ernennung Eugenio Coreccos zum Bischof
von Lugano einen ersten Schritt getan,
um die Schweizer Bischofskonferenz auf
den neu-alten Römer Kurs zu bringen.
Mit seinem ideologischen und
kirchenpolitischen Profil passt Wolfgang Haas
aber auch in eine Reihe weiterer
Bischofsernennungen, die zur Zeit in Holland,
Österreich, Spanien und Brasilien die
Kirche entzweien.

Das aber ist der weitere Widerspruch
in der katholischen Kirche: dass er laut

162



wird, dass sich das mündig gewordene
«Volk Gottes» nicht mehr jeden
fremdbestimmten Bischof gefallen lässt. Die
Stellungnahme von 209 Kirchenleuten,
die sich durch die Ernennung des knapp
40jährigen Haas «auf Jahrzehnte hinaus
verraten fühlen» (TA, 20. April 1988),
setzt da ein unübersehbares Zeichen.
Doch bleibt die bange Frage, welche Seite

sich längerfristig durchsetzt, vor allem
wenn das kritische Potential in der
katholischen Kirche durch den Auszug der
Resignierten immer schwächer wird.

Mehr noch als die Person des Herrn
Haas empört die Art und Webe seiner
Ernennung, die verbrieftem Recht
widerspricht. Bis 1948 hatte das Churer
Domkapitel das Recht, den Bischof aus seinen
eigenen Reihen selbst zu wählen. Geblieben

ist seither wenigstens das Privileg der
Kapitularen, die Bischofswahl aufgrund
eines päpstlichen Dreiervorschlags zu
treffen. Bei der Ernennung von Wolfgang

Haas zum Bischof Koadjutor wurde
dieses Recht nun aber klar missachtet.
Bischof Vonderach hat hinter der
scheindemokratischen Fassade von
Einzelbefragungen Vorschläge für die Wahl eines
Weihbischofs gesammelt und nach Rom
weitergeleitet, ohne freilich das Ergebnis
seiner Umfrage bekannt zu geben. Mit
gutem Grund, denn sicher zählte Haas in
dieser Umfrage nicht zu den Favoriten.
Davon abgesehen war bei der Befragung
nur von einem «gewöhnlichen» Weihbischof,

nicht aber von einem Koadjutor
mit Nachfolgerecht die Rede. Der Papst
seinerseits hat nicht, wie es der Rechtslage

entsprechen würde, dem Domkapitel
einen Dreiervorschlag zur Auswahl
unterbreitet, sondern den Nachfolger des
Johannes Vonderach gleich selbst
bestimmt.

Mit einem Kniff, der eines Winkeladvokaten

würdig wäre, schieben die
Regisseure dieses Trauerspiels nun das
juristische Argument nach, das Domkapitel
könne halt nur bei einer Sedisvakanz den
Bischof wählen. Es habe dieses Recht
aber nicht, wenn zur Entlastung des resi¬

dierenden Bischofs ein Hilfsbischof—mit
oder ohne Nachfolgerecht — zu bestimmen

sei. Darauf ist zu erwidern: Der Sinn
des Churer «Privilegs» liegt in der Wahrung

eines minimalen demokratischen
Rechts bei der Wahl eines neuen
Bischofs. Ob dieser schon vor oder erst
nach dem Ausscheiden des jeweiligen
Amtsinhabers erkoren wird, kann für das
Domkapitel nicht das Kriterium für die
Respektierung seines Rechtsanspruchs
sein.

Der Vizeoffizial der Diözese, ein
Opus-Dei-Priester, meint gar, es handle
sich beim Wahlrecht des Domkapitels
eben wirklich nur um ein «Privileg», das
heisst um einen «Gnadenerweis» (welch
ein Wort!), den die zuständige Instanz
jederzeit widerrufen könne (NZN, 5. Mai
1988). Aber erstens hat der Papst diesen
«Gnadenerweis» nicht widerrufen, und
zweitens weiss auch die Hierarchie, dass
der einseitige Widerruf zumindest moralisch

einem Wortbruch gleichkäme.

Ein Blick zurück in die «Synode 72»
Ein Wort allerdings wurde mit der
Ernennung des Wolfgang Haas gebrochen.
Ich meine das Wort der Churer «Synode
72»: «Vor allem ist eine bessere
Mitverantwortung und Mitentscheidung zu
fördern bei Wahl und Bestellung der
Bischöfe.» Diese «diözesane Entscheidung»

ist dem Dokument «Kirchlicher
Dienst» zu entnehmen. Aber auch der
Synodentext «Kirche im Verständnis des
Menschen von heute» enthält eine Reihe
von Überlegungen zur Demokratisierung

kirchlicher Ämter. Als «diözesane
Entscheidung» wird darin festgehalten,
«dass alle kirchlichen Ämter durch Wahlen

besetzt werden, an denen die betroffenen

Gläubigen direkt oder repräsentativ
beteiligt sind». Die demokratische

Wahl, so hält der Kommissionsbericht
dazu fest, müsse ebenfalls für das Amt
des Bischofs eingeführt werden. Die
Begründung lautet: «Einer solchen Neuerung

stünde nicht nur das Evangelium
nicht entgegen, sie könnte sich zudem auf

163



eine gute Tradition der älteren Kirche
berufen. Diese Tradition hat ihren
Niederschlag gefunden in dem Text: ,Wählt
euch Bischöfe und Diakone, würdig des
Herrn (Didache/Zwölfapostellehre
15, 1). Desgleichen warnte Cölestin I.
(422 bis 432): ,Man soll keinen Bischof
gegen den Willen des Volkes einsetzen.'
Und Leo der Grosse (440 bis 461)
wiederholte: ,Der allen vorstehen wird, soll
von allen gewählt werden.'»

Natürlich wussten die Synodalen, dass
sie nicht von sich aus und auf der Stelle
die Volkswahl der Bischöfe in der
katholischen (Welt-)Kirche einführen konnten.

Bis die Entwicklung soweit
fortgeschritten wäre, sollten daher die Diöze-
sanen Seelsorgeräte, deren Mitglieder je
zur Hälfte von Priestern und Laien
gewählt werden, ein Mitspracherecht
erhalten. Darum heisst es in einer weiteren
«diözesanen Entscheidung» des Dokuments

«Kirche im Verständnis des
Menschen von heute»: «Bei Bischofsernennungen

sollte Priestern und Laien wenigstens

durch den sie repräsentierenden
Diözesanen Seelsorgerat ein Mitspracherecht

zukommen.» Die Synodalen
hofften natürlich auch, der Bischof werde

ihrem Wunsch nach innerkirchlicher
Demokratie so gut wie nur irgend möglich

entsprechen. Der Kommissionsbericht
sah ja gerade als «Aufgabe» eines

jeden «Vorstehers», also auch des
Bischofs, «den demokratischen Entschei-
dungsprozess in der Kirche zu fördern».

Johannes Vonderach hat diesen Texten

am 17. November 1974 zugestimmt.
Wie kommt er jetzt dazu, für eine
Nachfolgeregelung einzutreten, die dem «Willen

des Volkes» ganz offenkundig
widerspricht? Wie kann er entgegen dem Sinn
und Geist der von ihm geleiteten «Synode

72» das minimale demokratische
Wahlrecht des Domkapitels übergehen?
Warum bekennt er sich zu einem
autokratischen Wahlverfahren, das er hätte
verhindern können? Warum stellt er sich
hinter einen Nachfolger, der nicht dem
Geist und — zum Beispiel in der Frage der

«Laienseelsorgerinnen» — auch nicht
dem Buchstaben der Churer Synode 72
entspricht? Ist, was zu Beginn der 70er
Jahre ein grossartiger Aufbruch des
Schweizer Katholizismus zu sein schien,
nur Augenwischerei gewesen?

Die neue Sozialenzyklika: Freiheit
in der «Welt», aber nicht in der Kirche?

Der eben zitierte Synodentext mahnt,
«dass die Kirche sich vermehrt der Frage
stellen muss, wie sie in ihrem eigenen
Bereich jene Freiheit achtet, die sie in der
Welt verwirklicht sehen möchte». Nach
wie vor fordert «Rom» Freiheit, Demokratie

und Mitbestimmung immer nur für
die «Welt», ist aber selbst nicht im
entferntesten bereit, diesen Forderungen
innerhalb der eigenen kirchlichen Gemeinschaft

nachzuleben. Das entwertet gerade
die besten Tendenzen in der katholischen

Soziallehre, auch in der Enzyklika
«Sollicitudo rei socialis», die Johannes
Paul II. am 19. Februar 1988 zum 20.
Jahrestag des Erscheinens der Enzyklika
«Populorum progressio» veröffentlicht
hat.

Zwar spendet sich die (Amts-)Kirche
im neuen Sozialrundschreiben einmal
mehr das Selbstlob, sie sei «Expertin in
Menschlichkeit» (Nr. 7). Aber müsste sie
dieses Prädikat nicht zuallererst im Abbau

der eigenen autoritären Strukturen
unter Beweis stellen? Wenn ferner
gesagt wird, es sei Aufgabe der Kirche, «die
Zeichen der Zeit zu erforschen und im
Lichte des Evangeliums zu deuten»,
dann stellt sich doch die Frage, warum
die Kirche ausgerechnet in ihrer Mitte
die «Zeichen der Zeit» übersieht. Oder
ist es etwa kein Zeichen der Zeit, wenn
die sog. Laien ihre demokratischen
Rechte auch in der Kirche einfordern?
«Autoritäre Regime durch demokratische
Ordnungen der Mitbeteiligung zu
ersetzen», sei «ein Prozess, von dem wir
wünschen, dass er sich ausbreite und
verstärke», schreibt der Papst an anderer
Stelle (Nr. 44). Warum soll dieser «Prozess»

vor den Kirchentoren haltmachen?

164



Und wenn die eben zitierte Stelle
fortfährt, «die,Gesundheit' einer politischen
Gemeinschaft» drücke sich «in der freien
und verantwortlichen Teilnahme aller
Bürger am öffentlichen Leben» aus,
dann darf auch gefragt werden, wie
«gesund» denn der Katholizismus ohne die
analoge Partizipation der Gläubigen am
kirchlichen Leben noch sei.

Mit unmissverständlicher Schärfe
betont die Enzyklika, «dass keine
gesellschaftliche Gruppe, wie zum Beispiel eine

politische Partei, das Recht hat, das
Führungsmonopol an sich zu reissen;
denn das führt zur Zerstörung des wahren

Subjektcharakters der Gesellschaft
und der Bürger als Personen, wie es bei
jedem Totalitarismus geschieht. In einer
solchen Situation werden der Mensch
und das Volk zu ,Objekten', trotz aller
gegenteiligen Erklärungen und verbaler
Beteuerungen» (Nr. 15). Ist damit aber —

«trotz aller gegenteiligen Erklärungen
und verbaler Beteuerungen» - nicht sehr
exakt umschrieben, wie die katholische
Hierarchie als «gesellschaftliche Gruppe»

den «Subjektcharakter» des Volkes
Gottes und der einzelnen Gläubigen
«zerstört»?

Die wohl eindrücklichste Fortschreibung

der katholischen Soziallehre leistet
die neuste Sozialenzyklika dort, wo sie
die befreiungstheologische Erkenntnis
von Strukturen der Sünde übernimmt und
vertieft. Von diesen «Strukturen der
Sünde» heisst es, dass sie «in persönlicher

Sünde ihre Wurzeln haben und
daher immer mit konkreten Taten von
Personen zusammenhängen, die solche
Strukturen herbeiführen, sie verfestigen
und es erschweren, sie abzubauen. Und
so verstärken und verbreiten sie sich und
werden zur Quelle weiterer Sünden,
indem sie das Verhalten der Menschen
negativ beeinflussen» (Nr. 36). Als
Verhaltensweisen, die «Strukturen der Sünde»
herbeiführen, nennt die Enzyklika «auf
der einen Seite die ausschliessliche Gier
nach Profit und auf der andern Seite das
Verlangen nach Macht mit dem Vorsatz,

anderen den eigenen Willen aufzuzwingen»

(Nr. 37). Wiederum wäre zu fragen,
ob der Kirche selbst das «Verlangen nach
Macht» so fremd ist, dass sie mit diesem
Vorwurf immer nur auf «totalitäre»
Staaten zeigen dürfte. Hat das Bestreben,

«anderen den eigenen Willen
aufzuzwingen», nicht auch in der Kirche
«Strukturen der Sünde» geschaffen? Ist
es vielleicht die ideologische Funktion
des Dogmas, diesen Verdacht gar nicht
erst aufkommen zu lassen? «Strukturen
der Sünde» werden jedenfalls nicht besser,

wenn die Kirche sie dogmatisch
verdinglicht. Es könnte vielmehr sein, dass
gerade durch solche Dogmatisierungen
«Strukturen der Sünde» auf ihre extremste

Spitze getrieben werden — wie sie die
«Welt» nicht kennt. - Es gebe «wahrhafte

Formen von Götzendienst», sagt die
Enzyklika, nämlich: «gegenüber Geld,
Ideologie, Klasse oder Technologie»
(Nr. 37). Warum nicht auch «gegenüber
Hierarchie»?

«Populorum progressio» hatte sich
«an erster Stelle» an «die Begüterten»
gerichtet. Adressat des damaligen Moralappells

waren die Unterdrücker und
noch kaum die Unterdrückten. Paul VI.
wollte weniger das kapitalistische System
überwinden, als aus schlechten Kapitalisten

gute Kapitalisten machen. «Sollici-
tudo rei socialis» steht zwar auf derselben

Linie, aber nicht mehr ganz auf
demselben Punkt. Die «Schwächsten» sollen
nun vielmehr «selbst tun, was ihnen
zukommt, wobei sie durchaus auch ihre
legitimen Rechte einfordern» (Nr. 39).
«Selbst tun, was ihnen zukommt» — wäre
das nicht die Losung für all jene, die auch
in der Kirche unter Herrschaftsansprüchen

leiden, seien diese nun die Ursachen

oder die Folgen von «Strukturen
der Sünde»?

165


	Zeichen der Zeit : katholische Widersprüche

