Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)
Heft: 5
Rubrik: Zeichen der Zeit : katholische Widerspriche

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Katholische Widerspruche

Die Entwicklung der katholischen Kir-
che verlauft nicht geradlinig, auch wenn
vieles nach einer Riickkehr in die vor-
konziliare, die autokratische Zeit aus-
sicht. Eigentlich wollte ich diese «Zei-
chen der Zeit» einem eher erfreulichen
Ereignis widmen: der Veroffentlichung
der Enzyklika «Sollicitudo rei socialis»,
die mit ihrer Verurteilung des «liberali-
stischen Kapitalismus» die entriistete
Ablehnung der damit Gemeinten erfuhr
(vgl. NZZ, 18. Mirz 1988). Doch die
Nachricht von der Ernennung eines Bi-
schofs Koadjutor fiir die Diozese Chur
verlangt nicht weniger nach einem Kom-
mentar. Ist der Klerikalismus des Er-
nannten schon bedenklich genug, so sind
die Begleitumstinde der Ernennung
schlicht inakzeptabel. Darin aber liegt
der Grundwiderspruch der katholischen

(Amts-)Kirche: dass sie aller Welt De-.

mokratie predigt, auch wieder in der
neusten Sozialenzyklika, sich selbst aber
davon ausnimmt.

Autorititskrise im Bistum Chur

Wolfgang Haas, der neue Weihbischof
des Bistums Chur, wird als «konservativ»
bezeichnet. Das ist schon beinah ein Eu-
phemismus. Haas will ja nicht Bestehen-
des in der Kirche «erhalten», schon gar
nicht bereits Demokratisiertes und Re-
formiertes; er will vielmehr das Rad der
Geschichte in eine Zeit zuriickdrehen, in
der die Schweizer Katholiken sich als
«acies ordinata» (geordnete Schlachtreihe)
um Papst und Bischofe scharten, als ob
der Heilige Geist nur in den kirchlichen
Hierarchien gegenwartig wire. Haas ist
folglich nicht konservativ, sondern reak-

162

tiondr. Beispiele sind leicht zur Hand:
Den Finsatz von Laientheologen in der
kirchlichen Seelsorge lehnt er grundsatz-
lich ab. Frauen sollen in «seiner» Kirche
wieder schweigen. «Der neuernannte Bi-
schof weigerte sich, einer Eucharistiefei-
er vorzustehen, in welcher eine Frau
(Laientheologin) predigte», berichtet ei-
ne Pfarreiassistentin (TA, 26. April
1988). In Chur sollen, wenn es nach ihm
geht, angehende Laientheologen und
Priesteramtskandidaten nicht einmal
mehr unter demselben Dach wohnen.
«Maria duce obviam Christo» (Unter
Marias Fithrung Christus entgegen)
heisst der nicht sonderlich 6kumenische
Leitspruch des kiinftigen Bischofs.

Fiir Bischofsvikar Casetti ist der bishe-
rige Kanzleiarbeiter Haas demgegen-
liber ein Priester, «dessen Herz fiir die
Seelsorge schlagt — fiir eine Seelsorge al-
lerdings, die nicht auf Kosten der Wahr-
heit des Glaubens billige Kompromisse
eingeht» (NZN, 16. April 1988). Offen-
sichtlich ist der Auserkorene nur schon
deshalb ein Mann der Seelsorge, welil er
auf der Linie des Wojtyla-Papstes liegt.
Johannes Paul II. hat schon mit der Er-
nennung Eugenio Coreccos zum Bischof
von Lugano einen ersten Schritt getan,
um die Schweizer Bischofskonferenz auf

‘den neu-alten Romer Kurs zu bringen.

Mit seinem ideologischen und kirchen-
politischen Profil passt Wolfgang Haas
aber auch in eine Reihe weiterer Bischof-
sernennungen, die zur Zeit in Holland,
Osterreich, Spanien und Brasilien die
Kirche entzweien.

Das aber ist der weitere Widerspruch
in der katholischen Kirche: dass er laut



wird, dass sich das miindig gewordene
«Volk Gottes» nicht mehr jeden fremd-
bestimmten Bischof gefallen ldsst. Die
Stellungnahme von 209 Kirchenleuten,
die sich durch die Ernennung des knapp
40jahrigen Haas «auf Jahrzehnte hinaus
verraten fithlen» (TA, 20. April 1988),
setzt da ein untibersehbares Zeichen.
Doch bleibt die bange Frage, welche Sei-
te sich langerfristig durchsetzt, vor allem
wenn das kritische Potential in der ka-
tholischen Kirche durch den Auszug der
Resignierten immer schwicher wird.

Mehr noch als die Person des Herrn
Haas emport die Art und Weise seiner Er-
nennung, die verbrieftem Recht wider-
spricht. Bis 1948 hatte das Churer Dom-
kapitel das Recht, den Bischof aus seinen
eigenen Reihen selbst zu wahlen. Geblie-
ben ist seither wenigstens das Privileg der
Kapitularen, die Bischofswahl aufgrund
eines péapstlichen Dreiervorschlags zu
treffen. Bei der Ernennung von Wolf-
gang Haas zum Bischof Koadjutor wurde
dieses Recht nun aber klar missachtet.
Bischof Vonderach hat hinter der schein-
demokratischen Fassade von Einzelbe-
fragungen Vorschlédge fiir die Wahl eines
Weihbischofs gesammelt und nach Rom
weitergeleitet, ohne freilich das Ergebnis
seiner Umfrage bekannt zu geben. Mit
gutem Grund, denn sicher zahlte Haas in
dieser Umfrage nicht zu den Favoriten.
Davon abgesehen war bei der Befragung
nur von einem «gewohnlichen» Weihbi-
schof, nicht aber von einem Koadjutor
mit Nachfolgerecht die Rede. Der Papst
seinerseits hat nicht, wie es der Rechtsla-
ge entsprechen wiirde, dem Domkapitel
einen Dreiervorschlag zur Auswahl un-
terbreitet, sondern den Nachfolger des
Johannes Vonderach gleich selbst be-
stimmt.

Mit einem Kniff, der eines Winkelad-
vokaten wiirdig wire, schieben die Re-
gisseure dieses Trauerspiels nun das juri-
stische Argument nach, das Domkapitel
konne halt nur bei einer Sedisvakanz den
Bischof wahlen. Es habe dieses Recht
aber nicht, wenn zur Entlastung des resi-

dierenden Bischofs ein Hilfsbischof — mit
oder ohne Nachfolgerecht — zu bestim-
men sei. Daraufist zu erwidern: Der Sinn
des Churer «Privilegs» liegt in der Wah-
rung eines minimalen demokratischen
Rechts bei der Wahl eines neuen Bi-
schofs. Ob dieser schon vor oder erst
nach dem Ausscheiden des jeweiligen
Amtsinhabers erkoren wird, kann fiir das
Domkapitel nicht das Kriterium fiir die
Respektierung seines Rechtsanspruchs
sein.

Der Vizeoffizial der Di0zese, ein
Opus-Dei-Priester, meint gar, es handle
sich beim Wahlrecht des Domkapitels
eben wirklich nur um ein «Privileg», das
heisst um einen «Gnadenerweis» (welch
ein Wort!), den die zustdndige Instanz je-
derzeit widerrufen konne (NZN, 5. Mai
1988). Aber erstens hat der Papst diesen
«Gnadenerweis» nicht widerrufen, und
zweitens weiss auch die Hierarchie, dass
der einseitige Widerruf zumindest mora-
lisch einem Wortbruch gleichkame.

Ein Blick zuriick in die «Synode 72»

Ein Wort allerdings wurde mit der Er-
nennung des Wolfgang Haas gebrochen.
Ich meine das Wort der Churer «Synode
72»: «Vor allem ist eine bessere Mitver-
antwortung und Mitentscheidung zu for-
dern bei Wahl und Bestellung der Bi-
schofe.» Diese «diozesane Entschei-
dung» ist dem Dokument «Kirchlicher
Dienst» zu entnehmen. Aber auch der
Synodentext «Kirche im Verstandnis des
Menschen von heute» enthalt eine Reihe
von Uberlegungen zur Demokratisie-
rung kirchlicher Amter. Als «didzesane
Entscheidung» wird darin festgehalten,
«dass alle kirchlichen Amter durch Wah-
len besetzt werden, an denen die betrof-
fenen Glaubigen direkt oder reprasenta-
tiv beteiligt sind». Die demokratische
Wahl, so halt der Kommissionsbericht
dazu fest, musse ebenfalls fiir das Amt
des Bischofs eingefiihrt werden. Die Be-
grindung lautet: «Einer solchen Neue-
rung stiinde nicht nur das Evangelium
nicht entgegen, sie konnte sich zudem auf

163



eine gute Tradition der alteren Kirche
berufen. Diese Tradition hat ihren Nie-
derschlag gefunden in dem Text: ,Wahlt
euch Bischofe und Diakone, wiirdig des
Herrn ... (Didache/Zwdlfapostellehre
15, 1). Desgleichen warnte Colestin 1.
(422 bis 432): ,Man soll keinen Bischof
gegen den Willen des Volkes einsetzen.’
Und Leo der Grosse (440 bis 461) wie-
derholte: ,Der allen vorstehen wird, soll
von allen gewahlt werden.”»

Natiirlich wussten die Synodalen, dass
sie nicht von sich aus und auf der Stelle
die Volkswahl der Bischofe in der katho-
lischen (Welt-)Kirche einfiihren konn-
ten. Bis die Entwicklung soweit fortge-
schritten ware, sollten daher die Dioze-
sanen Seelsorgerite, deren Mitglieder je
zur Halfte von Priestern und Laien ge-
wahlt werden, ein Mitspracherecht er-
halten. Darum heisst es in einer weiteren
«diozesanen Entscheidung» des Doku-
ments «Kirche im Verstdandnis des Men-
schen von heute»: «Bei Bischofsernen-
nungen sollte Priestern und Laien wenig-
stens durch den sie reprasentierenden
Diozesanen Seelsorgerat ein Mitspra-
cherecht zukommen.» Die Synodalen
hofften natiirlich auch, der Bischof wer-
de ithrem Wunsch nach innerkirchlicher
Demokratie so gut wie nur irgend mog-
lich entsprechen. Der Kommissionsbe-
richt sah ja gerade als «Aufgabe» eines
jeden «Vorstehers», also auch des Bi-
schofs, «den demokratischen Entschei-
dungsprozess in der Kirche zu fordern».

Johannes Vonderach hat diesen Tex-
ten am 17. November 1974 zugestimmt.
Wie kommt er jetzt dazu, fir eine Nach-
folgeregelung einzutreten, die dem « Wil-
len des Volkes» ganz offenkundig wider-
spricht? Wie kann er entgegen dem Sinn
und Geist der von ihm geleiteten «Syn-
ode 72» das minimale demokratische
Wahlrecht des Domkapitels iibergehen?
Warum bekennt er sich zu einem auto-
kratischen Wahlverfahren, das er hatte
verhindern konnen? Warum stellt er sich
hinter einen Nachfolger, der nicht dem
Geist und —zum Beispiel in der Frage der

164

«Laienseelsorgerinnen» — auch nicht
dem Buchstaben der Churer Synode 72
entspricht? Ist, was zu Beginn der 70er
Jahre ein grossartiger Aufbruch des
Schweizer Katholizismus zu sein schien,
nur Augenwischerei gewesen?

Die neue Sozialenzyklika: Freiheit
in der «Welt», aber nicht in der Kirche?

Der eben zitierte Synodentext mahnt,
«dass die Kirche sich vermehrt der Frage
stellen muss, wie sie in ihrem eigenen Be-
reich jene Freiheit achtet, die sie in der
Welt verwirklicht schen mochte». Nach
wie vor fordert «k Rom» Freiheit, Demo-
kratiec und Mitbestimmung immer nur fiir
die «Welt», ist aber selbst nicht im ent-
ferntesten bereit, diesen Forderungen in-
nerhalb der eigenen kirchlichen Gemein-
schaft nachzuleben. Das entwertet gera-
de die besten Tendenzen in der katholi-
schen Soziallehre, auch in der Enzyklika
«Sollicitudo rei socialis», die Johannes
Paul II. am 19. Februar 1988 zum 20.
Jahrestag des Erscheinens der Enzyklika
«Populorum progressio» veroffentlicht
hat.

Zwar spendet sich die (Amts-)Kirche
im neuen Sozialrundschreiben einmal
mehr das Selbstlob, sie sei «Expertin in
Menschlichkeit» (Nr. 7). Aber miisste sie
dieses Pradikat nicht zuallererst im Ab-
bau der eigenen autoritaren Strukturen
unter Bewels stellen? Wenn ferner ge-
sagt wird, es sei Aufgabe der Kirche, «die
Zeichen der Zeit zu erforschen und im

Lichte des Evangeliums zu deuten»,

dann stellt sich doch die Frage, warum
die Kirche ausgerechnet in ihrer Mitte
die «Zeichen der Zeit» iibersieht. Oder
ist es etwa kein Zeichen der Zeit, wenn
die sog. Laien ihre demokratischen
Rechte auch in der Kirche einfordern?
«Autoritdre Regime durch demokratische
Ordnungen der Mitbeteiligung zu er-
setzen», sei «ein Prozess, von dem wir
wiinschen, dass er sich ausbreite und ver-
starke», schreibt der Papst an anderer
Stelle (Nr. 44). Warum soll dieser «Pro-
zess» vor den Kirchentoren haltmachen?



Und wenn die eben zitierte Stelle fort-
tahrt, «die ,Gesundheit’ einer politischen
Gemeinschaft» driicke sich «in der freien
und verantwortlichen Teilnahme aller
Burger am offentlichen Leben» aus,
dann darf auch gefragt werden, wie «ge-
sund» denn der Katholizismus ohne die
analoge Partizipation der Glaubigen am
kirchlichen Leben noch sei.

Mit unmissverstandlicher Scharfe be-
tont die Enzyklika, «dass keine gesell-
schaftliche Gruppe, wie zum Beispiel ei-
ne politische Partei, das Recht hat, das
Fuhrungsmonopol an sich zu reissen;
denn das fithrt zur Zerstorung des wah-
ren Subjektcharakters der Gesellschaft
und der Biirger als Personen, wie es bel
jedem Totalitarismus geschieht. In einer
solchen Situation werden der Mensch
und das Volk zu ,Objekten’, trotz aller
gegenteiligen Erklarungen und verbaler
Beteuerungen» (Nr. 15). Ist damit aber —
«trotz aller gegenteiligen Erklarungen
und verbaler Beteuerungen» — nicht sehr
exakt umschrieben, wie die katholische
Hierarchie als «gesellschaftliche Grup-
pe» den «Subjektcharakter» des Volkes
Gottes und der einzelnen Glaubigen
«zerstort»?

Die wohl eindriicklichste Fortschrei-
bung der katholischen Soziallehre leistet
die neuste Sozialenzyklika dort, wo sie
die befreiungstheologische Erkenntnis
von Strukturen der Siinde iibernimmt und
vertieft. Von diesen «Strukturen der
Siinde» heisst es, dass sie «in personli-
cher Siinde ihre Wurzeln haben und da-
her immer mit konkreten Taten von Per-
sonen zusammenhdngen, die solche
Strukturen herbeifiihren, sie verfestigen
und es erschweren, sie abzubauen. Und
so verstarken und verbreiten sie sich und
werden zur Quelle weiterer Siinden, in-
dem sie das Verhalten der Menschen ne-
gativ beeinflussen» (Nr. 36). Als Verhal-
tensweisen, die «Strukturen der Sunde»
herbeifiihren, nennt die Enzyklika «auf
der einen Seite die ausschliessliche Gier
nach Profit und auf der andern Seite das
Verlangen nach Macht mit dem Vorsatz,

anderen den eigenen Willen aufzuzwin-
gen» (Nr. 37). Wiederum wiére zu fragen,
ob der Kirche selbst das « Verlangen nach
Macht» so fremd ist, dass sic mit diesem
Vorwurf immer nur auf «totalitire»
Staaten zeigen diirfte. Hat das Bestre-
ben, «anderen den eigenen Willen aufzu-
zwingen», nicht auch in der Kirche
«Strukturen der Stinde» geschaffen? Ist
es vielleicht die ideologische Funktion
des Dogmas, diesen Verdacht gar nicht
erst aufkommen zu lassen? «Strukturen
der Stinde» werden jedenfalls nicht bes-
ser, wenn die Kirche sie dogmatisch ver-
dinglicht. Es konnte vielmehr sein, dass
gerade durch solche Dogmatisierungen
«Strukturen der Stinde» auf ihre extrem-
ste Spitze getricben werden — wie sie die
«Welt» nicht kennt. — Es gebe «wahrhat-
te Formen von Gotzendienst», sagt die
Enzyklika, namlich: «gegeniiber Geld,
Ideologie, Klasse oder Technologie»
(Nr. 37). Warum nicht auch «gegeniiber
Hierarchie»?

«Populorum progressio» hatte sich
«an erster Stelle» an «die Begliterten»
gerichtet. Adressat des damaligen Moral-
appells waren die Unterdriicker und
noch kaum die Unterdriickten. Paul VI.
wollte weniger das kapitalistische System
tiberwinden, als aus schlechten Kapitali-
sten gute Kapitalisten machen. «Sollici-
tudo rei socialis» steht zwar auf dersel-
ben Linie, aber nicht mehr ganz auf dem-
selben Punkt. Die «Schwichsten» sollen
nun vielmehr «selbst tun, was ithnen zu-
kommt, wobei sie durchaus auch ihre le-
gitimen Rechte einfordern» (Nr. 39).
«Selbst tun, was ihnen zukommt» — wire
das nicht die Losung fiir all jene, die auch
in der Kirche unter Herrschaftsansprii-
chen leiden, seien diese nun die Ursa-
chen oder die Folgen von «Strukturen
der Siinde»?

165



	Zeichen der Zeit : katholische Widersprüche

