
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 5

Artikel: Überlegungen zum Begriff und zum Wesen des Fundamentalismus

Autor: Rothschild, Berthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Welt ist von Haus aus kein Sklavenhaus,

sondern ein Haus für freie
Geschöpfe. Darüber nun können wir wirklich

Freude haben, grenzenlose,
überschäumende Freude, ohne Verkrampfung,

ohne geschlossene Augen.
Gerade diese Freude aber führt zur

Einsicht, dass die Welt heute nicht ihrer
Bestimmung gemäss bewohnt ist, nicht
so, dass Friede und Gerechtigkeit einander

küssen - dass die Welt nicht bei sich
zu Hause ist. Die Freude aus der
Schöpfungsgeschichte ist gerade kein Gegensatz

dazu, die Bedrohungen unserer Zeit
zu sehen und sehr ernst zu nehmen. Im
Gegenteil: Es ist gerade diese Freude an
der Schöpfung, die die Augen öffnet für
alles, was ihr nicht entspricht, was nicht
auf die Welt gehört. Die Freude an der
guten Welt ist so der Antrieb, der Schöpfung

zu ihrer Bestimmung zu verhelfen,
einzutreten dafür, dass Friede und
Gerechtigkeit einander küssen. Das ist die
Ausrüstung, mit der uns die Schöpfungsgeschichte

auf den Weg schickt: Dass wir
uns freuen an der Schöpfung, die zum

Guten hin geschaffen ist. Und diese
Freude kann sich angesichts von
Ungerechtigkeit und Krieg verwandeln in Mut
und Zorn - in Kraft, die nötig ist, am
Frieden und an der Gerechtigkeit zu bauen.

Davon handelt auch folgende chassidische

Geschichte:
Zum Rabbi Mendel von Kotzk kam

einst ein Schüler und fragte ihn:
«Gott hat die Welt in sieben Tagen

erschaffen. Aber man kann doch nicht
sagen, dass sie gut sei?»

«Würdest du es besser machen?» fragte
der Rabbi zurück.
«Ja, natürlich», sagte der Schüler, ohne

viel zu überlegen.
«Dann hast du keine Zeit zu verlieren,

geh', mache dich an die Arbeit!»
Diese chassidische Geschichte weist

auch uns an die Arbeit. An die entschiedene

Arbeit für den gefährdeten Frieden

in der Welt. Eine Arbeit, die von der
Hoffnung und Verheissung lebt, dass
Friede und Gerechtigkeit einander küssen.

Berthold Rothschild

Überlegungen zum Begriff und zum Wesen
des Fundamentalismus

Als mich Rosmarie Kurz vor vielen
Monaten anfragte, ob ich bereit wäre, ein
Referat zum Thema «Fundamentalismus»

zu übernehmen, sagte ich nach kurzer

und nobler Überlegungsphase zu,
wohl wissend, dass es bei diesem Thema
wohl nicht zu einer leichten Schwangerschaft

oder gar schmerzlosen Geburt
kommen würde. Warum also hatte ich
mich verführen lassen?

Vom journalistischen Fastfood
zum Artischockengefühl

Zum ersten reizte es mich, mich wieder
einmal einem Thema zuzuwenden, von
dem ich mir so gut wie nur das übliche
journalistische Fastfood einverleibt hatte:

ein durch Schlagzeilen und bestenfalls
durch Fernsehdokumentationen vermitteltes

Wissen - also gar keines. So ent-

138



stand eine Herausforderung, die man mit
Ernst Bloch etwa so umschreiben möchte:

« .Von vorneherein ist gar nichts zu
wissen. Man muss in die Sache selbst herein,

in jede von Fall zu Fall. Über
nichts jedenfalls, über gar nichts ist in
Bausch und Bogen sprechbar, auch nicht
über unsere Tage und am wenigsten in
der blossen Form ihrer Beschimpfung

.»'
Zum zweiten hatte mich dieses Thema

«vorbewusst», wie man in meinem Beruf
zu sagen pflegt, schon seit einiger Zeit in
Form eines kitzelnden Unbehagens
beschäftigt: Da braute sich, zum Beispiel im
iranischen Fundamentalismus, etwas
zusammen, das Angst erzeugte, wo Irrationales

sich der rationalen Welt zu
bemächtigen schien und wo, einmal mehr in
der Geschichte, Menschen dazu bereit
waren, sich wie Lemminge in den Tod zu
werfen, weil sie darin ein Heil empfanden.

Letztmals war mir solches, wenn auch
in noch fast perverserer Form, begegnet,
als ich in Literatur, Film und Geschichte
jener heldischen Dummheit im Ersten
Weltkrieg auf die Spur kam, wo sich ganze

Bataillone von Soldaten in Linien von
wenigen Metern zerschossenen Territoriums

nach vorne bewegten, direkt in den
Tod oder in die Verstümmelung hinein,
nur weil etwas weiter hinten und weiter
oben dies jemand im Namen eines Heils
befohlen hatte.

Damit komme ich zum dritten: In meinem

Beruf als Psychiater und Psychotherapeut

sehe ich immer wieder, wie sehr
Ideen den Menschen gestalten, verändern

und beherrschen können - wider
alles bessere Wissen und ohne Rücksicht
auf daraus hervorgehendes Leiden. Wie
Sein und Bewusstsein aneinander
explodieren können, zu einem Dritten, das
man bald Wahn, bald Krankheit, bald
Unsinn, bald aber auch schwer zu
verstehenden «Sinn» von solch unausweichlicher

Penetranz nennen möchte, dass man
davor erschrickt. Wo man nicht mehr
flüchten kann, versucht man dies dann in

die Hand, in den Griff zu nehmen, immer
auch in Be-Griffe zu pressen, weil es
offensichtlich leichter und beherrschbarer
ist, sich mit diesen auseinanderzusetzen
als mit den ihnen innewohnenden
Verhältnissen. Als Marxist schliesslich will
man solche Spannungen und Kämpfe im
Einzelnen oder in ganzen Volksbewegungen

rational verstehen, will sie
einordnen, historisch materialisieren und
dialektisch aufbrechen und damit dem
Verstehen und Verändern verfügbar
machen. Gar zu leicht gerät man dabei selbst
in einen wertenden Dualismus, der
immer zu wissen vorgibt, wo das Gute vom
Bösen, das Richtige vom Falschen zu
scheiden sei. Gerade dies aber ist, so
scheint mir, ein wesentliches Element
des Fundamentalismus, wie dies Stephan
Wyss im cfd-Bulletin zu dieser Tagung
treffend zu beschreiben versuchte.2

Je mehr ich mich also an die Arbeit
machte, desto deutlicher wurde mir
bewusst, dass der Begriff des «Fundamentalismus»

zum eigentlichen Modewort
geworden ist, zu einer sich ständig
wiederholenden Worthülse, die in kürzester
Zeit inflationär, heute könnte man
sagen: fast viral, um sich greift, bis das
Banale und das Schreckliche kaum mehr zu
scheiden sind. Hier der «islamische
Fundamentalismus» als bedrohliche Neugeburt,

dort die fundamentalbtischen
Strömungen in den USA als Ausdruck eines
politisch immer wirksamer werdenden
reaktionären Populismus, dann wieder
die ganz anders gelagerte Kontroverse
zwischen bundesdeutschen Grünen: sich
anpassende «Realos» versus links davon
stehende linientreue «Fundis», bis hin
zur kommunalen Zeitungsmeldung etwa
im TA vom 7. Januar 1988: In der ge-
meinderätlichen Kommission habe es
einen «fundamentalistischen Widerstand»
etwa bei der FDP gegeben: «Kein Parkplatz

darf weg ohne unterirdischen
Ersatz ...» Man sieht, kaum ist das Stichwort

Fundamentalismus im Verkehr, ist
es überall schon im Gebrauch und sollte
wohl das «Fremde», «Extreme», «Radi-

139



kale» oder ähnliches umschreiben.
Aus dem vielgerühmten Ringier-Ar-

chiv liess ich mir dann für teures Geld an
die 200 Zeitungsausschnitte und Unterlagen

zum Stichwort «Fundamentalismus»

aus dem Computer ausspucken -
und ward so klug als wie zuvor: Die Worthülse

«Fundamentalismus» war einfach
in die Breite geschlagen, immer wieder
abgeschrieben und neu verwendet worden.

Der Begriff zerfloss und war letztlich

nur noch so zu verstehen, als handle
es sich um ein zum Stichwort emporstilisiertes

Alltagsphänomen, wo irgendwelche
Individuen, Gruppen und Massen eine

bestimmte Idee so hegemonial und so
penetrant vertraten, dass anderes im
Verhältnis dazu zweitrangig wurde. War
also «Fundamentalismus» letztlich nichts
anderes als ideelle Priorität, als Radikalismus

einer neuen, vielleicht totalitären
Moral? Kurz: Je mehr ich darüber las
und grübelte, desto stärker wurde in mir
das «Artischockengefühl», wo das
Verhältnis von Genuss und Abfall je länger
je mehr in Richtung des letzteren sich
verschob

Das Gegenstück zur modernistischen
Unverbindlichkeit?
Nun, es wird immer deutlicher, dass wir
es beim Fundamentalismus mit einem
komplizierten, unscharfen, wenn nicht
gar verwirrenden Begriff zu tun haben,
was ja bekanntlich nicht daran hindert,
dass man ihn umso mehr verwenden
kann, um dennoch scheinbare Prägnanz
und Zuordnung anzudeuten, über dem
vage Gemeinten etwas vermeintlich
Präzises vorzutäuschen. Kurz: Der Begriff
stimmt irgendwie nicht und lässt sich allzu

leicht von Ost bis West einfach so
anwenden, dass er letztlich auf jedes Gefühl
des Unverstandenen-Anderen passt.

Vielleicht ist in solchen Fällen die
Methode nicht gar so falsch, einmal nach
dem vermeintlichen Gegenteil-Begriff
von Fundamentalismus zu suchen, denn
im Begriff drin sieht man bald gar nichts
mehr - wie ja bekanntlich der einzige

Ort, wo man den Eiffelturm in Paris nicht
sieht, dessen oberste Etage ist Nichts,
so sagt uns das vermeintliche Gegenteil
von Fundamentalismus, nichts sei sicher
definierbar; nichts stehe fest für alle Zeiten;

alles sei relativ; es gebe keine
unerschütterlichen Wahrheiten und Richtlinien;

das Gute und das Böse bedingten
einander faustisch; Begriffe und Positionen

generierten dynamisch stets Neues,
Anderes, Drittes, sobald sie sich im
Wahrheitsanspruch fixierten; Klarheit
erzeuge Gebrochenheit; Sicherheit und
Eindeutigkeit fördere immer auch die
Ambivalenz; der Weg sei das Ziel; es gebe

keine letzten Wahrheiten; alles sei
bedingt und bedingend.

Ja, selbst klassisch ist in der Begriffsgeschichte

von «Fundamentalismus» von
Anfang an ein Gegenteil enthalten: Er ist
eine theologisch-christliche Strömung,
die sich gegen wissenschaftlich-säkulari-
stische Tendenzen in Bibelforschung und
Theologie vor allem Ende des letzten
Jahrhunderts richtete. Fundamentalismus

als religiöser Antimodernismus
also? Und einfach übertragbar auf entsprechende

Tendenzen im Islam zum
Beispiel? Oder vielleicht Pragmatismus als

Gegenteil von Fundamentalismus? Etwa
wie die FAZ vom 30. September 1987 in
Zusammenhang mit den deutschen Grünen

meint: « .Als Gegenstück zum so
verstandenen Fundamentalisten gilt
dann der Pragmatiker, der, ohne festen
Standpunkt, die Dinge für machbar, die
Umstände für verfügbar und Durchwursteln

für eine höhere Form der Weisheit
hält Spätestens hier wird die
Fragwürdigkeit des Ganzen aber deutlich.
Wie viele dualistische Entwürfe deckt
sich der Gegensatz zwischen dem guten
Pragmatiker und dem bösen Fundamentalisten

nur in geringem Umfange mit der
Wirklichkeit Schliesslich ist auch das
Insistieren auf den allgemeinen
Menschenrechten ein fundamentalistisches
Credo, ein viel unerbittlicheres sogar als

jenes andere, das zu ihrer Missachtung
und Verletzung anhält. Fundamentalist

140



ist, so betrachtet, jeder. Nur in der Qualität
des Fundamentes, auf die er baut,

unterscheidet sich der eine vom anderen

.» Na ja, da haben wir also den
letzten Dreh : Wir sind alle irgendwie
Fundamentalisten; «Kennedy ist ein Börli-
ner»; «alle Gesunden sind letztlich
behindert», sagen wir den Invaliden; jeder
ist das andere; bin ich hier, bin ich dort;
meine ich dies, so meine ich auch das
andere; letztlich hat eben gar nichts Gültigkeit,

alles i&i relativ, everything goes
Vielleicht, so beginnt man zu ahnen, ist

es gerade diese modernistische Unver-
bindlichkeit, diese Leere über der Vielfalt,

die sich nach dem vermeintlich
Eindeutigen sehnt. Vielleicht ist es dies, was
uns immer auch ein wenig neidisch (und
.abschätzig) macht auf jene, die unter
dem Wind einer zielgerichteten Wahrheit

irgendwohin vorwärts streben, klar
mit einem Kurs identifiziert sind und
nicht immer, kaum sind sie irgendwo,
bereits schon wieder fragen müssen, ob sie
sich nicht doch verirrt oder verrannt hätten

— «Aufgehobenheit» nennt man dies
und ist wohl auch bereit, einen Tribut an
Unterordnung dafür zu leisten.

Etikettieren statt verstehen?
Der Begriff des Fundamentalismus ist, so
geht aus zahlreichen Quellen hervor, ein
vorwiegend zuschreibender. Gemeint ist,
dass die von uns als «Fundamentalisten»
beschriebenen und argwöhnisch betrachteten

Gruppen sich selbst keineswegs als
solche bezeichnen. Weder der gläubige
und zum süssen Märtyrertod bereite
Iraner, noch der amerikanische Evangelikale

charismatischer Prägung bezeichnen
sich als Fundamentalisten, sicher auch
nicht die Anhänger von Bischof Lefebvre
oder von Opus Dei. Sie lassen sich nur
mit einem Kunstgriff und nur bei den
Gegnern und Kritikern unter einen
Begriff einordnen, und das sie Trennende
und Unterschiedliche soll dann wohl mit
dem Oberbegriff «Fundamentalismus»
besser habhaft und distanzierbar
gemacht werden. Wie unsinnig solche

Wortzwänge sind, sieht man zum
Beispiel im «Spiegel» vom 23. März 1987:

«... als er (Oberstleutnant Oliver
North) den Ajatollahs die Bibel übergeben

liess, versuchte ein christlicher
amerikanischer Fundamentalist, islamische
Fundamentalisten im Iran gnädig zu
stimmen ...»

Zuschreibungen und Etikettierungen,
das weiss ich aus meinem Beruf, dienen
letztlich dem Ordnungsdrang des Einteilers,

sie grenzen ab, scheiden aus, oft
bevor man noch das Abgegrenzte verstanden,

geschweige denn gefühlsmässig
überhaupt erfasst hat. Wir müssen uns also

davor hüten, beim Versuch, so etwas
wie «Fundamentalismus» verstehen zu
wollen, uns vorwiegend auf unsere
Abgrenzung zu konzentrieren, sonst muss
ich a priori den gesuchten Begriff so
definieren, dass er auf keinen Fall auf mich
zutrifft. Allemal nützlich jedenfalls ist es,
einen Begriff zunächst auf seine
geschichtliche Entstehung zu untersuchen,
vielleicht weil die zeitliche Distanz davor
dispensiert, automatisch auf intellektuellem

oder gefühlsmässigem Abstand zu
beharren.

Hauptmerkmale des Fundamentalismus
James Barr3, einer der wenigen, mir auch
nach langen Vorbereitungen bekannten
Autoren, der das Thema «Fundamentalismus»

gründlich zu erfassen versucht,
sieht den Ursprung des Fundamentalismus

in einer 1910 bis 1915 in den USA
erschienenen Schriftenreihe, «The
Fundamentals» genannt. Ihr Inhalt ist eine
klare und sich eindeutig abgrenzende
Reaktion gegen den Einfluss von Natur-
und Geisteswissenschaften auf die christliche

Theologie im Laufe der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts. Dies mündete

in die Definition der «five
fundamentals» als Grundlage eines einzig wahren

und gültigen Bekenntnisses. Diese
fünf Grundwahrheiten lauteten: absolute

Irrtumslosigkeit der Bibel, die
Jungfrauengeburt, das stellvertretende
Sühneopfer, die leibliche Auferstehung und

141



die Wiederkunft Christi. Aus diesen
Grundlagen gehen nach Barr folgende
drei Hauptmerkmale der fundamentalistischen

Bewegung hervor:
1. eine starke Betonung der Unfehlbarkeit

der Schrift, das heisst, der Tatsache,
dass es in der Bibel keinen Irrtum geben
könne;
2. eine betont ablehnende Haltung
gegenüber der modernen Theologie und
den Methoden, Ergebnissen und
Auswirkungen der modernen, historisch-kritischen

Forschung;
3. die Überzeugung, dass alle, die nicht
den fundamentalistischen Standpunkt
teilen, keine «echten Christen» sind.

Die Anhänger dieser Thesen werden
«Fundamentalisten» und später
«Evangelikale» genannt und stehen in der
Tradition der früheren «Dispensionalisten»,
einer Sekte unter John Nelson Darby,
der aufgrund biblischer Quellen die
Weltgeschichte in vorbestimmte und
vorprophezeite Perioden einteilte.4

Heute heisst dies zum Beispiel, dass
die Errichtung des Staates Israel 1948
und die Eroberung Jerusalems durch die
Israelis im Jahre 1967 einer Prophezeiung

des Matthäus entsprächen - dem
Blätterspriessen des Feigenbaumes:
«... vom Feigenbaume aber lernet das
Gleichnis: wenn sein Zweig schon saftig
wird und die Blätter hervorwachsen,
merkt man, dass der Sommer nahe
ist. .» (Mt 24, 32). Oder Matthäus 24,
14 wird von den Evangelikalen eindeutig
auf heute bezogen: « .und dieses
Evangelium vom Reiche wird auf dem
ganzen Erdkreis gepredigt werden, allen
Völkern zum Zeugnis und dann wird das
Ende kommen ...» - was wörtlich so
verstanden wird, dass TV und Radio die
neuen göttlichen Instrumente dieser
Prophezeiung seien.

Lachen Sie nicht. Das CBN (Christian
Broadcasting Network) des republikanischen

Präsidentschaftskandidaten und
Tele-Evangelisten Pat Robertson ist das
viertgrösste Mediennetzwerk der USA,
hat im Schnitt 40 Millionen Zuschauer

und ist nur die grösste der über 200
evangelikalen Fernsehstationen, der über
2000 Radionetze. Die klassischen,
protestantischen US-Kirchen (Methodisten,
Presbyterianer, Baptisten) leiden an
einem ständigen Mitgliederrückgang, während

die evangelikalen Gemeinden und
Sekten einen enormen Aufschwung zeigen

- man rechnet mit einer Anhängerschaft

von an die 60 Millionen
Menschen, fast 25 Prozent der US-Bevölkerung.

Lachen Sie nicht. Bereits 1980
bezeichneten sich an die 30 Millionen (das
heisst fast 20 Prozent der erwachsenen
Amerikaner) als «charismatische
Christen», das heisst solche mit einem
persönlichen Jesuserlebnis, das ihr weiteres
Leben grundlegend und nicht nur religiös
beeinflusst habe. Lachen Sie nicht. Diese
Zugehörigkeit ist nicht, wie bei uns, eine
Sonntagsangelegenheit, ein Stück
freiwilliger Freizeit. Sie wirkt sich auf die
Politik im kleinen Rahmen der Gemeinschaft,

des Wohnorts und der Staaten
aus; sie kann über ein perfektes Adressy-
stem jederzeit mobilisiert und rekrutiert
werden. Sie hat die glanzvolle Wiederwahl

von Reagan 1984 gesichert; sie
fliesst ein in eine «Theologie des
Atomkriegs» als Erfüllung biblischer Prophezeiung

von Armaggedon, vom Kampf
gegen Gog und Magog - das sind die teuflischen

Weltkommunisten.
Lachen Sie bitte nicht. Tausende von

Missionaren (und jeder Gläubige ist
potentiell ein solcher) schwärmen aus über
den mittel- und südamerikanischen
Kontinent, finden Gehör und Vertrauen bei
den Ärmsten der Armen, aber auch bei
hohen Politikern - so war der ehemalige
Präsident von Guatemala, Rios Montt,
prominentes Mitglied einer US-Pfmgst-
sekte — und manch zögerndem Geistlichen.

Lachen Sie nicht. So entstehen
Netzwerke des Glaubens, aber auch der
politischen Vermittlung, Kanäle sogar
für Waffenlieferungen; wenn das US-
Parlament diese nicht mehr offen und
staatlich zulässt, so lassen sich
Wahlfinanzierungsgesetze umgehen, die ent-

142



sprechenden «gottgefälligen» Politiker
fördern. Es entsteht ein enges und rasch
reagierendes, weit erschlossenes
Kommunikationssystem für religiöse und
politische Aktivitäten und Rekrutierungen
in einem Ausmasse, von dem die
Parteikommunisten mit ihrem Zellensystem
nur träumen konnten. Lachen Sie nicht,
und hüten wir uns davor, diese Entwicklung

mit Spott über die «primitiven
Amerikaner» zu quittieren- hier besteht
eine religiöse, moralische und damit auch
politisch-ideologische Mobilisierbarkeit,
die auch uns betrifft, nicht nur weil wir
kulturell mehr und mehr eine US-Kolonie

sind, sondern weil uns nur ein Zeitabstand

davon trennt und weil - so jedenfalls

wäre zu untersuchen — die gleichen
politischen und moralischen Vakua
(Leerräume) auch hier bestehen.

Der islamische Fundamentalismus ist
zwar völlig anders einzuordnen,
geschichtlich, kulturell, politisch. Aber
ähnlich ist auch dort das entscheidende
Merkmal ein aussermenschliches, göttliches,

unabdingbares Quellsystem, der
Koran, dessen moderne Exegese einzig
und allein den ganz in der Tradition
stehenden Mullahs, Ajatollahs und
Schriftgelehrten überlassen ist. Rascher und
feuriger hat sich dieser Islamismus
ausgebreitet als das evangelikale Gedankengut

und wird - zu Recht meine ich - seiner

politischen Brisanz wegen gefürchtet
und mystifiziert, wie dies Arnold Hottinger5

im cfd-Bulletin zumindest ansatzweise

darstellt.

Die Aufhebung des Dialektischen
Notgedrungen, mit der zentralen Bezugnahme

auf die als göttlich angesehenen
und radikal-verbindlichen Quellen
stehen diese Bewegungen «ausserhalb» der
historisch-dialektischen Auffassung, und
sie sind immer auch konservativer Natur
- für die Gläubigen ebensosehr auf die
Zukunft wie auf die Vergangenheit bezogen.

Aber aufgepasst! Dies ist nicht zu
vergleichen etwa mit dem bürgerlichen
Konservatismus; denn dieser steht dem

Modernismus in ganz anderer Weise
gegenüber: Es werden wahlweise, auch
nach Sinn und Nützlichkeit, in Kultur
und Geschichte entstandene Güter
verteidigt (Herrschaftsgüter, kann man
kritisch sagen). Sie werden, wo immer nützlich,

auch vorsichtig und kalkuliert den
neueren Anforderungen angepasst. Im
Fundamentalismus bleibt der konservierende

Ursprung fest, undiskutabel, ist er
nicht etwas menschlich Gewordenes,
sondern etwas rückwärtig Utopisches: Es
gilt das göttliche Wort zu erfüllen. Es für
die Moderne und das Säkulare zu
interpretieren, ist Sache derjenigen, die sich
diesem göttlichen Urimperativ unterstellen.

Es ist nicht, wie oft und fälschlicherweise

behauptet wird, die Absicht der
Fundamentalisten, den Staat wiederum
einer Kirche einzuverleiben, einen
Gottesstaat zu errichten, sondern vielmehr
soll sich das sittliche Gesetz des Staates
nach dem göttlichen ausrichten. Es sind
nicht nur akademische Spitzfindigkeiten,
wenn wir versuchen, einen anderen
Staatsbegriff, zum Beispiel den faschistischen,

vom fundamentalistischen
abzugrenzen: Dort sind der Staat und die
Nation das Höchste, hier sind sie Beiwerk,
im besten Falle Ausdruck des viel höheren,

über den Menschen stehenden
Gesetzes. Dies lässt auch Raum für eine
durchaus «internationalistische» bzw.
«supranationalistische» Konzeption des
religiösen und des gegebenenfalls von
ihm beeinflussten politischen Willens,
für Martyrium, Erlösung, Frömmigkeit,
für eine transzendentale, metaphysisch
inspirierte Aktualität.

All dies ist möglicherweise auch eine
Begründung dafür, warum für den
Katholizismus die Frage nach fundamentalistischen

Tendenzen viel umstrittener ist:
Hier ist der Konservatismus in klassische
und bewährte Formen und Rituale
eingeschmolzen, der Autoritarismus ist
bestenfalls als göttlich inspiriert anzusehen,
lässt aber (sofern kirchliche Repression
dies nicht ganz verhindert) durchaus Formen

der Auslegung und Umsetzung, so-

143



wie Prioritäten innerhalb der dogmatischen

Minima, etwa in den verschiedenen

Orden zu. Weder die Tendenz Le-
febvre noch das Opus Dei können
deshalb als fundamentalistisch bezeichnet
werden. Ihr Konservatismus ist ein
gewählter, auf die reale Kirche ausgerichteter,

ein menschlicher Machtkampf
sozusagen - natürlich ebenfalls mit handfesten

ideologischen und politischen
Konsequenzen. Was ähnlich bleibt und mehr
mit den konservatistischen Folgeerscheinungen

als mit den dogmatischen Wurzeln

zu tun hat, sind die Inhalte des zu
Bekämpfenden, das angepeilte feindliche
«andere»: der als sittlich «verwahrlost»
bezeichnete Liberalismus bürgerlicher
Herkunft einerseits und der ideologisch
fundierte Modernismus marxistischer
Inspiration anderseits.

Vor ihnen gilt es die Sitten zu schützen,
deren Kernzelle, die Familie, zu retten.
Die Frau muss entweder ihre im
Fundamentalismus biblisch definierte oder die
im bürgerlichen Konservatismus
funktional festgelegte Rolle wieder einnehmen,

die Armen sollen ihr Schicksal als
gottgegeben oder als unausweichlichmenschlich

akzeptieren. Der Zerfall der
religiösen und bürgerlich-konservativen
Sitten in der Moderne muss deshalb als
Teufelswerk oder als Ausdruck politischer

Subversion bekämpft werden - als
deren Emergenz heute vor allem die
Homosexualität, die Gleichheitstendenzen
zwischen Mann und Frau, alle Ansprüche

an soziale und ökonomische Gerechtigkeit,

angesehen werden, welche den
Rahmen der zu gewährenden und optionalen

Nächstenliebe überschreiten.
Was sich also für den Alltag der

Menschen deutlich macht, ist ein Kampf
gegen den Modernismus, eine Kritik an
dem, was man - bei allen Relativierungen

— als Errungenschaften der emanzi-
patorischen und sozialen Moderne
bezeichnen kann. Dabei kann nicht überraschen,

dass sich - aus ganz unterschiedlichen

Herkünften - postmoderner
Defätismus, kulturkritisches Jammern über

moderne Sinnentleerung einerseits und
Verteufelung der Moderne an sich und
Armaggedonstimmung religiösen
Ursprungs anderseits oft unheilvoll begegnen

und sich da und dort ergänzen. Und
wie immer, wenn das Gute und Richtige
sich so klar vom Bösen und Falschen
dualistisch abhebt: Rasch einmal sind die
«anderen» die «Bösen», die «Ungläubigen»

definierbar, durch Merkmale
erkennbar und schliesslich verfolgbar.
Keineswegs wird dies im Fundamentalismus
aber als gegen den Menschen gerichtet
empfunden, schliesslich sind es heilige
Kämpfe, Kreuzzüge und Kriege, von
Gott gewollt und inspiriert und deshalb
den Betrachtungsweisen von Aufklärung
und Rationalismus gar nicht erst zugänglich.

Die «Dialektik der Aufklärung»
wird überrollt von einer Aufhebung des
Dialektischen.

Dass die säkulare politische Rechte von
diesen Entwicklungen profitiert, ist
eindeutig, zum ersten weil sich ein grosser
Teil ihrer gesellschaftlich-regressiven
Tendenzen mit denjenigen des
Fundamentalismus deckt, sich gegenseitig
instrumentalisiert und wo nötig verbinden
lässt, zum andern weil der Fundamentalismus

wohl sittlich, nicht aber technologisch

gegen modernistische Entwicklungen
des Kapitals auftritt. Einmal mehr -

wie dies bereits im Faschismus der Fall
war, den ich aber ausdrücklich nicht mit
Fundamentalismus verwechselt haben
möchte - kann sich Kapital und Bürgertum

einer breiten Bewegung bedienen,
ohne sich ideologisch damit identifizieren

zu müssen. Dass das US-Kapital und
seine politischen Träger zur Zeit dem
islamischen Fundamentalismus eher
feindlich gegenüber stehen, hat mehr
machtpolitisch-ökonomischen als
ideologischen Charakter- spielt zum Beispiel
bei der Unterstützung des afghanischen
Widerstandes kaum eine Rolle.

«Der Geist geistloser Zustände»

Bitte, verstehen Sie mich nicht falsch: Es
geht mir keineswegs darum, Weltver-

144



schwörungsängste zu schüren oder nun
ebenfalls in dualistische Verteufelungen
oder gar in antireligiöse Stimmungsmache

zu verfallen. Als Linke, radikale
Humanisten, emanzipierte Christen, oder
wie immer Sie das nennen wollen, genügt
es ja gerade nicht, Zustände nur zu
beschreiben oder zu diffamieren. Wenn wir
etwas als gefährlich oder gar als bedrohlich

empfinden, wollen und müssen wir es
besser verstehen und analysieren, uns
selbst kritisch dazu in Beziehung setzen
und dann auch unsere individuellen und
politischen Widerstandskräfte gezielt
mobilisieren. Es ist zu billig, sich einfach
auf der These «Religion ist Opium für
das Volk» niederzulassen - ja nicht einmal

den ganzen Satz bei Marx6 kennen
wir. Er lautet nämlich: «Die Religion ist
der Seufzer der bedrängten Kreatur, das
Gemüt einer herzlosen Welt, wie sie der
Geist geistloser Zustände ist. Sie ist
Opium des Volkes ...» «Sie ist der Geist
geistloser Zustände» — haben Sie das gut
mitbekommen?

Ich habe bereits von gesellschaftlichen
und kulturellen Vakua, Leerräumen, ge- :
sprochen und glaube auch, dass darin
gleichzeitig die Bedrohung und
Herausforderung liegt. Denn ob bedrängte
Kreatur im Materiellen, das reine Überleben

betreffenden, oder ob Druck der
Leere im Geistigen: Beide Male, so können

wir noch vor jeder Wertung zugeben,
bietet sich das Religiöse als Hoffnung an,
wo nicht für das Diesseits, für die
bedrängte Gegenwart, so doch für das
Künftige, Bevorstehende, von manchen
bis ins Jenseits begriffen. Um diese
Hoffnungen haben wir uns zu kümmern, statt
sie zu belächeln, für uns selber zunächst,
aber bestimmt dort, wo wir uns politisch
oder sozial auf andere einlassen. «Sagen
wir» mit Fidel Castro7 «die Wahrheit:
Für zehn oder hundert Millionen arme
Bauern und Arbeiter, die von einem
miserablen Mindestlohn leben, oder Slum-
bewohner, die sich in den Vierteln am
Rande aller Städte des Kontinents befinden,

ist bis heute das einzige, was ihnen

zugestanden wurde, die Anerkennung,
dass sie eine Seele haben ...»

Die Befreiungskämpfe der Völker, der
Kampf ums materielle Leben, aber auch
um ein würdevolles Leben, die Sprengung

von Fesseln jeder Art - sind sie
denn bei uns, in uns, auf der Welt
überhaupt schon so siegreich, als dass jetzt
wirklich die Ära der Sinnkrisen
ausgebrochen ist? Wer hat uns denn die einstige

Überzeugung für den engagierten
politischen Glauben (ich gebrauche diesen
Ausdruck absichtlich als Gegenstück
zum religiösen Glauben), wer hat uns die
libidinose Besetzung für das Politische
verleidet, genommen oder ersetzt, oder
wem haben wir sie verschenkt? Ist es
denn wirklich so, dass, was uns einst den
politischen Elan und real-utopischen
Glauben an das Politische gegeben hat,
nur noch in wohlmeinenden Nekrologen
und Nostalgien zu beschwören ist? Warum

neigen wir oft dazu, all diese
Hoffnungen als erledigt zu betrachten, als
seien sie abhanden gekommen? Nur weil
wir für die von uns vertretenen Sachen
nicht so rasch oder so klar «gesiegt»
haben? Nur weil sich so viele vormals
kämpferische Sozialdemokraten praktisch
und ideologisch mit dem Bürgertum
verschwägert haben? Haben wir mit dem
Politischen, dem Links-Ideologischen
denn wirklich auf eine verlorene Karte
gesetzt? Oder - und dies könnte man
noch eher begreifen - haben sich unsere
individuellen Träume nicht rasch genug
erfüllt? Aha, dann brauchen also auch
wir die charismatischen Gefühle, die
dauernden Wiederentdeckungen der
umfassenden Aufgehobenheit, die
vermeintliche Identität im gläubigen Schul-
terschluss mit anderen, wenn nicht im
Geiste Jesu, dann anderswie, anderswo,
andersherum?

Rosmarie Kurz8 hat in ihrer Einleitung
zum cfd-Mitteilungsblatt einige Stichworte

geliefert: Bedürfnis nach Sicherheit,

nach tragfähigen Fundamenten,
Suche nach dem einfachen Entweder-Oder,
kollektive Verdrängung etc. Ich füge hin-

145



zu: Überdruss der kritischen und
selbstkritischen Positionsnahme, endlich wieder

ungebrochen mithalten dürfen bei
den einstmals verteufelten Konsumgenüssen

der andern (weil wir es uns zu lange,

zu übertrieben schuldig waren,
«asketisch» zu bleiben), Müdigkeit durch
Skepsis und Relativierung, Sehnsucht
nach dem ungebrochen Ja-sagen-Dür-
fen, Harmoniehunger, Defätismus im
politischen Kampf und Widerstand, Kollaps

gegenüber den Kräften und Mächten

des Kapitalismus und seiner
Vielfaltstruktur, Skepsis und Enttäuschung über
so vieles an der sozialistischen Utopie
und dem, was sie nicht einzuhalten und
zu gewähren vermochte etc. Und wenn es
uns so ergangen wäre, muss man sich
wundern, dass es all jene noch mehr trifft,
die erst gar nie angestochen waren: die
Kleinbürger, die Wohlstandspromotoren,

die Lokalradio-Jugendlichen?

«Die Kraft, die diesen Untergang
verhindert»
Dennoch, so richtig solch individualpsychologische

Betrachtungsweisen sein
mögen — sie genügen mir nicht, sie dürfen
allerdings auch nicht einfach als «unpolitisch»

disqualifiziert werden. Ich bin
überzeugt, dass es auch wichtige ideologische

und politische Faktoren gibt, die
dem Fundamentalismus einen Weg
freiräumen. Zunächst einmal der Kapitalismus

selbst: immer noch ein ungeheuer
starkes System, mit unglaublichen
materiellen und auch geistigen Ressourcen,
die wir als Linke zu unterschätzen
neigen. Ob der Fundamentalismus nun vom
Kapital promoviert oder herbeigeführt
wird oder ob es nur bestens daraus seinen
politischen Nutzen zu ziehen weiss - so
oder so, der Fundamentalismus ist für
das Kapital ein Geschenk des Himmels
oder seiner irdischen Ableger, selbst in
der iranischen und islamischen Version.

Dann gilt es, ernst zu nehmen, was sich
bei den sogenannten «aufgeklärten»,
«kultivierten» Schichten entwickelt hat:
die ganze anti-aufklärerische Tendenz

der Postmoderne, selbst der Grünen
(man beobachte zum Beispiel einmal die
Wandlungen eines Rudolf Bahro als
Paradigma solcher Entwicklungen), die
New-Age-Bewegung, die Psychokultur—
hier wird von Endzeiten gesprochen, von
materiellen und geistigen Apokalypsen,
von Aufbruch in ganz neue Dimensionen.

Und selbst wo der Kampf der Völker

um ihre Befreiung unterstützt wird,
mutet dies oft eher wie eine Zuwendung
zur Auflehnung als Prinzip fast ästhetischer

Art und nicht in erster Linie als
politischem Inhalt an. Nicht dass diese
Form der Fundamentalkritik an unserer
Gesellschaft, Technik und Männerherrschaft

etc. an und für sich falsch wäre,
keineswegs, vielmehr stellt sich die Frage,

ob nicht diese systematischen
«Sinnzerstörungen» des Bestehenden und
historisch eben auch Gewordenen, gerade
jene Vakua schaffen, die dann allzu leicht
von anderen Gedankenströmungen, zum
Beispiel fundamentalistischer Prägung,
besetzt werden.

Was haben wir daraus zu lernen?
Zunächst einmal, uns nicht diese Wortbilder
wie «Fundamentalismus» zu schaffen
und dann zu glauben, man könne mit
solchen Sammelbegriffen per Dekret und in
Entrüstung gleich auch noch die ganzen
gesellschaftlichen und ideologischen
Inhalte beiseite schaffen, indem man sich
von ihnen mit einem «wie schrecklich»,
«wie primitiv» distanziert. «Kein Bündnis»,

sagt Fidel Castro9, «ist jemals
geschlossen worden auf der Grundlage von
theoretischen Prinzipien oder von
Diskussionen über Buchweisheiten». Und er
sagt noch weiter: «Viele kommunistischen
Parteien haben versagt, weil sie einen
akademischen Atheismus verkündigten,
der sie von den Armen entfernte, die
vom Glauben durchdrungen waren ...»
Ich bin sicher, dass diese Kritik richtig ist

- aber nicht nur aus taktisch-politischen
Gründen.

Wir haben uns mehr als zuvor um Religion,

religiöse Bedürfnisse, Ethik und
Moral, Sehnsüchte und Hoffnungen zu

146



kümmern, statt uns via eigene
Weltanschauung bereits im Begriffe eines
Passepartouts für alle damit verbundenen Fragen

und Antworten zu wähnen. Und wir
sollten uns dringend um die gefährlichen,
explosiven kulturellen und politischen
Leerräume kümmern, bevor sie aus
defätistischem Pessimismus zu neuen
fundamentalistischen und reaktionären
Harmoniehoffnungen metamorphosieren.
Schliesslich sollten wir uns in Wort und
Tat, auch in politischem Widerstand,
gegen die fortgesetzte Entmenschlichung
der Menschen durch die Illusion ihrer
Vergöttlichung allüberall materiell und
geistig zur Wehr setzen. Untergangsstimmungen

und apokalyptische Aufrüstung,
das ist der Stachel des Fundamentalismus,

sind explosiv und gefährlich - wir
treten dagegen an. Denn, so sagt Ernst
Bloch10: « .Marx lehrt auch den
subjektiven Faktor als die Kraft, die diesen
Untergang verhindert, er lehrt die
Wahrscheinlichkeitsrechnung des aktiven
Optimismus und die Gewissheit des immer
wieder revolutionären. Marx ist weder
ein Fatalist des Guten noch des Schlechten;

er ist, auch wo er Übles erwartet,
nicht wie Kassandra, die das Übel als
unabwendbar ankündigt, sondern wie die
alten Propheten, die es vom Verhalten
des Volkes abhängig machten, ob die
Katastrophe hereinbricht. Das ist marxistischer

Pessimismus, ein ausserordentlich
ernsthafter und realer, der sein Amt
durchaus noch nicht ausgespielt hat,
eben deshalb aber ein solcher, der aus
sich zu handeln versteht und keine Statik

macht. Die Welt ist Kraut und Rüben,
Gutes und Schlechtes, Nacht und Licht,
Mord und Geburt durcheinander. Der
Kämpfende zählt jedenfalls zur Seite des
Lichts; das Licht überhaupt hat die
Eigenschaft, sich auf längere Dauer nicht
unterdrücken zu lassen. Im Gegenteil, es
ist nach jeder Unterdrückung gewachsen;

die Menschen halten den Freiheitsentzug

und die Nacht nicht aus ...»

1 Ernst Bloch, Philosophische Aufsätze, Bemerkungen

zur «Erbschaft dieser Zeit», Frankfurt a.M.
1969, S. 31.
2 Stephan Wyss, Unser täglicher Dualismus, cfd-

Mitteilungsblatt, Nr. 382, Bern, Dezember 1987.
3 James Barr, Fundamentalismus, München

1981.
4 Alle Angaben zum US-Fundamentalismus aus

der Zeitschrift: Covert Action, Information Bulletin,

Nr. 27, special issue on the religious right,
Washington D.C., 1987.

5 Arnold Hottinger, Schari'a-Fundamentalismus
als Machtinstrument, in: cfd-Mitteilungsblatt,
a.a.O.

6 Karl Marx, Zur Kritik der Hegel'schen Philosophie

(1848), MEW 1/378.
7 Fidel Castro, in: Frei Betto, Nachtgespräche

mit Fidel, Bern 1986, S. 229.
8 Rosmarie Kurz, Einleitung und November-Bilder,

in: cfd-Mitteilungsblatt, a.a.O.
9 Fidel Castro, a.a.O., S. 20.

10 Ernst Bloch, Politische Messungen, Kap. Das
Unrecht des Pessimismus (1938), Frankfurt a.M.
1970, S. 225.

Immer wieder wird den Menschen eingeredet, dass Pornographie, Homosexualität, Promiskuität
zusammengehören mit säkularem Humanismus, Satanbmus und Kommunismus; die letzteren
werden nicht eigens voneinander unterschieden. Die Primitivität der Argumentation ist horrend.
Die Religion wird für die autoritätsabhängigen, haltsuchenden Gläubigen instrumentalisiert:
zum Hass, zum Kampf, zum Kreuzzug. Es bt diese Instrumentalisierung der Religion zu ganz
anderen Zwecken, die mich aufden der Debatte bedürftigen Begriff «Christofaschismus» gebracht
hat.

(Dorothée Solle, Christofaschismus, in: Reformatio, 2/1986, S. 145)

147



D ISKUSSION

Für einen
neuen Fundamentalismus!
Überlegungen zum Vortrag von Berthold
Rothschild (NW 1988, S. 138ff.)

Es ist heute eine Tatsache, dass der
«Fundamentalismus» im Aufschwung begriffen ist.
Dies scheint ein globales Phänomen zu sein:
im Islam (Iran, Libanon, aber auch im Sudan,
in Ägypten, Tunesien, in der Türkei, sogar in
afrikanischen Staaten südlich der Sahara), im
Christentum (moral majority in den USA), im
Judentum (Israel) und sogar im Hinduismus
(Indien!).

Diese Welle des «Fundamentalismus» geht
Hand in Hand mit neokonservativen
Restaurationen in den kapitalistischen Ländern (Re-
privatisierungstendenzen in vielen westeuropäischen

Staaten, Zunahme der armen und
armutnahen Bevölkerung), mit dem Niedergang

der marxistischen Linken (Spanien,
Frankreich) und der Kapitulation der
Sozialdemokratie (Lafontaines Vorschlag der
Arbeitszeitreduktion bei entsprechender
Lohnreduktion, Wahlschlappen der SPS) und analog

dazu mit dem massiven Aufkommen
nationalistischer bis faschistischer Kräfte (Le
Pen in Frankreich, die NA in der Schweiz).

Hilflosigkeit und Niedergang der Linken
Dies hat — wie ich meine — mehrere Gründe:
1. Die Linke war nie fähig — vielleicht mit
Ausnahme der Zeit der Ersten Internationale
und zeitweise der Dritten Internationale bis
anfangs der dreissiger Jahre in recht begrenzten

Arbeiterkreisen —, ihrem Weltbild
«religiösen» und «spirituellen» Charakter zu
geben. Was meine ich damit: Unter Religion
(und Quasi-Religion) verstehe ich im Sinne
der funktionalistischen Schule die Gesamtheit

von Verhaltensweisen und Werten, welche

es den Menschen einer Gesellschaft
ermöglicht, auf die Frage nach dem Sinn des
Lebens eine Antwort zu erhalten. Unter
Spiritualität soll hier das Bewusstsein von
Verantwortung verstanden werden, welches in ei¬

nem Absoluten oder Transzendenten verwurzelt

ist und soziale Konsequenzen zeigt. Spirituell

sind Erfahrungen, wenn sie das Alltags-
bewusstsein in irgendeiner Weise transzen-
dieren.

Die Linke hat nie verstanden — vielleicht
mit Ausnahme einiger weniger, zum Beispiel
Wilhelm Reichs —, dass der Kampf für eine
neue Welt nur erfolgreich geführt werden
kann, wenn das vertretene Weltbild nicht nur
auf materielle und soziale Bedürfnisse
Antworten gibt, sondern auch auf «geistige».
Konnten im letzten Jahrhundert «soziale
Gerechtigkeit» oder «Sozialismus» durchaus
noch als ideeller Wert verstanden werden —

und damit gewissermassen «religiöse»
Bedürfnisse abdecken —, so ist in den letzten 40
Jahren — und namentlich durch das
abschreckende Beispiel des Stalinismus — diese
Funktion immer mehr verlorengegangen.
2. Wenn immer eine Ethnie oder eine soziale
Gruppe politisch, sozial oder kulturell in
ihrem Leben bedroht ist, reagiert sie entweder
mit einer Art «Überanpassung» an den
übermächtigen Gegner oder mit Rebellion. In
unserem Jahrhundert erlebten viele Ethnien
und soziale Gruppen die Bedrohung durch
den internationalen Kapitalismus als dermassen

intensiv, dass sie versuchten, ihre grossenteils

schon zerstörte kulturelle Identität neu
aufzubauen. Dies geschah und geschieht
durch die Rückkehr zu traditionellen oder als
traditionell empfundenen Vorstellungen und
Werten. Daraus entsteht ein stark abwehrendes

Weltbild, das viele irrationale Elemente
aufweist. Denn der bedrohende Kapitalismus
versteht sich ja — als Kind der Aufklärung
und des Rationalismus — als «logisch» und
«rational».
3. Der «irrationale Fundamentalismus» ist
das Produkt und die Reaktion dieses Prozesses.

In den ehemals kolonisierten Ländern der
sogenannten Dritten Welt — namentlich im
islamischen Raum — erlebte die grosse
Bevölkerungsmehrheit die Aufklärung, und damit
Liberalismus und Sozialismus, als Teil des

308



Kolonialismus, also als Teil der Bedrohung.
Darum gab und gibt es — sofern sozialistische
Konzepte nicht an landesspezifische Bedürfnisse

angepasst und weitgehend modifiziert
wurden (zum Beispiel in Kuba oder in China)
— in vielen Ländern der Dritten Welt jeweils
nur eine zahlenmässig sehr geringe Schicht
von Intellektuellen, die — in der westlichen
Denktradition verwurzelt — die doch recht
«rationalen» sozialistischen Konzepte assimiliert

und weiterentwickelt haben.
In den «hochentwickelten» kapitalistischen

Ländern geschieht Ähnliches mit wachsenden
Bevölkerungsteilen: Der Verlust ideeller
Werte und zunehmende soziale Verelendung
— auch in der «reichen» Schweiz rechnet man
heute mit über 10 Prozent Armen! — treiben
immer mehr Menschen in die Arme
«fundamentalistischer» bis faschistischer Gruppierungen.

Der christliche Fundamentalismus ist ebenfalls

eine Art retrospektiver Rebellion
entwurzelter Bevölkerungsteile gegen die
herrschenden Gruppen von «Machbarkeitstechnokraten».

Das Gefährliche an der ganzen
Sache ist die Tatsache, dass die «fundamentalistische»

Ideologie reaktionär ist — und
damit antiemanzipatorisch. So benutzen zum
Teil die gleichen herrschenden Gruppen —

gegen die sich die Rebellion richtet — diese
Ideologie, um an der Macht zu bleiben.
4. Die fortschrittlichen Kräfte sind heute global

im Niedergang (Linke!) oder in Stagnation

(Grüne!). Ich meine aus zwei Gründen:
a) Einerseits hat die Linke — zumindest in
Mitteleuropa — in diesem Jahrhundert einen
Grossteil ihrer Grundanliegen realisiert
(soziale Sicherheit, verbesserte Ausbildungschancen

für die sozial schlechter gestellten
Schichten, existenzsicherndes Einkommen

— obwohl diese Errungenschaften
heute zunehmend wieder in Frage gestellt und
sogar dementiert werden —, weswegen immer
weniger Wähler aus Notwendigkeit ihres
materiellen Überlebens «links» wählen. Zunehmend

appellieren darum etwa die
Sozialdemokraten «moralisch» an ihre Wähler:
Gerechtigkeit für die Dritte Welt, Frieden und
Abrüstung, Ökologie - all das sind Ziele, die
das Leben des einzelnen Wählers nicht mehr
(oder noch nicht!) direkt und sichtbar betreffen.

Dies gilt weitgehend auch (noch) für die
Grünen — obwohl es gesamtgesellschaftlich
als Riesenerfolg angesehen werden kann,

dass ein so grosser Teil der Bevölkerung sich
an der Urne für «ideelle» und «moralische»
Werte ausspricht. Ein völlig neues Phänomen
in der Geschichte!
b) Die Liberalen und Sozialisten/Kommunisten

und auch die Nationalisten — und das
sind ja heute immer noch die wichtigsten
ideellen Strömungen — operieren mit
Weltbildern, die aus dem letzten Jahrhundert
stammen und — wie ich meine — heute überholt

sind. Typischerweise gehen die
Meinungsunterschiede zu allen wichtigen Fragen
quer durch die ideologischen Lager hindurch:
Energiefrage, Beziehung Männer/Frauen,
Abrüstung und Frieden, Armut, Erschöpfung
der materiellen Ressourcen etc. Das beweist,
dass wir politisch — um mit Thomas Kuhn zu
reden — in einer nachparadigmatischen Phase
stehen. Und genau dies ist auch das Problem
der Grünen: Sie werden sich erst dann breit
einsetzen können, wenn sie ein konsistentes
Weltbild anbieten und vertreten, das auch die
affektiv-emotionale Dimension integriert
und die Vorteile und Errungenschaften der
früheren Weltbilder enthält.

Ein neues Weltbild als Alternative
Wie ich in meinen Kontakten mit neu-religiösen

und nicht so neuen religiösen Strömungen
immer wieder festgestellt habe, sind ihre
«fundamentalistischen» Vertreter im Grunde
unsicher, ängstlich. Man denke etwa an die
Erwartung der nun «definitiv bevorstehenden
Endzeit» fundamentalistisch ausgerichteter
Christen. Solche Menschen sind unfähig,
Widersprüche im eigenen Weltbild zu erkennen
oder zuzugeben (darum bewirken zum
Beispiel nicht erfüllte Weltuntergangsprophezeiungen

kaum grosse Wellen von Austritten:
Das Nichteintreten des vorausgesagten
Ereignisses wird durch Zusatzkonstruktionen
«erklärt»). Sie verdrängen gewisse Tatsachen,

die nicht in ihr Weltbild passen.
Eine erfolgreiche — oppositionelle — Politik

muss deshalb nicht auf eine Meinungsänderung

hinauslaufen, sondern auf eine
Konversion — nämlich zu einem anderen Weltbild.

Das hat die extreme Rechte schon vor 50
Jahren gemerkt und auch angewandt. Wenn
«linke» oder «grüne» Weltbilder «besser»
oder «wirklichkeitsgetreuer» sind, dann wird
ein Anhänger faschistischer oder «fundamentalistischer»

Weltbilder diese auch leichter
verlassen, sobald eine solche «Konversion»

309



a) erleichtert wird (sozialer Druck!) und b) das
alternative Weltbild seine affektiv-emotiona-
len und triebmässigen Bedürfnisse besser
erfüllt. Leider haben aber bis heute viele «linke»

und «grüne» Vertreter viel zu grosse
Angst, Mitglieder zu verlieren, und pflegen
darum ebenfalls eine restriktiv-dogmatische
Strategie. Vielleicht, weil sie selber von ihrem
Weltbild doch nicht so ganz überzeugt sind!

Es reicht nicht, mit moralischen Appellen
zu operieren. Im Gegenteil: Damit treiben
wir viele Menschen umso sicherer in die Arme
der Rechten — ein Mechanismus, der m.E.
auch bei den Wahlerfolgen der Autopartei
voll spielt. So im Sinne einer Trotzreaktion:
Das lasse ich mir nicht auch noch wegnehmen!

Die Linken und die Grünen müssen alles
daran setzen, ein Weltbild zu entwickeln, das
konsistent genug ist, um als Kristallisationspunkt

zu wirken, und das eine «positive
Vision» von der neuen Gesellschaft enthält.
Defensiv nein zu sagen zu AKWs, Chemie,
Autobahnen und Rüstung ist zwar kurzfristig
richtig, aber längerfristig vollkommen
ungenügend. Ausserdem muss ein neues Weltbild
auch emotionale Energien freisetzen können.
Es muss einerseits radikaler sein als etwa ein
marxistisches, das ja sehr viel positivistisches
Denken (zum Beispiel quantitativer
Wachstumsbegriff!) enthält. Anderseits muss es
konservativer sein als das des politischen
Konservativismus (und Liberalismus), welche
ja ausgerechnet mit dem wichtigsten Gut,
nämlich der Umwelt, überhaupt nicht
«konservativ» umgehen. Denn das Machbarkeitsdenken

kann nur überwunden werden durch
ein vermehrtes «Sein im Hier und Jetzt».
Anders gesagt: Nur wer fähig ist, statt aufgrund
von Nichtbefriedigung zentraler Grundbedürfnisse

(wie Liebe, Freude, Genuss körperlicher

und geistiger Bewegung und Ruhe)
immer unzureichenden Ersatzbefriedigungen
nachzujagen, voll in der Gegenwart zu leben,
wird die ungeheure Gefahr für die Menschheit

und den ganzen Planeten tatsächlich
wahrnehmen, die von unserer spätkapitalistischen

und neu-aufklärerischen Lebens-,
Denk- und Fühlweise ausgeht.

Und genau das meint doch der Zentralgedanke

des Evangeliums: «Das Reich Gottes
ist nahe». Wer das begreift — und erlebt! —

kann in unserer Welt nicht untätig bleiben
und zusehen, wie sie vor die Hunde geht! Dar¬

um: Setzen wir dem Schein-Fundamentalismus
einen Fundamentalismus entgegen, der

tatsächlich ein Fundament gibt für den harten
Kampf gegen Machbarkeitswahn, Jagd nach
Ersatzbefriedigung - und die politischen
Interessen dahinter! Christian J. Jäggi

Für die Linke kann es
keinen Fundamentalismus geben

Sehr geehrter Herr Christian J. Jäggi

In Ihrem Beitrag stellen Sie in Aussicht, auf
meinen Fundamentalismus-Aufsatz einzugehen,

was natürlich jeden Autor freut. Nur halten

Sie nicht, was Sie versprechen, ja, ich frage
mich sogar, ob Sie meinen Beitrag überhaupt
gelesen haben. Was Sie bringen, ist vielmehr
eine Art Rundumschlag gegen die «Linke»
als Ganzes und in der Behauptung, man habe
sich nie um spirituelle Dinge gekümmert,
zitieren Sie als vielleicht seltenes Beispiel der
Ausnahme Wilhelm Reich. Ist Ihnen etwa ein
Ernst Bloch unbekannt? Oder, um in unseren
Breiten zu bleiben, ein Leonhard Ragaz, ein
Konrad Farner, der Kreis um eben diese
Zeitschrift der «Neuen Wege», der «Christen
finden Sozialismus»?

Gewiss nicht — Sie erweisen sich als belesen
und «politisch» genug, wie aus Ihrem Text
hervorgeht. Was zu dieser Auslassung führt -
und dies ist nicht die Interpretation eines
Psychoanalytikers — ist evident: All diese
Beispiele sind Ihnen eben nicht «fundamentalistisch»

genug; denn es scheint, Sie halten
nichts von dialektisch denkenden, kritischen
Suchern, welche immanent eben gerade nicht
von irgendwelchen Ziellösungen, eines «neuen

linken Fundamentalismus» etwa, verführt
sind, sondern Lösungen und Weltbilder mit in
ihre Ideologiekritik einbeziehen. Sie halten
nicht wie Sie dafür, dass «in diesem Jahrhundert

ein Grossteil der (linken) Grundanliegen
realisiert sei» und dass es jetzt darum gehe,
dem rechtsdriftigen Fundamentalismus einen
linken Fundamentalismus entgegenzusetzen.

Ohne Würde im Materiellen
hat das Spirituelle keine Chance

Ihre Analyse mag zum Teil stimmen, wenn
Sie der Linken vorhalten, man habe sich nicht
genügend um spirituelle Bedürfnisse der

310



Menschen gekümmert, aber dies doch wohl
und richtigerweise, weil das Spirituelle
überhaupt erst eine Chance hat, wenn im
Materiellen Würde entstanden und dann der Blick
auf die Menschen und die Welt, auf den höheren

Sinn des Lebens so frei geworden ist, dass
das Spirituelle eben nicht — und das schimmert

auch in Ihren Ausführungen immer wieder

als Risiko durch — Surrogat für das viel
spürbarere und erlebbare Sein wird, über das
sich die Mächtigen und Pfaffen schon immer
zynisch hinweggesetzt haben.

Es erstaunt mich immer wieder, aus
«linken» Köpfen zu hören, unsere Anliegen seien
doch jetzt längst verwirklicht, ein «New Age»
sei hereingebrochen und die Linke müsse sich
«fundamentalistisch» umbesinnen. Muss ich
Ihnen wirklich aufzählen, was für uns nicht
verwirklicht ist? Der Umgang mit den
Asylsuchenden etwa im eigenen Land? Die
wirtschaftliche Ausbeutung gegen den stumm
gewordenen Normalbürger? Gegen die Frauen?
Die Aufrüstung? Die Verdummung der Völker

(bis tief in den Osten) durch den Konsum,
die Medien? Die Ausbeutung der Dritten
Welt nach klassischen Klassenmustern? Der
Rassismus der Gentechnologie? Der Rassismus

im Alltag? Die Emarginierung grosser
Bevölkerungsteile (Arbeitslose, Frauen, Alte,

Kranke, Andersartige etc.) aus der Mitte
des realen Lebens? Und für all dies haben Sie
ein Rezept gefunden: einen Fundamentalismus

der Linken. Potztuusig! Sie wollen eine
Narkose durch eine andere ersetzen, den
politischen Radikalismus in spirituellen
Fundamentalismus verwandeln, links statt rechts,
Soihäfeli, Soideckeli.

Der Sinn des Lebens wird im Kampf
ums Leben bewusst

Meine Ansicht (in meinem Beitrag ohne
weiteres erkennbar) bleibt: Es kann für die Linke
keinen Fundamentalismus geben und schon

gar keine Werbeschlacht zwischen rechtem
und linkem Fundamentalismus etwa. Aber
wir haben uns um die Nischen vermehrt zu
kümmern, in welchen sich reaktionärer
Fundamentalismus einnisten kann. Der Sinn des
Lebens wird im Kampf ums Leben bewusst,
nicht in der Krönung des Transzendentalen
zum einzig wahren Bedürfnis der Menschen.
Gibt die Linke ihre dialektische,
widerspruchsvolle Haltung auf und wendet sie sich

nur abstrakten Zielen und Lösungen zu, so
verliert sie ihre charakteristische Substanz,
auch diejenige ihrer wandlungsfähigen Utopie

einer diesseitigen Gerechtigkeit für alle
Menschen. Religiöse Bedürfnisse müssen
darin Platz finden, aber nicht, wie Sie postulieren,

als hegemoniales Element, sondern als
Eines von Vielem. Ich weiss, das macht halt
alles so viel komplizierter, nicht aber, wie Sie
entschieden haben, hoffnungsloser.

Mit einem guten linken,
««fundamentalistischen Gruss

Berthold Rothschild

Beiträge zur
sozialistischen Politik 15

68 - Bruch und Kontinuität
Mai 68 — Spontaneität, Studenten- und
Arbeiterkämpfe, Staatsgewalt; Rock und
Rebellion; Autoritätskritik, Utopie, Emanzipation,
Organisation; Frauenaufbruch; Psychoanalyse;
Selbstverwaltung; politischer Schweizer Film

J. P. Sartre, F. Fröbel, M. Schäfer
E. Fromm, R. Gretler, Bird, Th. Pinkus
V. Hinn, E. Modena, H.P. Vieli, M. Knauer

Diskussion

CH-Geschichtsschreibung: Briefwechsel
A. Tanner / N. Meienberg
US-Expansionismus seit 1945: H. Dieterich
IWF, Schuldenkrise, Weltwirtschaft: G. Trepp

Berichte
Bern: CH-Drittwelt-Bewegungen und IWF
La Habana: Psychologie und Marxismus in Kuba

Rezensionen / Zeitschriftenschau

8 Jg/Heft 15-Juni 1988

Bestellungen an:

WIDERSPRUCH, Postfach, 8026 Zurich
Einzelheft: Fr. 12.--

Abonnement: Fr. 21.--/Jahr, 2 Hefte, inkl. Porto und Vers.

311


	Überlegungen zum Begriff und zum Wesen des Fundamentalismus
	Anhang

