Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 4

Artikel: Furchtbarer Gott - lieber Gott? : Zu einer falschen Gegenuberstellung
von Altem und Neuem Testament

Autor: Schroer, Silvia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Silvia Schroer

Furchtbarer Gott — lieber Gott?

Zu einer falschen Gegeniiberstellung von Altem und

Neuem Testament

«Wissen Sie, mit diesem grausamen und
furchtbaren Gott des Alten Testaments
kann ich ja nun wirklich gar nichts mehr
anfangen. Sind wir nicht durch Jesus und
das Neue Testament langst iiber diesen
Gott hinaus? Gilt das denn noch, was da
von Gott im Alten Testament gesagt
wird?» — Solche oder dhnliche Zweifel an
der Giiltigkeit des alttestamentlichen
Gottesbildes hort oder liest man recht
haufig. Vor allem Frauen stellen immer
ofter und zu Recht diese Fragen. Denn
wer wollte es bestreiten: Der Gott des
Alten Testaments tritt als oberster Herr-
scher, Richter, Konig und Patriarch auf,
sein Handeln und Denken entspricht kei-
neswegs feministischen Anspriichen,
auch vor der UNO hitte er heute Miihe,
sein Verhalten zu rechtfertigen. Da wirkt
das Gottesbild des Neuen Testaments
doch den modernen Verhiltnissen ent-
sprechender, humaner, wohl auch etwas
«dezenter». Dieser Gott ist uns vertraut
als liebender, barmherziger Gott, ein
Gott, dem es um das Leben seiner Men-
schen geht.

Haben wir also den Gott des Alten Te-
staments endgiiltig hinter uns gelassen,
oder schleppen wir ihn nur noch als lasti-
ges Requisit im biblischen und kirchli-
chen Gepack mit uns herum? Vielleicht
sollten wir den alttestamentlichen Gott
doch nicht zu voreilig verabschiedemn. Er-
stens sind Jesus und das Neue Testament
ohne die alttestamentliche Geschichte,
ohne den Gott Israels undenkbar. Das
Neue Testament wurde aus der Kultur
und Religion heraus geboren, die im Al-
ten Testament mit Textzeugnissen von

110

etwa 1000 Jahren bezeugt sind. Oder an-
ders gesagt, auch Jesus war ein echter Ju-
de. Und zweitens appellieren jiidische
Feministinnen an christliche Frauen und
Manner, nicht in antisemitische Kli-
schees zu verfallen, indem wir Jesus und
die friihe Kirche als die Uberwindung des
jidischen Glaubens und Patriarchats
hinstellen. !

Um diesen Appell aufzugreifen, soll
hier bewusst einmal Gemeinsamkeiten
im Gottesbild des Alten und des Neuen
Testaments nachgespiirt und gezeigt
werden, dass dieser Gott trotz vieler Ver-
dnderungen doch auch derselbe geblie-
ben ist, dass es da eine Kontinuitat gibt
zwischen dem Alten und dem Neuen Te-
stament. Es soll das Reden von Gott im
Alten Israel, zur Zeit Jesu und eben auch
heute auf seine Funktion in einer ganz
bestimmten geschichtlichen und gesell-
schaftlichen Wirklichkeit hin untersucht
werden. Denn nichts, was je iiber Gott
gesagt wurde, ist objektiv im Sinne eines
Steckbriefes. Aber wie liber Gott geredet
wird, welche Bilder die Menschen sich
von ihm machen, wie sie ihre Erfahrun-
gen mit ihm/ihr formulieren, das sagt
sehr viel iiber die Menschen, iiber ihre
Welt, iiber ihre Hoffnungen und Angste
aus.

Gottes Zorn und Strafe . ..

Gott ist ein gerechter Richter
und ein Gott der tdglich straft,

heisst es in Psalm 7. Mit dem strafenden
Richtergott sind viele Menschen, vor al-
lem der ilteren und mittleren Genera-



tion, als Kinder schon, eingeschiichtert
worden. Ein fiirchterlicher Gott ist das,
der da alles sieht und notiert und nachher
fir jedes Vergehen Rechenschaft ver-
langt und Strafe iibt.

In den Psalmen ist sehr oft vom rich-
tenden Gott diec Rede. Aber da wird er
nicht als schlechtes Erziehungsmittel ge-
gen kleine Kinder eingesetzt. Wenn der
Beter des Psalms Gott zu Hilfe gegen die
Feinde anruft oder wenn Gottes Hilfe fiir
Israel beschworen und gepriesen wird,
dann geht es nicht um willkiirlichen
Mord und Totschlag, sondern um den
Schutz derer, die Schutz brauchen. Als
kleines Land inmitten imperialistischer
Grossmachte ist Israel geschichtlich fast
immer in der Situation des Ohnmaéchti-
gen gewesen, es drohte immer Gefahr,
von den Philistern, von den Agyptern,
von den Assyrern, von den Babyloniern.

Furchtbar bist du, herrlich,
von den ewigen Bergen her.
Zur Beute wurden die Tapferen,
sanken hin in ihren Schlaf.
Allen Kriegshelden versagte die Kraft.
Vor deinem Schelten, o Gott Jakobs,
versank in Betiubung so Reiter wie Ross.
Furchtbar bist du!
Wer kann bestehen
vor dir ob deines Zorns?
Vom Himmel herab
verkiindest du Gericht —
die Erde erschrickt und verstummit,
wenn Gott sich erhebt zum Gericht,
allen Gebeugten auf Erden zu helfen.
(Ps 76, 5—10)

Bilder von einem Tag des Zorns, einem
Tag also, an dem der Gott Israels die Er-
de richtet, sind ein Aufschrei des Prote-
stes gegen die militdrische Ubermacht
von Ross und Reiter, gegen die imperia-
listischen Riesen also, die Israel mit
Krieg und Tributen quilen. Gott aber
wird Israel nicht im Stich lassen, Israel
weiss: sein Anwalt lebt.

Furchtbar ist er, weil er den Hochmut
der Mdchtigen dampft und furchtbar ist er
den Konigen der Erde. (Ps 76, 13)

Selbstgerecht mogen uns viele Psalmen
erscheinen, in denen der Beter die Strafe
Gottes auf seine personlichen Feinde
herabwiinscht:

Stehe auf, o Herr,

hilf mir, mein Gott!

Denn du zerschlagst

all meinen Feinden den Backen,

der Gottlosen Zdhne zerschmetterst du.
(Ps 3, 8)

Meine Gegner sollen zuschanden werden,
dein Knecht aber moge sich freuen!
Meine Widersacher miissen

mit Schmach sich bedecken,

in thre Schande sich hiillen

wie in einen Mantel.

Ich will den Herrn laut preisen

mit meinem Munde,

inmitten der Menge

will ich ihn loben.

Denn er steht dem Armen

zur Rechten,
ihm zu helfen vor denen,
die ihn verdammen.  (Ps 109, 28—31)

Solche Texte liessen sich beliebig ver-
mehren. Immer fordert ein Gerechter,
ein Zadik, ein Mensch, der nach Gottes
Willen lebt, Hilfe an gegen die Feinde,
die Gottlosen, die Widersacher. Das sind
sicher oft sehr konkrete Bedranger ge-
wesen. Leute von der Gesinnung eines
Ahab, der dem Nabot seinen Weinberg
wegnehmen will und dabei vor einem Ju-
stizmord nicht zuriickscheut (1 Kon 21);
Leute, die unschuldige kleine Bauern er-
pressen, ihnen Land und Haus wegneh-
men; Leute, dic mittellose Witwen aus-
nutzen und sich nicht scheuen, den Ar-
men den einzigen Mantel als Pfand zu
nehimen.

Gott ist der Anwalt der Elenden und
Gedrlickten, der Witwen und der Wai-
sen. Mit scharfer Sprache haben sich Is-

111



raels Propheten immer wieder im Namen
Gottes gegen das Unrecht in Israel selbst
erhoben:

Sie hassen den, der im Tor fiir das Recht
eintritt,

und verabscheuen den, der die Wahrheit
redet. '

Darum weil ihr den Geringen zertretet
und

Abgaben von Korn von ihm nehmt —

wohl habt ihr Hdauser aus Quadern
gebaut,

doch ihr werdet nicht darin wohnen,

wohl habt ihr kostliche Weinberge
gepflanzt,

doch ihren Wein werdet ihr nicht trinken.

Denn ich weiss, eurer Freveltaten sind
viel,

und zahlreich sind eure Siinden,

die ihr den Unschuldigen bedringt

und Bestechung nehmt und den Armen
im Gericht unterdriickt.

(Amos 5, 10—12)

Gott also schafft denen Recht, die nicht
Recht bekommen, den Kleinen, die kein
Geld und zu wenig Beziehungen haben,
um gegen die Korruption der Richter
und Klager etwas ausrichten zu konnen.
Gott selbst wird das Recht wiederher-
stellen.

. « .als Parteinahme
fiir die Unterdriickten

So gesehen, das heisst geschichtlich be-
trachtet, ist der furchtbare Gott mit sei-
nen Gerichtsdrohungen gar kein
schrecklicher Gott, sondern ein trosten-
der, ein trostlicher Gott, gerade weil er
straft. Wenn sich in uns heute dennoch
viel gegen diesen Rachegott straubt, so
héangt das sicher nicht damit zusammen,
dass wir friedfertiger wiren als die dama-
ligen Menschen. Unser Unverstdndnis
gegeniiber dem Rachegott ist vielmehr
unlosbar verbunden mit unserer Lebens-
situation. Wir wahnen und wiegen uns in
Sicherheit und in einigem Wohlstand, wir
konnen uns viel zu wenig vorstellen, aus

112

welchen Situationen heraus zum Beispiel
die Psalmen gebetet wurden.

Ein Priester, der seit Jahren in Peru
mit einfachen Campesinos zusammen-
lebt, erziéhlte einmal, die Bedeutung der
Rachepsalmen sei ihm erst bei diesen
Menschen aufgegangen. Die entrechte-
ten Bauern in Peru konnen diese Psal-
men lesen und darin Starkung finden:
Gott ist auf ihrer Seite. Er wird ihnen
endlich zum Recht verhelfen. Er ist ein
gerechter Richter, wahrend die weltliche
Justiz korrupt und unzuverlassig ist. In
vielen Liandern, wo Unterdriickung
herrscht, wird es ganz dhnlich sein. Ein
schwarzer Mann, eine schwarze Frau in
Siidafrika werden weniger Mithe haben
mit diesen Psalmen als wir. Gott nimmt
Partei fur die Unterdriickten, er nimmt
sehr konkret Partei. Das geht nicht laut-
und schmerzlos vor sich. Das bedeutet
Schrecken fiir die, die etwas zu verlieren
haben, die Machtigen, die Reichen, die
Einflussreichen.

Auch die Maria im Lukasevangelium
betet:

Er hat Macht geiibt mit seinem Arm,
er hat zerstreut, die hochmiitig sind
in ihres Hérzens Sinn;
er hat Gewaltige von den Thronen
gestossen
und Niedrige erhoht.
Hungrige hat er mit Giitern erfiillt
und Reiche leer hinweggeschickt.
(Lk 1, 51-53)

Im Magnifikat haben sich diese Verse
unbeanstandet bis in unsere Kirchenge-
sangbiicher gehalten. Aber sprechen
nicht auch sie von einem parteiischen, ja
gewalttatigen Gott?

Zweifellos wird im Neuen Testament
seltener in dieser Weise von Gott gespro-
chen als im Alten. Man scheute sich
tiberhaupt, den Namen Gottes auszu-
sprechen, sprach stattdessen von «den
Himmeln» und brauchte Passivformulie-
rungen wie «deine Suinden sind dir verge-
ben» statt «Gott hat dir deine Siinden



vergeben». Wenn wir diese vorsichtigere
Sprechweise beriicksichtigen, gibt es im
Neuen Testament aber neben vielen
Aussagen und Bildern iiber Gottes Liebe
und Barmherzigkeit auch solche, die un-
serem Bild von einem ligben Gott wenig
entsprechen.

Darauf fing er an, die Stddte, in denen die

meisten seiner machtvollen Taten gesche-

hen waren, zu schelten, weil sie nicht Bus-

se taten:

Wehe dir, Chorazin, wehe dir Bethsaida.

Denn wenn in Tyrus und in Sidon

die machtvollen Taten geschehen wdren,

die bei euch geschehen sind,

so hdtten sie lingst in Sack und Asche
Busse getan.

Ja, ich sage euch: Tyrus und Sidon

wird es am Tage des Gerichtes ertraglicher
ergehen als euch.

Und du, Kapharnaum,

wirst du bis zum Himmel erhoben werden?

Nein, ins Totenreich wirst du hinabfahren.

Denn wenn in Sodom die machtvollen
Taten geschehen wiren,

die bei dir geschehen sind,

stande es heute noch.

Ja, ich sage euch, dem Lande Sodom

wird es am Tage des Gerichtes ertriglicher
ergehen als dir. (Mt 11, 20—24)

Wer anders als Gott sollte es sein, der das
hier angedrohte Gericht inszeniert?
Oder wer anders als Gott sollte die We-
herufe der Bergpredigt zur Erfiillung
bringen?

Wehe euch, die ihr jetzt satt seid,
denn ihr werdet hungern.
Wehe euch, die ihr jetzt lacht,
denn ihr werdet trauern und weinen.
(Lk 6, 25)

Ist also nicht auch der Gott des Neuen
Testaments ein Richter, der am Ende der
Tage Gericht halt und in Finsternis ver-
dammen kann, wo «Heulen und Zahne-
knirschen» ist? Auch zur Zeit Jesu und
der ersten Gemeinden ist das Wissen

nicht verlorengegangen, dass Gott seine
liebende Seite auch abwenden kann, dass
es eine Zeit der Entscheidung gibt und
ein Zuspat. Besonders eng trifft sich das
Gottesbild der Geheimen Offenbarung
wieder mit dem Gottesbild Israels. Inden
Endzeitvisionen dieses Buches wird mit
vielen Schreckensbildern der Anbruch
eines neuen Zeitalters geschildert; die al-
te Welt geht zugrunde, Gott lasst das Ge-
richt iiber sie kommen, das neue Jerusa-
lem wird gebaut. Solch ein Buch war in
der Zeit der Christenverfolgungen den
bedriangten Gemeinden Trost und Stéar-
kung, eine Zusicherung, dass Gott selbst
die Verfolger, das romische Staatsunge-
heuer, strafen wird, am Tag seines Zorns.

Der freundliche Gott —
keine neue Entdeckung Jesu

Der Gott Jesu und der ersten Christen
und Christinnen war sicher nicht in erster
Linie ein strafender, fiirchterlicher Gott,
sondern ein liebender Gott, den Jesus
Abba, Vater, nennt, ein Gott, zu dem
man Vertrauen haben darf, der sich der
Menschen annimmt wie ein Hirt seiner
Schafe, der sich iiber die Bekehrung ei-
nes Siinders mehr freut als iiber zehn Ge-
rechte. Ein menschenfreundlicher, giiti-
ger Gott ist er:

Bittet, so wird euch gegeben werden,

suchet, so werdet ihr finden,

klopfet an, so wird euch aufgetan werden!

Denn wer bittet, empfingt und wer sucht,
findet,

und wer anklopft, dem wird aufgetan
werden.

Oder welcher Mensch ist unter euch,

der seinem Sohn, wenn er ihn um ein Brot
bittet, einen Stein gibe,

oder auch, wenn er um einen Fisch bittet,
ihm eine Schlange gdbe?

Wenn nun ihr, die ihr doch bose seid,

euren Kindern gute Gaben zu geben wisst,

wieviel mehr wird euer Vater in den
Himmeln

denen Gutes geben, die ihn bitten!

Mt 7,7-11)

113



Auch in der Geheimen Offenbarung
wird dieser Gott in einer der grossartig-
sten Visionen der Bibel als liebender,
den Menschen naher Gott beschrieben.
Im neuen Jerusalem wird Gott sein Zelt
unter den Menschen errichten:

Er wird bei ihnen wohnen,

und sie werden sein Volk sein,

und Gott selbst wird bei ihnen sein.

Und er wird alle Trinen abwischen von
ihren Augen

und der Tod wird nicht mehr sein,

und kein Leid noch Geschrei noch
Schmerz wird mehr sein,

denn das Erste ist vergangen.
(Of 21, 3—4)

Trotzdem ist der menschliche Gott keine
neue Entdeckung Jesu und der frithen
Christen und Christinnen. Schon der
Prophet Hosea greift in einer Zeit der
Krise, kurz vor dem endgiiltigen Zusam-
menbruch des Nordreichs Israel auf ein
trostliches Gottesbild zuriick. Er be-
schreibt, wie die Alttestamentlerin Helen
Schiingel-Straumann? erstmals herausar-
beitet, Jahwe als Mutter, die den Saug-
ling Israel grossgezogen hat und es nicht
tibers Herz bringt, das Kind zu verstossen:

Als Israel jung war, gewann ich ihn lieb,

aus Agypten rief ich meinen Sohn.

Doch wie ich sie rief,

so liefen sie von mir weg,

den Baalen opferten sie,

und den Bildern rdaucherten sie.

Dabei war ich es doch, der Efraim gestillt
hat,

indem ich ihn auf meine Arme nahm.

Sie jedoch begriffen nicht,

dass ich sie pflegte.

Mit menschlichen Seilen zog ich sie,

mit Stricken der Liebe.

Und ich war fiir sie wie solche,

die einen Sdugling an ihren Busen heben

und ich neigte mich zu ihm,

um ihm zu essen zu geben . .

Wie soll ich dich preisgeben, Efraim,

ich dich aufgeben, Israel? (Hos11,1-8)

114

Zweihundert Jahre spiter, nach der Ka-
tastrophe des Siidreichs, trostet auch der
Prophet Deuterojesaja das Volk mit dhn-
lichen Bildern. Jahwe als Mutter ist ein
Bild, das die Giite und Fiirsorge Gottes
besonders konkret macht. In abstrakte-
rer Weise oder mit anderen Bildern
preist das Alte Testament immer wieder

- Jahwes Barmherzigkeit und Huld.

Die Weisheitstradition
der ganzen Bibel

Die giitige Seite des Gottes Israel ist im
Alten Testament auch im Bild von der
Weisheit, Chokmah, greifbar. In Israel
hat es neben der priesterlichen Verwal-
tung des Zugangs zum Heiligen, neben
der prophetischen Verkiindigung des
Willens Jahwes auch Weisheitslehrer
und -schulen gegeben, die durch Alltags-_
beobachtung die Gesetze der Welt und”
den Willen Gottes zu finden suchten.
Und in diesen Weisheitsschulen hat man
sich die Chokmabh, griechisch Sophia, als
Frau vorgestellt, als Mutter, Geliebte,
Schwester derer, die nach Weisheit stre-
ben.? In welchem Verhiltnis sie zum
Gott Israel genau stand, scheint diese
Weisheitslehrer nicht allzu sehr beschaf-
tigt zu haben, denn da wird viel Wider-
spriichliches berichtet. Im Buch der
Spriiche erfreut die Weisheit den Schop-
fergott durch ausgelassene Scherze und
akrobatische Ténze (Spr 8, 22—31). An
anderen Stellen wieder wird sie mit Gott
identifiziert, so wenn im Buch der Weis-
heit das Exodus-Geschehen in der «sie»-
Form erzahlt wird. Frau Weisheit ist also
so etwas wie die personifizierte Giite und
Menschenfreundlichkeit des alttesta-
mentlichen Gottes. Und gerade die
Weisheitstradition hat das Gottesbild Je-
su und der ersten Gemeinden sehr stark
gepragt. Jesus verstand sich selbst als
letzten Propheten der Sophia und Mat-
thdus identifiziert ihn sogar mit der So-
phia. Jesus ist die zu den Menschen ge-
kommene Freundlichkeit Gottes.



Auf zu mir, alle ihr Miihseligen und
Beladenen,

und ich werde euch ausruhen lassen.

Nehmt mein Joch auf euch und lernt von
mir,

denn sanftmiitig bin ich und demiitigen
Herzens,

und ihr werdet Ruhe finden fiir eure
Seelen.

Denn mein Joch ist bekommlich und
meine Last ist leicht. (Mt 11, 28—30)

Wenn der Evangelist Jesus so sprechen
lasst, diirften sich die damaligen Horer
und Horerinnen an Texte wie die folgen-
den aus dem Buch Jesus Sirach erinnert
haben, wo vom angenehmen und kostba-
ren Joch der Weisheit die Rede ist:

.. .hast du die Weisheit ergriffen,
so lass sie nicht mehr los.

Denn zuletzt wirst du Ruhe bei ihr finden,
und sie wird sich dir in Wonne verwandeln.
Ihre Fesseln werden dir zur guten Wehr
und ihre Bande zum goldgewirkten Kleid.
Eine Goldbarre wird ihr Joch sein,

und ihre Stricke Purpurfiden.
(Sir 6, 27-30)

Kauft euch die Weisheit — ohne Geld!
Beugt euren Nacken unter ihr Joch,
und euer Herz moge ihre Last tragen,
nahe ist sie denen, die sie suchen,

und wer sich redlich miiht,
der findet sie. (Sir 51, 25-26)

Auch im Johannesevangelium spricht Je-
sus oft als Weisheit, Sophia Gottes:

Ich bin das Brot des Lebens,

wer zu mir kommt, wird nicht hungern,
und wer an mich glaubt,
wird nimmermehr diirsten. (Joh 6, 35)
Damit iiberbietet Jesus die Rede der
Weisheit, die in Jesus Sirach wie eine
Baumgottin® einlddt:

Kommt her zu mir, die ihr meiner
begehret,

und sdttigt euch an meinen Friichten!

Denn mein zu gedenken ist siisser als
Honig,

und mich zu besitzen geht iiber Honig-
waben.

Wer von mir isst, wird weiter nach mir
hungern,

und wer von mir trinkt, wird weiter nach
mir diirsten. (Sir 24, 19-21)

Das Alte und das Neue Testament sind
sich also doch nicht so fremd, wie es zu-
nachst den Anschein hat. Aber meistens
kennen wir das Alte Testament und seine
Hintergrinde weniger gut als die des
Neuen, bedenken wir zuwenig, dass das
Alte Testament sich an ein ganzes Volk
richtet, nicht wie das Neue an kleine Ge-
meinden.

Von den drei Traditionsstringen Ge-
setz, Propheten und Weisheit erhalten in
den Evangelien die beiden letzten gros-
ses Gewicht, insofern Jesus die Tradition
der Propheten weiterfiihrt und der Gott
der Evangelien sehr weisheitlich gepragt
ist. Fiir die kleinen Leute in Paldstina un-
ter romischer Besatzung war dieser Gott
Jesu wirklich ein leichtes Joch. Und des-
halb war er ein- Argernis fiir die Geset-
zeslehrer und Pharisiaer, die den Willen
Gottes durch genaue Einhaltung von Ge-
setzen und Geboten und Opfervorschrif-
ten zu erfiillen suchten. Die Kritik aber
an solchen sehr frommen Leuten ist kei-
ne Erfindung des Neuen Testaments.
Auch sie hat ihre Wurzeln in der Kritik
der alttestamentlichen Propheten, dass
Jahwe Liebe will und nicht Opfer.

Dass Gott Liebe ist, ist die Botschaft
der ganzen Bibel. Und gerade seine Lie-
be ist es, die Parteinahme fiir die Klei-
nen, Freude iiber die Umkehrenden,
aber auch gerechten Zorn gegen die Un-
terdriicker seines Volkes hervorruft. Der
schreckliche Gott hat seinen Platz nicht
in der Kindererziechung, sondern im
Kampf gegen Ungerechtigkeit, vielleicht
auch als Trost in der Verzweiflung.

Der freundliche liebe Gott aber ist
kein weiches Ruhekissen fiir Wohlstands-

115



christen und -christinnen. Wenn im Na-
men dieses Gottes statt Befreiung und
Aufbruch nur noch Zuriickhaltung in al-
len politischen Fragen gepredigt wird,
wenn im Namen dieses Gottes nur noch
Unbesorgtheit und Gedankenlosigkeit
abgesegnet werden, dann ist das nicht
mehr der biblische Gott, sondern Heu-
chelei, dann missbrauchen wir die Rede
von Gott. Oder biblisch gesprochen:
dann wird der Name Gottes gelastert.

1 Schon 1978 hat die Jiidin und Feministin Judith
Plaskow davor gewarnt, das Judentum fiir die Ge-
burt des Patriarchats verantwortlich zu machen.
Seit iiber einem Jahr wird, vor allem in der BRD, ei-
ne heftige innerfeministische Diskussion iiber den
Vorwurf des Antijudaismus an christliche Theolo-
ginnen und Exegetinnen gefiihrt. Vgl. dazu Schlan-
.genbrut — Streitschrift fiir feministisch und religios
interessierte Frauen, Nr. 16 und 17/1987; sowie

M.-Th. Wacker (Hg.), Der Gott der Méinner und
die Frauen, Diisseldorf 1987.

2 H. Schiingel-Straumann, Gott als Mutter in Ho-
sea 11, Tiibinger Theologische Quartalschrift 166/
1986, S. 119—134. — Zur feministischen Analyse
des Gottesbildes bei Hosea vgl. jetzt auch den Bei-
trag von M.-Th. Wacker a.a.O. und F. van Dijk-
Hemmes, Als HIHIY tot hart spreekt. Een visie op
Hosea 2, in: Ernst van Alphen en Irene de Yong,
Door het oog van de tekst. Essays voor Mieke Bal
over visie, Muidenberg 1988.

3 Zum folgenden vgl. auch meinen Beitrag: Der
Geist, die Weisheit und die Taube. Feministisch-
kritische Exegese eines neutestamentlichen Sym-
bols auf dem Hintergrund seiner altorientalischen
und  hellenistisch-friihjiidischen = Traditionsge-
schichte, in: Feministische Zeitschrift fiir Philoso-
phie und Theologie 33/1986, S. 197—-225.

4 Die Baumgo6ttin-Tradition ist in meinem Beitrag
zur Festschrift fiir H. und O. Keel-Leu ausfiihrlich
dargestellt: Die Zweiggdttin in Paléstina/Israel.
Von der Mittelbronze-Zeit bis zu Jesus Sirach, in:
Jerusalem. Texte — Bilder — Steine, NTOA 6, Frei-
burg i.Ue./Géttingen 1987, S. 201-225.

BT T Y o i Lo 700 R = DO R B R
Stellungnahme feministischer Theologinnen zum Vorwurf

des Antijudaismus

Die christliche Theologie ist von ihren Urspriingen her mit antijiidischen Denkmustern durch-
setzt. Sie hat Anteil am Antijudaismus und daher auch Mitschuld am Antisemitismus und sei-
nen geschichtlichen Auswirkungen. Darum ist alle christliche Theologie nach Auschwitz zur
selbstkritischen Reflexion und Verdnderung ihrer Methoden und Aussagen gerufen.

Auch wir als feministische Theologinnen schleppen das Erbe des christlichen Antijudaismus
mit uns und reproduzieren ihn — héufig unreflektiert —zum Beispiel in der Kritik am Patriarchat
des Judentums. Deshalb bekennen wir uns mitschuldig am christlichen Antijudaismus. Wir di-
stanzieren uns von theologischen Entwiirfen, die eine christliche Liebesreligion idealisieren
vor dem dunklen Hintergrund eines jiidischen Gottes, der zum Urbild des Patriarchats erklart
wird. Wir werden daran arbeiten, feministische Theologie weiterzuentwickeln unter folgenden
Gesichtspunkten:

— Kritik am Antijudaismus der herrschenden Exegese;

— Wahrnehmung des Selbstverstdndnisses jiidischer Traditionen, insbesondere rabbinischer
Uberlieferungen;

— Entdeckung jiidischer Frauengeschichte, nicht nur als Unterdriickungs-, sondern auch als
Befreiungsgeschichte;

— Entwicklung einer Jesusdeutung ohne jiidisches Feindbild.

Zugleich stellen wir fest:

Es ist ungerecht, pauschale Antisemitismusvorwiirfe an Einzelformulierungen festzuma-
chen, ohne die Gesamttendenz einer feministischen Autorin zu beriicksichtigen.

Es ist ungerecht, den Vorwurf des Antijudaismus allein an die Adresse der feministischen
Theologinnen zu richten, weil so der Schuldzusammenhang christlicher Theologie verschwie-
gen wird. Diese isolierte Diskussion, die den Antijudaismus in der herrschenden Theologie
nicht benennt, ist ein Versuch, die christliche Frauenbewegung zu diskreditieren.

Anne Jensen, Evi Krobath, Elisabeth Moltmann-Wendel, Elke Riiegger-Haller,
Luise Schottroff, Helen Schiingel-Straumann, Dorothee Solle

116



	Furchtbarer Gott - lieber Gott? : Zu einer falschen Gegenüberstellung von Altem und Neuem Testament

