
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 4

Artikel: Furchtbarer Gott - lieber Gott? : Zu einer falschen Gegenüberstellung
von Altem und Neuem Testament

Autor: Schroer, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Schroer

Furchtbarer Gott - Ueber Gott?
Zu einer falschen Gegenüberstellung von Altem und
Neuem Testament

«Wissen Sie, mit diesem grausamen und
furchtbaren Gott des Alten Testaments
kann ich ja nun wirklich gar nichts mehr
anfangen. Sind wir nicht durch Jesus und
das Neue Testament längst über diesen
Gott hinaus? Gilt das denn noch, was da
von Gott im Alten Testament gesagt
wird?» - Solche oder ähnliche Zweifel an
der Gültigkeit des alttestamentlichen
Gottesbildes hört oder liest man recht
häufig. Vor allem Frauen stellen immer
öfter und zu Recht diese Fragen. Denn
wer wollte es bestreiten: Der Gott des
Alten Testaments tritt als oberster
Herrscher, Richter, König und Patriarch auf,
sein Handeln und Denken entspricht
keineswegs feministischen Ansprüchen,
auch vor der UNO hätte er heute Mühe,
sein Verhalten zu rechtfertigen. Da wirkt
das Gottesbild des Neuen Testaments
doch den modernen Verhältnissen
entsprechender, humaner, wohl auch etwas
«dezenter». Dieser Gott ist uns vertraut
als liebender, barmherziger Gott, ein
Gott, dem es um das Leben seiner
Menschen geht.

Haben wir also den Gott des Alten
Testaments endgültig hinter uns gelassen,
oder schleppen wir ihn nur noch als lästiges

Requisit im biblischen und kirchlichen

Gepäck mit uns herum? Vielleicht
sollten wir den alttestamentlichen Gott
doch nicht zu voreilig verabschieden.
Erstens sind Jesus und das Neue Testament
ohne die alttestamentliche Geschichte,
ohne den Gott Israels undenkbar. Das
Neue Testament wurde aus der Kultur
und Religion heraus geboren, die im Alten

Testament mit Textzeugnissen von

etwa 1000 Jahren bezeugt sind. Oder
anders gesagt, auch Jesus war ein echter Jude.

Und zweitens appellieren jüdische
Feministinnen an christliche Frauen und
Männer, nicht in antisemitische
Klischees zu verfallen, indem wir Jesus und
die frühe Kirche als die Überwindung des

jüdischen Glaubens und Patriarchats
hinstellen.l

Um diesen Appell aufzugreifen, soll
hier bewusst einmal Gemeinsamkeiten
im Gottesbild des Alten und des Neuen
Testaments nachgespürt und gezeigt
werden, dass dieser Gott trotz vieler
Veränderungen doch auch derselbe geblieben

ist, dass es da eine Kontinuität gibt
zwischen dem Alten und dem Neuen
Testament. Es soll das Reden von Gott im
Alten Israel, zur Zeit Jesu und eben auch
heute auf seine Funktion in einer ganz
bestimmten geschichtlichen und
gesellschaftlichen Wirklichkeit hin untersucht
werden. Denn nichts, was je über Gott
gesagt wurde, ist objektiv im Sinne eines
Steckbriefes. Aber wie über Gott geredet
wird, welche Bilder die Menschen sich
von ihm machen, wie sie ihre Erfahrungen

mit ihm/ihr formulieren, das sagt
sehr viel über die Menschen, über ihre
Welt, über ihre Hoffnungen und Ängste
aus.

Gottes Zorn und Strafe —
Gott bt ein gerechter Richter
und ein Gott der täglich straft,

heisst es in Psalm 7. Mit dem strafenden
Richtergott sind viele Menschen, vor
allem der älteren und mittleren Generano



tion, als Kinder schon, eingeschüchtert
worden. Ein fürchterlicher Gott ist das,
der da alles sieht und notiert und nachher
für jedes Vergehen Rechenschaft
verlangt und Strafe übt.

In den Psalmen ist sehr oft vom
richtenden Gott die Rede. Aber da wird er
nicht als schlechtes Erziehungsmittel
gegen kleine Kinder eingesetzt. Wenn der
Beter des Psalms Gott zu Hilfe gegen die
Feinde anruft oder wenn Gottes Hilfe für
Israel beschworen und gepriesen wird,
dann geht es nicht um willkürlichen
Mord und Totschlag, sondern um den
Schutz derer, die Schutz brauchen. Als
kleines Land inmitten imperialistischer
Grossmächte ist Israel geschichtlich fast
immer in der Situation des Ohnmächtigen

gewesen, es drohte immer Gefahr,
von den Philistern, von den Ägyptern,
von den Assyrern, von den Babyloniern.

Furchtbar bist du, herrlich,
von den ewigen Bergen her.
Zur Beute wurden die Tapferen,
sanken hin in ihren Schlaf.
Allen Kriegshelden versagte die Kraft.
Vor deinem Schelten, o Gott Jakobs,
versank in Betäubung so Reiter wie Ross.
Furchtbar bbt du!
Wer kann bestehen
vor dir ob deines Zorns?
Vom Himmel herab
verkündest du Gericht —

die Erde erschrickt und verstummt,
wenn Gott sich erhebt zum Gericht,
allen Gebeugten auf Erden zu helfen.

(Ps 76, 5-10)

Bilder von einem Tag des Zorns, einem
Tag also, an dem der Gott Israels die Erde

richtet, sind ein Aufschrei des Protestes

gegen die militärische Übermacht
von Ross und Reiter, gegen die
imperialistischen Riesen also, die Israel mit
Krieg und Tributen quälen. Gott aber
wird Israel nicht im Stich lassen, Israel
weiss: sein Anwalt lebt.

Furchtbar ist er, weil er den Hochmut
der Mächtigen dämpft und furchtbar ist er
den Königen der Erde. (Ps 76, 13)

Selbstgerecht mögen uns viele Psalmen
erscheinen, in denen der Beter die Strafe
Gottes auf seine persönlichen Feinde
herabwünscht:

Stehe auf, o Herr,
hilf mir, mein Gott!
Denn du zerschlägst
all meinen Feinden den Backen,
der Gottlosen Zähne zerschmetterst du.

(Ps 3, 8)

Meine Gegner sollen zuschanden werden,
dein Knecht aber möge sich freuen!
Meine Widersacher müssen
mit Schmach sich bedecken,
in ihre Schande sich hüllen
wie in einen Mantel.
Ich will den Herrn laut preisen
mit meinem Munde,
inmitten der Menge
will ich ihn loben.
Denn er steht dem Armen
zur Rechten,
ihm zu helfen vor denen,
die ihn verdammen. (Ps 109, 28 — 31)

Solche Texte Hessen sich beliebig
vermehren. Immer fordert ein Gerechter,
ein Zadik, ein Mensch, der nach Gottes
Willen lebt, Hilfe an gegen die Feinde,
die Gottlosen, die Widersacher. Das sind
sicher oft sehr konkrete Bedränger
gewesen. Leute von der Gesinnung eines
Ahab, der dem Nabot seinen Weinberg
wegnehmen will und dabei vor einem
Justizmord nicht zurückscheut 1 Kön 21) ;

Leute, die unschuldige kleine Bauern
erpressen, ihnen Land und Haus wegnehmen;

Leute, die mittellose Witwen
ausnutzen und sich nicht scheuen, den
Armen den einzigen Mantel als Pfand zu
nehtnen.

Gott ist der Anwalt der Elenden und
Gedrückten, der Witwen und der Waisen.

Mit scharfer Sprache haben sich Is-

111



raels Propheten immer wieder im Namen
Gottes gegen das Unrecht in Israel selbst
erhoben:

Sie hassen den, der im Tor für das Recht
eintritt,

und verabscheuen den, der die Wahrheit
redet.

Darum weil ihr den Geringen zertretet
und

Abgaben von Korn von ihm nehmt —

wohl habt ihr Häuser aus Quadern
gebaut,

doch ihr werdet nicht darin wohnen,
wohl habt ihr köstliche Weinberge

gepflanzt,
doch ihren Wein werdet ihr nicht trinken.
Denn ich weiss, eurer Freveltaten sind

viel,
und zahlreich sind eure Sünden,
die ihr den Unschuldigen bedrängt
und Bestechung nehmt und den Armen

im Gericht unterdrückt.
(Amos 5, 10-12)

Gott also schafft denen Recht, die nicht
Recht bekommen, den Kleinen, die kein
Geld und zu wenig Beziehungen haben,
um gegen die Korruption der Richter
und Kläger etwas ausrichten zu können.
Gott selbst wird das Recht wiederherstellen.

.als Parteinahme
für die Unterdrückten
So gesehen, das heisst geschichtlich
betrachtet, ist der furchtbare Gott mit
seinen Gerichtsdrohungen gar kein
schrecklicher Gott, sondern ein tröstender,

ein tröstlicher Gott, gerade weil er
straft. Wenn sich in uns heute dennoch
viel gegen diesen Rachegott sträubt, so
hängt das sicher nicht damit zusammen,
dass wir friedfertiger wären als die damaligen

Menschen. Unser Unverständnis
gegenüber dem Rachegott ist vielmehr
unlösbar verbunden mit unserer
Lebenssituation. Wir wähnen und wiegen uns in
Sicherheit und in einigem Wohlstand, wir
können uns viel zu wenig vorstellen, aus

welchen Situationen heraus zum Beispiel
die Psalmen gebetet wurden.

Ein Priester, der seit Jahren in Peru
mit einfachen Campesinos zusammenlebt,

erzählte einmal, die Bedeutung der
Rachepsalmen sei ihm erst bei diesen
Menschen aufgegangen. Die entrechteten

Bauern in Peru können diese Psalmen

lesen und darin Stärkung finden:
Gott ist auf ihrer Seite. Er wird ihnen
endlich zum Recht verhelfen. Er ist ein
gerechter Richter, während die weltliche
Justiz korrupt und unzuverlässig ist. In
vielen Ländern, wo Unterdrückung
herrscht, wird es ganz ähnlich sein. Ein
schwarzer Mann, eine schwarze Frau in
Südafrika werden weniger Mühe haben
mit diesen Psalmen als wir. Gott nimmt
Partei für die Unterdrückten, er nimmt
sehr konkret Partei. Das geht nicht laut-
und schmerzlos vor sich. Das bedeutet
Schrecken für die, die etwas zu verlieren
haben, die Mächtigen, die Reichen, die
Einflussreichen.

Auch die Maria im Lukasevangelium
betet:

Er hat Macht geübt mit seinem Arm,
er hat zerstreut, die hochmütig sind
in ihres Herzens Sinn;
er hat Gewaltige von den Thronen

gestossen
und Niedrige erhöht.
Hungrige hat er mit Gütern erfüllt
und Reiche leer hinweggeschickt.

(Lk 1,51-53)

Im Magnifikat haben sich diese Verse
unbeanstandet bis in unsere
Kirchengesangbücher gehalten. Aber sprechen
nicht auch sie von einem parteiischen, ja
gewalttätigen Gott?

Zweifellos wird im Neuen Testament
seltener in dieser Weise von Gott gesprochen

als im Alten. Man scheute sich
überhaupt, den Namen Gottes
auszusprechen, sprach stattdessen von «den
Himmeln» und brauchte Passivformulierungen

wie «deine Sünden sind dir vergeben»

statt «Gott hat dir deine Sünden

112



vergeben». Wenn wir diese vorsichtigere
Sprechweise berücksichtigen, gibt es im
Neuen Testament aber neben vielen
Aussagen und Bildern über Gottes Liebe
und Barmherzigkeit auch solche, die
unserem Bild von einem lieben Gott wenig
entsprechen.

Darauffing er an, die Städte, in denen die
meisten seiner machtvollen Taten geschehen

waren, zu schelten, weil sie nicht Busse

taten:
Wehe dir, Chorazin, wehe dir Bethsaida.
Denn wenn in Tyrus und in Sidon
die machtvollen Taten geschehen wären,
die bei euch geschehen sind,
so hätten sie längst in Sack und Asche

Busse getan.
Ja, ich sage euch: Tyrus und Sidon
wird es am Tage des Gerichtes erträglicher

ergehen als euch.
Und du, Kapharnaum,
wirst du bb zum Himmel erhoben werden?
Nein, ins Totenreich wirst du hinabfahren.
Denn wenn in Sodom die machtvollen

Taten geschehen wären,
die bei dir geschehen sind,
stände es heute noch.
Ja, ich sage euch, dem Lande Sodom
wird es am Tage des Gerichtes erträglicher

ergehen als dir. (Mt 11, 20-24)

Wer anders als Gott sollte es sein, der das
hier angedrohte Gericht inszeniert?
Oder wer anders als Gott sollte die
Weherufe der Bergpredigt zur Erfüllung
bringen?

Wehe euch, die ihr jetzt satt seid,
denn ihr werdet hungern.
Wehe euch, die ihr jetzt lacht,
denn ihr werdet trauern und weinen.

(Lk 6, 25)

Ist also nicht auch der Gott des Neuen
Testaments ein Richter, der am Ende der
Tage Gericht hält und in Finsternis
verdammen kann, wo «Heulen und
Zähneknirschen» ist? Auch zur Zeit Jesu und
der ersten Gemeinden ist das Wissen

nicht verlorengegangen, dass Gott seine
liebende Seite auch abwenden kann, dass
es eine Zeit der Entscheidung gibt und
ein Zuspät. Besonders eng trifft sich das
Gottesbild der Geheimen Offenbarung
wieder mit dem Gottesbild Israels. In den
Endzeitvisionen dieses Buches wird mit
vielen Schreckensbildern der Anbruch
eines neuen Zeitalters geschildert; die alte

Welt geht zugrunde, Gott lässt das
Gericht über sie kommen, das neue Jerusalem

wird gebaut. Solch ein Buch war in
der Zeit der Christenverfolgungen den
bedrängten Gemeinden Trost und
Stärkung, eine Zusicherung, dass Gott selbst
die Verfolger, das römische Staatsungeheuer,

strafen wird, am Tag seines Zorns.

Der freundliche Gott -
keine neue Entdeckung Jesu

Der Gott Jesu und der ersten Christen
und Christinnen war sicher nicht in erster
Linie ein strafender, fürchterlicher Gott,
sondern ein liebender Gott, den Jesus
Abba, Vater, nennt, ein Gott, zu dem
man Vertrauen haben darf, der sich der
Menschen annimmt wie ein Hirt seiner
Schafe, der sich über die Bekehrung
eines Sünders mehr freut als über zehn
Gerechte. Ein menschenfreundlicher, gütiger

Gott ist er:

Bittet, so wird euch gegeben werden,
suchet, so werdet ihr finden,
klopfet an, so wird euch aufgetan werden!
Denn wer bittet, empfängt und wer sucht,

findet,
und wer anklopft, dem wird aufgetan

werden.
Oder welcher Mensch ist unter euch,
der seinem Sohn, wenn er ihn um ein Brot

bittet, einen Stein gäbe,
oder auch, wenn er um einen Fisch bittet,

ihm eine Schlange gäbe?
Wenn nun ihr, die ihr doch böse seid,
euren Kindern gute Gaben zu geben wisst,
wieviel mehr wird euer Vater in den

Himmeln
denen Gutes geben, die ihn bitten!

(Mt7, 7-11)

113



Auch in der Geheimen Offenbarung
wird dieser Gott in einer der grossartigsten

Visionen der Bibel als liebender,
den Menschen naher Gott beschrieben.
Im neuen Jerusalem wird Gott sein Zelt
unter den Menschen errichten:

Er wird bei ihnen wohnen,
und sie werden sein Volk sein,
und Gott selbst wird bei ihnen sein.
Und er wird alle Tränen abwischen von

ihren Augen
und der Tod wird nicht mehr sein,
und kein Leid noch Geschrei noch

Schmerz wird mehr sein,
denn das Erste bt vergangen.

(Of 21, 3-4)

Trotzdem ist der menschliche Gott keine
neue Entdeckung Jesu und der frühen
Christen und Christinnen. Schon der
Prophet Hosea greift in einer Zeit der
Krise, kurz vor dem endgültigen
Zusammenbruch des Nordreichs Israel auf ein
tröstliches Gottesbild zurück. Er
beschreibt, wie die Alttestamentlerin Helen
Schüngel-Straumann2 erstmals herausarbeitet,

Jahwe als Mutter, die den Säugling

Israel grossgezogen hat und es nicht
übers Herz bringt, das Kind zu Verstössen:

Als Israel jung war, gewann ich ihn Heb, i

aus Ägypten rief ich meinen Sohn.
Doch wie ich sie rief,
so liefen sie von mir weg,
den Baalen opferten sie,
und den Bildern räucherten sie.
Dabei war ich es doch, der Efraim gestillt

hat,
indem ich ihn auf meine Arme nahm.
Sie jedoch begriffen nicht,
dass ich sie pflegte.
Mit menschlichen Seilen zog ich sie,
mit Stricken der Liebe.
Und ich war für sie wie solche,
die einen Säugling an ihren Busen heben,
und ich neigte mich zu ihm,
um ihm zu essen zu geben
Wie soll ich dich preisgeben, Efraim,
ich dich aufgeben, Israel? (Hos 11,1—8)

Zweihundert Jahre später, nach der
Katastrophe des Südreichs, tröstet auch der
Prophet Deuterojesaja das Volk mit
ähnlichen Bildern. Jahwe als Mutter ist ein
Bild, das die Güte und Fürsorge Gottes
besonders konkret macht. In abstrakterer

Weise oder mit anderen Bildern
preist das Alte Testament immer wieder
Jahwes Barmherzigkeit und Huld.

Die Weisheitstradition
der ganzen Bibel
Die gütige Seite des Gottes Israel ist im
Alten Testament auch im Bild von der
Weisheit, Chokmah, greifbar. In Israel
hat es neben der priesterlichen Verwaltung

des Zugangs zum Heiligen, neben
der prophetischen Verkündigung des
Willens Jahwes auch Weisheitslehrer
und -schulen gegeben, die durch
Alltagsbeobachtung die Gesetze der Welt und'
den Willen Gottes zu finden suchten.
Und in diesen Weisheitsschulen hat man
sich die Chokmah, griechisch Sophia, als
Frau vorgestellt, als Mutter, Geliebte,
Schwester derer, die nach Weisheit
streben.3 In welchem Verhältnis sie zum
Gott Israel genau stand, scheint diese
Weisheitslehrer nicht allzu sehr beschäftigt

zu haben, denn da wird viel
Widersprüchliches berichtet. Im Buch der
Sprüche erfreut die Weisheit den Schöpfergott

durch ausgelassene Scherze und
akrobatische Tänze (Spr 8, 22-31). An
anderen Stellen wieder wird sie mit Gott
identifiziert, so wenn im Buch der Weisheit

das Exodus-Geschehen in der «sie»-
Form erzählt wird. Frau Weisheit ist also
so etwas wie die personifizierte Güte und
Menschenfreundlichkeit des
alttestamentlichen Gottes. Und gerade die
Weisheitstradition hat das Gottesbild Jesu

und der ersten Gemeinden sehr stark
geprägt. Jesus verstand sich selbst als
letzten Propheten der Sophia und
Matthäus identifiziert ihn sogar mit der
Sophia. Jesus ist die zu den Menschen
gekommene Freundlichkeit Gottes.

114



Auf zu mir, alle ihr Mühseligen und
Beladenen,

und ich werde euch ausruhen lassen.
Nehmt mein Joch auf euch und lernt von

mir,
denn sanftmütig bin ich und demütigen

Herzens,
und ihr werdet Ruhe finden für eure

Seelen.
Denn mein Joch ist bekömmlich und

meine Last ist leicht. (Mt 11, 28—30)

Wenn der Evangelist Jesus so sprechen
lässt, dürften sich die damaligen Hörer
und Hörerinnen an Texte wie die folgenden

aus dem Buch Jesus Sirach erinnert
haben, wo vom angenehmen und kostbaren

Joch der Weisheit die Rede ist:

.hast du die Weisheit ergriffen,
so lass sie nicht mehr los.
Denn zuletzt wirst du Ruhe bei ihr finden,
und sie wird sich dir in Wonne verwandeln.
Ihre Fesseln werden dir zur guten Wehr
und ihre Bande zum goldgewirkten Kleid.
Eine Goldbarre wird ihr Joch sein,
und ihre Stricke Purpurfäden.

(Sir 6, 27-30)

Kauft euch die Weisheit — ohne Geld!
Beugt euren Nacken unter ihr Joch,
und euer Herz möge ihre Last tragen,
nahe ist sie denen, die sie suchen,
und wer sich redlich müht,
der findet sie. (Sir 51, 25—26)

Auch im Johannesevangelium spricht Jesus

oft als Weisheit, Sophia Gottes:

Ich bin das Brot des Lebens,
wer zu mir kommt, wird nicht hungern,
und wer an mich glaubt,
wird nimmermehr dürsten. (Joh 6, 35)

Damit überbietet Jesus die Rede der
Weisheit, die in Jesus Sirach wie eine
Baumgöttin4 einlädt:

Kommt her zu mir, die ihr meiner
begehret,

und sättigt euch an meinen Früchten!
Denn mein zu gedenken ist süsser als

Honig,
und mich zu besitzen geht über Honigwaben.

Wer von mir isst, wird weiter nach mir
hungern,

und wer von mir trinkt, wird weiter nach
mir dürsten. (Sir 24, 19-21)

Das Alte und das Neue Testament sind
sich also doch nicht so fremd, wie es
zunächst den Anschein hat. Aber meistens
kennen wir das Alte Testament und seine
Hintergründe weniger gut als die des
Neuen, bedenken wir zuwenig, dass das
Alte Testament sich an ein ganzes Volk
richtet, nicht wie das Neue an kleine
Gemeinden.

Von den drei Traditionssträngen
Gesetz, Propheten und Weisheit erhalten in
den Evangelien die beiden letzten grosses

Gewicht, insofern Jesus die Tradition
der Propheten weiterführt und der Gott
der Evangelien sehr weisheitlich geprägt
ist. Für die kleinen Leute in Palästina unter

römischer Besatzung war dieser Gott
Jesu wirklich ein leichtes Joch. Und
deshalb war er ein Ärgernis für die
Gesetzeslehrer und Pharisäer, die den Willen
Gottes durch genaue Einhaltung von
Gesetzen und Geboten und Opfervorschriften

zu erfüllen suchten. Die Kritik aber
an solchen sehr frommen Leuten ist keine

Erfindung des Neuen Testaments.
Auch sie hat ihre Wurzeln in der Kritik
der alttestamentlichen Propheten, dass
Jahwe Liebe will und nicht Opfer.

Dass Gott Liebe ist, ist die Botschaft
der ganzen Bibel. Und gerade seine Liebe

ist es, die Parteinahme für die Kleinen,

Freude über die Umkehrenden,
aber auch gerechten Zorn gegen die
Unterdrücker seines Volkes hervorruft. Der
schreckliche Gott hat seinen Platz nicht
in der Kindererziehung, sondern im
Kampf gegen Ungerechtigkeit, vielleicht
auch als Trost in der Verzweiflung.

Der freundliche liebe Gott aber ist
kein weiches Ruhekissen fürWohlstands-

115



Christen und -Christinnen. Wenn im Na- M.-Th. Wacker (Hg.), Der Gott der Männer und

men dieses Gottes statt Befreiung und ^ie Frauen, Düsseldorf 1987^
„ L r» - i i_ ix • i 2 H. Schungel-Straumann, Gott als Mutter in Ho-Aufbruch nur noch Zurückhaltung in al- sea x ^ Tübfnger Theologische Quartalschrift 166/

len politischen Fragen gepredigt wird, 1986, S. 119-134. - Zur feministischen Analyse
wenn im Namen dieses Gottes nur noch des Gottesbildes bei Hosea vgl. jetzt auch den Bei-

Unbesorgtheit und Gedankenlosigkeit trag von M.-Th Wacker a.a.O. und R van Dijk-
b. j °. Hemmes, Als HIHIY tot hart spreekt. Een visie opabgesegnet werden, dann ist das nicht Hosea 2;in: Ernst van Alpheifen Irene de Yong>

mehr der biblische Gott, sondern Heu- ßoor het oog van de tekst. Essays voor Mieke Bai
chelei, dann missbrauchen wir die Rede over visie, Muidenberg 1988.

von Gott. Oder biblisch gesprochen: 3 Zum folgenden vgl. auch meinen Beitrag: Der
An*.~ ..,:~a ^a, M„~,a r„,t„ „Di"c).,t Geist, die Weisheit und die Taube. Feministisch-dann wird der Name Gottes gelästert. kritis^he Exegese eines neutestamentlichen Sym.

bols auf dem Hintergrund seiner altorientalischen
1 Schon 1978 hat die Jüdin und Feministin Judith und hellenistisch-frühjüdischen Traditionsge-
Plaskow davor gewarnt, das Judentum für die Ge- schichte, in: Feministische Zeitschrift für Philoso-
burt des Patriarchats verantwortlich zu machen, phie und Theologie 33/1986, S. 197-225.
Seit über einem Jahr wird, vor allem in der BRD, ei- 4 Die Baumgöttin-Tradition ist in meinem Beitrag
ne heftige innerfeministische Diskussion über den zur Festschrift für H. und O. Keel-Leu ausführlich
Vorwurf des Antijudaismus an christliche Theolo- dargestellt: Die Zweiggöttin in Palästina/Israel,
ginnen und Exegetinnen geführt. Vgl. dazu Schlan- Von der Mittelbronze-Zeit bis zu Jesus Sirach, in:
genbrut - Streitschrift für feministisch und religiös Jerusalem. Texte - Bilder - Steine, NTOA 6,
Freiinteressierte Frauen, Nr. 16 und 17/1987; sowie bürg i.Ue./Göttingen 1987, S. 201-225.

Stellungnahme feministischer Theologinnen zum Vorwurf
des Antijudaismus
Die christliche Theologie ist von ihren Ursprüngen her mit antijüdischen Denkmustern durchsetzt.

Sie hat Anteil am Antijudaismus und daher auch Mitschuld am Antisemitismus und
seinen geschichtlichen Auswirkungen. Darum ist alle christliche Theologie nach Auschwitz zur
selbstkritischen Reflexion und Veränderung ihrer Methoden und Aussagen gerufen.

Auch wir als feministische Theologinnen schleppen das Erbe des christlichen Antijudaismus
mit uns und reproduzieren ihn-häufig unreflektiert - zum Beispiel in der Kritik am Patriarchat
des Judentums. Deshalb bekennen wir uns mitschuldig am christlichen Antijudaismus. Wir
distanzieren uns von theologischen Entwürfen, die eine christliche Liebesreligion idealisieren
vor dem dunklen Hintergrund eines jüdischen Gottes, der zum Urbild des Patriarchats erklärt
wird. Wir werden daran arbeiten, feministische Theologie weiterzuentwickeln unter folgenden
Gesichtspunkten :

— Kritik am Antijudaismus der herrschenden Exegese;
— Wahrnehmung des Selbstverständnisses jüdischer Traditionen, insbesondere rabbinischer
Überlieferungen ;

— Entdeckung jüdischer Frauengeschichte, nicht nur als Unterdrückungs-, sondern auch als

Befreiungsgeschichte;
— Entwicklung einer Jesusdeutung ohne jüdisches Feindbild.
Zugleich stellen wir fest:

Es ist ungerecht, pauschale Antisemitismusvorwürfe an Einzelformulierungen festzumachen,

ohne die Gesamttendenz einer feministischen Autorin zu berücksichtigen.
Es ist ungerecht, den Vorwurf des Antijudaismus allein an die Adresse der feministischen

Theologinnen zu richten, weil so der Schuldzusammenhang christlicher Theologie verschwiegen

wird. Diese isolierte Diskussion, die den Antijudaismus in der herrschenden Theologie
nicht benennt, ist ein Versuch, die christliche Frauenbewegung zu diskreditieren.

Anne Jensen, Evi Krobath, Elisabeth Moltmann-Wendel, Elke Rüegger-Haller,
Luise Schottroff, Helen Schungel-Straumann, Dorothée Solle

116


	Furchtbarer Gott - lieber Gott? : Zu einer falschen Gegenüberstellung von Altem und Neuem Testament

