
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 3

Rubrik: Zeichen der Zeit : zu Schopenhauers "Aktualität" an seinem 200.
Geburtstag

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Zu Schopenhauers «Aktualität» an seinem 200. Geburtstag

Dass Arthur Schopenhauers gedacht
wird, ist nicht zu beanstanden. Unter den
Philosophen des bürgerlichen
«Irrationalismus»1 in der Zeit nach Kant war er
vermutlich der grösste und originellste.
Er verdient es darum nach wie vor, gelesen

zu werden, und sei es wegen der
literarischen Qualität seiner Sprache. Sie
ehrt den Urheber des Aphorismus, dass
der «Stil die Physiognomie des Geistes»
sei. Kündet Schopenhauers Philosophie
auch von einem irrationalen Willen (oder
einem Willen zum Irrationalen), so wird
sie doch in rationaler und rational
nachprüfbarer Form dargeboten. Wer
allerdings an die Möglichkeit des Menschen
glaubt, sich nach den Trikolore-Werten
der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit

zu entwickeln, gar dem Reich Gottes
näherzukommen, der stösst bei Schopenhauer

auf dezidierten Widerspruch.
Genau darin aber liegt die Herausforderung,

die wir nicht vernachlässigen sollten.

Zum Nachdenken Anlass gibt die Art
und Weise, wie Schopenhauer an seinem
200. Geburtstag gefeiert wird. Die
«Aktualität», die ihm die Feuilletons bürgerlicher

Zeitungen und Zeitschriften
zuschreiben, sagt wohl mehr über die
Befindlichkeit der Lobredner als über die
Philosophie des Gefeierten aus:
— Im «Tages-Anzeiger» (17. Februar)
sieht einer in Schopenhauer den «grossen

Entzauberer», der «den Vorrang des
Intellekts in der Philosophie gebrochen
und den Leib wieder in sein Recht
gesetzt» habe. Der Meister steht hier für
die negative Dialektik einer Aufklärung,
die über sich selber den Bescheid weiss,
dass es sie nicht geben kann: «Und er hat

den Glauben ausgetrieben, die Vernunft
bringe kraft Einsicht irgendwie das Gute
hervor; auch lässt sich das Jammertal
Welt nicht wegvernünfteln.» So empfehle

sich Schopenhauer für die «nüchterne
Bestandesaufnahme» in der Zeit «nach
68», in der «die Heilserwartungen
allesamt enttäuscht worden» seien.
— Den Schritt über diese ach so «aktuelle

Diskussion um die Postmoderne»,
nämlich geradewegs ins «Präapokalypti-
kum», tut ein anderer, der sich im «Spiegel»

(1. Februar) über Schopenhauers
«weltanschaulichen Vorgriff auf die
Realität des 20. Jahrhunderts» auslässt.
Was «als Schlussstein das ganze Scho-
penhauersche System stabilisiert», das ist
für den seltsamen Interpreten «die
Machbarkeit der Apokalypse«, die er
sich im Sinne einer «Schopenhauer-
Komplettierung» sehnlichst
herbeiwünscht. Schliesslich sei der Gefeierte
«ein Vernichtungsphilosoph» gewesen,
«der jederzeit für die effektivste Methode

der Rückkehr zum Nichts votiert hätte».

So kann der angebliche Schopen-
hauerianer nur noch mit Genugtuung
feststellen, «dass in den Rüstungszentren,

militärischen Forschungseinrichtungen
und Raketensilos Priester am

Werk sind, die zielstrebig auf die Erlösung

der Natur hinarbeiten». Womit
Schopenhauer - buchstäblich - «zu Ende»

gedacht wäre.

- Gemessen an diesem zynischen Nachruf

eines «Nachgeborenen» gehen die
Gedächtnisschreiber in der NZZ (20./
21. Februar) auf die geradezu wohltuende

Distanz einer Pflichtübung. Nur einer
von ihnen freut sich über Indizien,
wonach selbst in der Sowjetunion eine

99



«Schopenhauer-Rehabilitierung» möglich

geworden sei.
Die vermeintliche Aktualität

Schopenhauers ist allerdings ernst zu nehmen,
und sei es nur, weil sie zum Faktum wird,
wenn viele daran glauben. Sie widerspiegelt

die Befindlichkeit einer nachchristlichen

Bourgeoisie, die bei Schopenhauer
Ersatz für das findet, was ihr die
verlorengegangene christliche Religion zu
sein schien: die Rechtfertigung der
kapitalistischen Welt durch eine
veränderungsfeindliche, privatistische, ja
weltflüchtige Ideologie.

«Indirekte Apologetik des Kapitalismus»
Dem Bürger, dem der Glaube an eine
«christliche» Jenseitsreligion gedanklich
oder gesellschaftlich abhanden gekommen

ist, bietet Schopenhauer atheistischen

Realersatz. Schon in seiner Dissertation

«Über die vierfache Wurzel des
Satzes vom zureichenden Grunde»
notiert unser Philosoph, dass «die Kirche
wankt» und mit ihr «das christliche
Kerndogma, die Lehre von der Erbsünde».

Er befürchtet, dass anstelle des
Christentums der «Materialismus» komme

«mit seinem Begleiter, dem Bestialis-
mus (von gewissen Leuten Humanismus
genannt)». Im Gegensatz zu diesem
«Materialismus» (der revolutionären
Bourgeoisie oder gar des Proletariats) ist
Schopenhauers Philosophie zutiefst
veränderungsfeindlich, da von der Sinnlosigkeit

des menschlichen Daseins
überzeugt. Der Mensch ist im Grunde nur
«ein wildes entsetzliches Tier». «Daher
will jeder Alles für sich, will Alles besitzen,

wenigstens beherrschen, und was
sich ihm widersetzt, möchte er vernichten.»

Schopenhauer sieht seinen
anthropologischen Befund in der Geschichte
bestätigt. Der «Wirrwarr» ist «ihr
unwandelbares Wesen, welches heute
dasselbe treibt wie gestern und immerdar».
Es gibt kein «Werden oder Gewordensein»,

kein «Früher oder Später», das für
den Menschen «die mindeste Bedeutung»

hätte, folglich auch keine Evolu¬

tion, keine Entwicklung, keine
Menschwerdung des Menschen. Kurz, bei
Schopenhauer findet der Bürger den Anti-
marxismus, den er benötigt, um sich auch
ohne Anleihen bei einem platonisieren-
den Christentum als Ausdruck des
überzeitlichen - wenngleich «entsetzlichen»

- Wesens «Mensch» begreifen und
behaupten zu können.

Während Marx in der berühmten 11.
These über Feuerbach formuliert: «Die
Philosophen haben die Welt nur
verschieden interpretiert, es kömmt darauf
an, sie zu verändern», vertritt Schopenhauer

in seinem Hauptwerk «Die Welt
als Wille und Vorstellung» die Gegenposition:

«Die Philosophie kann nirgends
mehr tun als das Vorhandene deuten und
erklären.» Das pessimistische
Menschenbild des Philosophen kennt Politik
nur im Sinne Hobbes': als autoritäre
Bändigung des «Krieges aller gegen alle».
In seinen «Parerga und Paralipomena»
betont Schopenhauer die Nutzlosigkeit
jeder politbchen Veränderung: «Überall
und zu allen Zeiten hat es viel Unzufriedenheit

mit den Regierungen, Gesetzen
und öffentlichen Einrichtungen gegeben;
grossenteils aber nur, weil man stets
bereit ist, diesen das Elend zur Last zu
legen, welches dem menschlichen Dasein
selbst unzertrennlich anhängt.» Er versichert

diejenigen seiner uneingeschränkten
Sympathie, «welche die schwere

Aufgabe haben, Menschen zu regieren,
d.h. unter vielen Millionen eines, der
grossen Mehrzahl nach, grenzenlos
egoistischen, ungerechten, unbilligen,
unredlichen, neidischen, boshaften und
dabei sehr beschränkten und querköpfigen

Geschlechtes, Gesetz, Ordnung, Ruhe

und Frieden aufrecht zu erhalten und
die Wenigen, denen irgendein Besitz zu
Teil geworden, zu schützen gegen die
Unzahl derer, welche nichts als ihre
Körperkräfte haben».

Georg Lukacs sieht in Schopenhauers
Philosophie eine «indirekte Apologetik
des Kapitalismus». Während die «direkte

Apologetik» sich bemühe, den Kapita-

100



lismus als «beste aller Ordnungen»
darzustellen, anerkenne die «indirekte
Apologetik» dessen Brutalität, erkläre «sie
aber zu Eigenschaften nicht des Kapitalismus,

sondern des menschlichen
Daseins schlechthin»2. Das ist in der Tat die
Intention, aber nicht, wie Lukäcs meint,
die besondere «Originalität» Schopenhauers.

Schon in der mittelalterlichen
Scholastik setzt sich die Tendenz durch,
die Eigentumsstrukturen des beginnenden

Kapitalismus mit der «Erbsünde»
bzw. der « Verderbtheit der menschlichen
Natur» zu begründen3. Auch Schopenhauer

steht in dieser Tradition, ja er vertritt

bewusst eine Philosophie, die eben
die ideologische Funktion übernimmt,
die das Dogma von der Erbsünde
innehatte): die Begründung des Kapitalismus

aus der angeblichen «Wolfsnatur»
des Menschen.

Das Jahr des «Aufruhrs» 1848 ist
unserem Philosophen denn auch ganz schön
in die Knochen gefahren. «Das Volk
nannte er», wie Thomas Mann berichtet,
«nicht anders als ,die souveräne Canaille'
und lieh dem Offizier, der von seiner
Wohnung aus die Barrikaden-Männer
rekognoszierte, ostentativ seinen
doppelten Operngucker', damit er besser auf
sie schiessen lassen könnte.»4 Seinen
gesamten Nachlass vermachte Schopenhauer

den «in den Aufruhr- und
Empörungskämpfen der Jahre 1848 und 1849
für Aufrechterhaltung und Herstellung
der gesetzlichen Ordnung in Deutschland

invalid gewordenen preussischen
Soldaten». Der philosophische Besitzbürger

nahm Zuflucht zu den reaktionärsten

Mächten seiner Zeit. Der «bürgerliche
Besitz, zu dessen Büttel er in loyaler

Naivität den Staat degradierte, war sein
Ein und Alles, seine Stütze und sein Stab
in dieser niederträchtigen Welt»5.

Opium für die nachchristliche
Bourgeoisie
Schopenhauer selbst sagt von seiner
Ethik, sie stimme mit dem Christentum
überein: «Die moralischen Resultate des

Christentums, bis zur höchsten Askese,
findet man bei mir rationell und im
Zusammenhang der Dinge begründet.»
Kein Geringerer als Reinhold Schneider
meint gar, «der Ethiker Schopenhauer»
könne «ein christlicher Atheist oder ein
atheistischer Christ» genannt werden6.
Wer dem Christentum eine Ethik nicht
der Weltzuwendung, sondern der
Weltflucht entnimmt, mag dieser Meinung
beipflichten.

Gewiss, Schopenhauer beschreibt
nicht nur die «Wolfsnatur» des
Menschen, er entdeckt auch das «Mitleid» als
«eine unleugbare Tatsache des menschlichen

Bewusstseins». Die «Liebe», gar
die «Feindesliebe» rechnet er dem
Christentum als «allergrösstes Verdienst» an.
Doch diese «Tugend» des Mitleids und
der Liebe, die ja nun wirklich über die
bürgerliche Ideologie hinausweisen
könnte (und denn auch Ausgangspunkt
der erwähnten «Schopenhauer-Rehabilitierung»

in der Sowjetunion ist), wird
gleich wieder relativiert — unter dem
Vorwand ihrer Radikalisierung. Wer
nach Schopenhauer das Leiden der
Menschen und der Tiere in seiner wahren
Ursache erkannt hat, der will dieses Leiden
an der Wurzel selbst aufheben: durch die
Verneinung des Lebens. Vom Leiden
erlöst nicht das Mit-Leiden, sondern die
«Askese». Sie ist die «vorsätzliche
Brechung des Willens, durch Versagung des
Angenehmen und Aufsuchen des
Unangenehmen, die selbstgewählte büssende
Lebensart und Selbstkasteiung, zur
anhaltenden Mortifikation des Willens».
Die Askese «straft den Leib Lügen» (den
Schopenhauer nach dem «postmodernen»

Artikelschreiber im TA angeblich
«wieder in sein Recht gesetzt» hat). Sie
beginnt mit der «freiwiligen Armut»
und der «vollkommenen Keuschheit»
und endet mit der «Verneinung des Willens

zum Leben» überhaupt. «Dass,
wenn diese Maxime allgemein würde,
das Menschengeschlecht ausstürbe», ist
kein Einwand, sondern der letzte Sinn
der «Askese», das «Opfer», von dem

101



auch «die übrige Natur ihre Erlösung»
erwarten dürfte.

Schopenhauers asketische Weltflucht
ist die säkularisierte Kehrseite einer
Jenseitshäresie, die das Bürgertum für
«christliche Religion» hält. Hier wie dort
gibt es Erlösung erst nach dem Tode.
Hier wie dort ist die Befreiung des
Menschen keine diesseitige Aufgabe. Hier
wie dort lebt es sich mit dieser ideologischen

Weltflucht oder weltflüchtigen
Ideologie aber gar nicht so schlecht,
sofern man zur besitzenden Klasse zählt. Es
sind hier wie dort immer nur wenige
Auserwählte, die dem ethischen Ideal
entsprechen (können). «Askese» üben nach
Schopenhauer die «Büssenden oder
Heiligen» im Christentum und im Hinduismus.

Sich selbst nimmt er ohnehin aus.
Die Moral, die er begründet, verpflichtet
ihn nicht: «Überhaupt ist es eine seltsame

Aufforderung an einen Moralisten,
dass er keine Tugend empfehlen soll, als
die er selber besitzt.» Ähnlich werden im
bürgerlichen Christentum die ethischen
Ideale der Bibel, etwa der Bergpredigt,
auf einen «evangelischen Rat» für
besonders Berufene, zum Beispiel Mönche
und Nonnen, beschränkt oder durch die
«Zweireichelehre» für die «Welt»
unanwendbar bzw. «realitätsfähig» gemacht.
Dieses Christentum wird Schopenhauer
auch noch darin zustimmen, dass er
«Jesum Christum als das Symbol,
oder die Personifikation, der Verneinung
des Willens zum Leben» auffasst. Das
Lamm Gottes lässt sich willig zur
Schlachtbank führen. Es stellt die
Herrschenden nicht in Frage. Es «erlöst», ohne

zu verändern.

Die ideologische Überwindung
des «Kampfes aller gegen alle» oder
die Selbstaufhebung der «Welt als Wille
und Vorstellung»
Schopenhauers ganze Philosophie ist im
Titel seines Hauptwerks enthalten: «Die
Welt als Wille und Vorstellung». Die
Welt ist zunächst «Vorstellung», insofern

der menschliche Intellekt die Wirk¬

lichkeit nur als Erscheinung nach den
(Kantschen) Kategorien von Raum, Zeit
und Kausalität wahrnimmt. Die so
erkannte Wirklichkeit ist folglich nicht die
Wirklichkeit, wie sie an sich ist, sondern
wie sie der Erkennende sich «vorstellt».
Anders verhält es sich mit dem «Willen».
Ihn erfahren wir nicht äusserlich wie die
Gegenstände unserer Vorstellung, ihn
erfahren wir vielmehr in uns selbst als
unmittelbare Wirklichkeit. Der Wille ist
daher das «Ding an sich».

Warum aber ist Wille auch die
«Welt»? Schopenhauer führt den Willen,
dessen wir intuitiv innewerden, auf einen
«Urwillen» zurück, der als kosmisches
Prinzip allen Wesen zugrundeliegt, dessen

«Öbjektivationen» m.a.W. alle Wesen

sind: von der anorganischen Materie
über die Pflanzen und Tiere bis hin zu
den Menschen. Dazu bedient sich der
Philosoph einer Reihe von
Analogieschlüssen: Weil der Wille «Ding an sich»
ist, so muss auch «das Wesen an sich der
Welt» Wille sein. Weil der einzelne
seinen Willen als unstillbaren, blinden
Drang nach Realität erfährt, muss auch
schon alles solcher Lebensdrang sein,
was Wille ist. Ist der Mensch «konkreter
Geschlechtstrieb», so bedeutet das, dass
der Urwille nicht das Glück des Einzelnen,

sondern das Überleben der Gattung
will. Ist der Wille des Individuums
egoistisch, so muss Egoismus überall sein, wo
Wille ist. Der «Krieg aller gegen alle» als
Grundvoraussetzung der bürgerlichen
Gesellschaft bekommt auf diese Weise
die kosmische Eigenschaft, derer sie
bedarf, um sich ideologisch über ihre
Geschichtlichkeit hinwegsetzen zu können.
Den Trost dafür, dass sie so schlecht ist,
findet die Bourgeoisie in ihrer nicht
weniger ideologischen Selbstaufhebung: in
der Verneinung des Lebens - sie sie an
die «Heiligen und Büssenden» delegiert.

In der Schopenhauerschen Philosophie

ist der Wille ursprünglich einer.
Durch seine Weltwerdung in Raum und
Zeit (als principium individuationis)
zersplittert sich dieser Urwille in eine

102



Vielheit von mit sich selbst entzweiten
Einzelwillen, die jeder auf Kosten des
andern um einen «Platz an der Sonne»
kämpfen. Auf der Stufe des menschlichen

Gehirns erscheint zwar der Intellekt,

aber auch er als nichts anderes denn
ein «Hülfsmittel» in diesem Kampf. Damit

wird der Irrationalismus zum System.
Und dieses System hat Schwächen, auch
ganz unabhängig von seiner ideologischen

Funktion: Wie kann, was blinder
Drang ist, eine Vernunft hervorbringen?
Wie kann solche Vernunft dem
Menschen eine Askese nahelegen, die sich
gegen den alles beherrschenden Willen
richtet? Wie können wir überhaupt den
«Willen zum Leben» verneinen, wenn
wir nichts anderes sind als dessen
«Öbjektivationen»? Schopenhauer meint,
die «vollkommene Erkenntnis des
Wesens der Welt» wirke als «Quietiv», das
die «Verneinung des Willens zum
Leben» herbeiführe. Wie kann aber, was
der Wille als sein Instrument hervorbringt,

sich gegen ihn kehren? Schopenhauer

nennt es eine «Gnadenwirkung»,
dass der Wille, ausgehend von der
Erkenntnis, sich selbst aufhebt. Damit aber
müsste der Wille, nach Schopenhauer
«etwas Höllenartiges», die Gnade seiner
Selbstaufhebung bewirken oder doch
zulassen

Die Herausforderung dieser Philosophie

liegt wohl darin, dass sie den
«Kampf ums Dasein», wie Charles Darwin

kurz vor Schopenhauers Tod sagen
wird, auf den Begriff bringt. Anders als
Gott in der Theodizee braucht der Urwille

keine Rechtfertigung angesichts der
«entsetzlichen Natur» und der nicht
weniger entsetzlichen Geschichte, da die
Absurdität sein einziges Wesensmerkmal

ist. Nur, das Dasein lässt sich nicht
auf den «Kampf aller gegen alle»
reduzieren. Die Phänomene von Liebe und
Mitleid blieben in einer Welt, die nur
«Wille und Vorstellung» wäre, unerklärbar.

Dass sich in der Abfolge der
Gesellschaftsordnungen von der antiken
Sklavenhaltergesellschaft über den Feudalis¬

mus zum bürgerlichen Rechtsstaat und
schliesslich zum Sozialismus oder gar
Kommunismus auch eine Menschwerdung

des Menschen widerspiegelt, dass
es also Sinn in der Geschichte, gar sinnvolle

Politik gibt, ja dass beide mit Liebe
und Mitleid begründbar sein könnten,
das alles hat in der Schopenhauerschen
Philosophie keinen Platz.

Reinhold Schneider nennt Schopenhauer

einen «Tröster des verfallenden
Bürgertums»7. «Die Welt als Wille und
Vorstellung» ist in der Tat die Entdek-
kung des letzten Buddenbrook. Doch
nun soll Schopenhauer gar noch als Tröster

der Menschheit angesichts der machbar

gewordenen Apokalypse herhalten?
Auch die Sehnsucht eines Schopenhaue-
rianers nach dem «nuklearen Nirwana»
hätte freilich ihre «christliche», ihre
«Christofaschistische» Parallele: in den
Wahnvorstellungen jener US-amerikanischen

Sektenprediger und Politiker,
die meinen, sich und die kapitalistische
Gesellschaft durch ein nukleares «Har-
maggedon» retten zu können. Schopenhauer

war jedoch kein «Vernichtungsphilosoph».

Zwar würden die Menschen
aussterben, wenn sie seiner Maxime folgten.

Aber es sollte dieses «Moralische»
sein, was die Welt erlöste, und nicht eine
«abermalige Weltkatastrophe». Den
Nihilismus freilich, den er nicht wollte, hat
er damit auch nicht überwunden.

1 Vgl. Georg Lukäcs, Die Zerstörung der
Vernunft, Berlin 1954, S. 156ff.
2 A.a.O., S. 164.
3 Vgl. A.F. Utz, Recht und Gerechtigkeit, 18.
Band der Deutschen Thomas-Ausgabe,
Heidelberg-München 1953, S. 406f.
4 Thomas Mann, Adel des Geistes, Stockholm
1945, S. 331.
5 A.a.O., S. 330.
6 Reinhold Schneider, Schopenhauer, Frankfurt
am Main 1956. S. 9.
7 A.a.O., S. 9.

103


	Zeichen der Zeit : zu Schopenhauers "Aktualität" an seinem 200. Geburtstag

