
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 3

Artikel: Entkolonialisierung der Mission

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeld

Entkolonialisierung der Mission

Es wird uns allen - und vor allem auch
den Christen in Europa - vorgeworfen,
wir hätten noch gar nicht mit einer
«Vergangenheitsbewältigung » begonnen.
Aber wie sollten wir es auch können,
denn es wird so getan, als ob die Kirche
nichts - aber auch gar nichts! -mit
Kolonialismus je zu tun gehabt hätte? Wer die
Vergangenheit schlechthin entweder
leugnet oder verlogen-schön darstellt,
mit dem - als Person, aber auch als
Institution - ist keine Auseinandersetzung
möglich. Scheinheiligkeit und Seelenru-,
he ziehen ein, Verlogenheit und Pharisäismus

sind das Klima: eine Unschuld, die
zur Arroganz wird. So sei keiner
erstaunt, dass plötzlich Gewalt im Raum
steht, denn ich würde gerade diese Form
des Scheins und Selbstbetrugs als eine
der schlimmsten Formen der Gewalt
bezeichnen. Schlimm deshalb, weil das
Gegenüber gar nicht fassbar ist, jedoch in
allem spürbar und lächelnd darüber steht
und herrscht, bis den Betroffenen der
Kragen platzt. Wer klarer wissen will,
was ich meine, der studiere die Weissen
in Südafrika. Genau das meine ich: Wir
Missionare und Entwicklungshelfer sind
sehr oft «die Weissen» des Volkes Gottes.

Der Kolonialismus ging zu Ende,
der Fortschritt kam
Mit der äusseren Unabhängigkeit, dem
Aufziehen einer eigenen Flagge und all
dem, was daraus folgte, nahmen vor
allem «wir» Christen an, dass der Kolonialismus

zu Ende sei. Da «wir» Missionare
uns nie als Kolonialisten sahen, war das
ohnehin eine «rein politische
Angelegenheit». «Wir» wurden regelmässig

sehr böse, wenn Schriftsteller und Politiker

(ausgerechnet sie, die durch «unsere»

Schulen gingen!) uns mit dem
(gleichen) «Kolonialpack» zusammenbringen

wollten. Oh nein, «wir» waren von
Gott gesandt, nicht von dieser Welt, ohne

Interesse an Politik und keineswegs
machthungrig. «Wir» waren gütige
Wohl-Täter, und nur die anderen, unsere
Mitchristen, waren gierige Übel-Täter.
«Wir» haben von nichts Bösem gewusst,
und nie hat jemand von «uns» bewusst
Böses anderen angetan.

Aus dieser Blindheit heraus konnten
«wir» uns bis heute selbst betrügen und
damit einer breiten und ernsthaften
Auseinandersetzung mit dem Kolonialismus,
dem, was er war und noch immer ist, seiner

Erscheinung und seinem Weiterleben,

entgehen. Wir Christen - gottlob
gab es Ausnahmen! - haben uns nicht als
Teil des Kolonialismus begriffen. Wir
Christen waren daher auch nicht fähig zu
trauern. Nur daraus wären ein Hinterfragen

und ein Nachdenken hervorgegangen.
So hat die Institution Kirche ihre

«Mission» fast unverändert weitergeführt.

Gut, sie hat auf Druck des
Nationalismus (so wird fast mit Empörung
beteuert) einheimische Bischöfe ernannt.
Aber noch heute wird von «Missionen»
wie von Kolonien geredet. Selbst ein
Land mit 400jähriger christlicher Tradition

wird so wie alle andern Kirchen
ausserhalb Europas und Amerikas «junge
Kirche» genannt. (Ich spreche von den
Philippinen.)

Das Zweite Vatikanische Konzil
brachte kurz ein Nachdenken, aber die
Fragen wurden sehr rasch zugeschüttet.

88



Zuerst müsse das Kirchenrecht entsprechend

revidiert werden, hiess es in Rom —

selbst bei der Propaganda fide. Um
jedoch ein Recht zu erneuern, sollte ihm
wohl eine Theologie vorausgehen, das
heisst eine Reflexion und eine Orientierung,

wie auch die Frage nach der
Vergangenheit.

Der Kolonialismus wurde abgelöst, die
Entwicklung kam. Auch der Papst stieg
in den Fortschrittsglauben ein, ohne zu
fragen, was es denn fortzuschreiten gebe.
Auch die Kirche stieg in den Aufholpro-
zess ein, ohne dass eine radikal-theologische

Bestandesaufnahme des aufzuholenden

Status quo gemacht wurde. Es war
geradezu wunderbar, wie das Wort
«Fortschritt» zur Anpassung an die alte
Ordnung half: Aus «Missionen» wurden
nun «junge Kirchen», die eben doch als
junge sehr viel aufzuholen hatten. Sie
begannen, Rom und den kirchlichen
Hilfswerken hintennachzurennen, ohne dass
sich der Abstand jemals (auch 400 Jahre
reichen nicht!) verkleinerte. Wir hielten
sie mit Entwicklungsgeld leicht bei der
Stange.

Nichts gegen Papst Paul VI. und seine
Enzyklika «Populorum progressio»! Er
war ein Kind seiner Zeit und müsste es
sein. Ein Klima des Zweifeins und
Fragens bestand ja nicht. Die kolonial
orchestrierten Bischöfe aus allen Teilen Asiens
und Afrikas liefen lieber einem sichern
Punkt hinterher als selbstfragend ins
Ungewisse. Und seit ihrer «Unabhängigkeit»

müssten sie genauso wie die weltlichen

Nachfolger des Kolonialismus
Institutionen übernehmen und weiterführen,
die sehr viel Geld verschlangen. «Kuk-
kuckseier» hatten die Kolonialisten
ihnen in Staat, Kirche und Wirtschaft
gelegt. Die alten und veralteten Kolonialherren

konnten seelenruhig in die
Metropole zurückkehren; die neue Schnur
der fast verborgenen Abhängigkeit hiess
Entwicklung: Aufholen, Standards halten

etc.
Man kann heute nach fast 30 Jahren

Unabhängigkeit und 20 Jahre nach «Po¬

pulorum progressio» leicht sagen,
Entwicklung habe nicht geholfen. Warum
aber nicht? Die Antwort wird darin
liegen, dass sie in versteckter Form das
Gleiche wie der Kolonialismus war und
dass es nicht um Fortschritt gehen darf,
sondern um Selbstwerdung vom
individuellen Bereich bis zur echten Ortskirche.

Alle Verantwortlichen in Staat und
Kirche haben weltweit Angst vor
Sezessionen. Jeder Versuch zum Anderssein
wird gleich als ein «Los-von-Rom»
bezeichnet. Rom selbst kommt mit
Basisgemeinden und unabhängigen afrikanischen

Kirchen nicht zurecht, weil es bis
heute noch gar keine Analyse des
Kolonialismus gemacht hat. Ein Abbild
davon: Bei uns im Westen gibt es keine
Missionstheologie mit neuen Vorzeichen
und in radikal befreiender Form, die
wegginge von westlicher Geographie.
Warum sollen wir als Missionare in alle
Welt ziehen dürfen/müssen und diejenigen,

die zu uns kommen, verächtlich als
Gastarbeiter oder Asylanten einstufen?
Wer mutig auf diese Eingleisigkeit und
Einseitigkeit aufmerksam macht, sind
die Dritte-Welt-Theologen (EATWOT)
mit ihrer sensiblen Antenne von Kontext
und Inkulturation. Sie selbst haben den
Fortschritt ihrer Völker zu überdenken
begonnen und warnen vor den Silberlin-
gen.

Weil die Analysen fehlen,
kann kein neues Bewusstsein entstehen
Es ist fast unglaublich, wie die katholische

Kirche mit ihrer Tradition der
Gewissenserforschung zu keiner solchen im
institutionellen Bereich kommt.

Zum Verständnis: Die westlichen
Katholiken sind genauso wie ihre Mitbürger
Kinder ihrer Zeit und leben in einem
bestimmten Kontext. Hier herrscht ein Klima

der Vereinzelung und Vereinsamung,
des Individualismus und der Bezugslo-
sigkeit. In der eigenen Umgebung wird
nach dem Motto «Rühr mich nicht an»
gehandelt: nicht eingreifen, nicht fragen,

89



nicht politisch werden, sich draussen halten

Ob dann aber diese Lebensweise
nicht auf gefährliche Art kompensiert
wird, wenn es um Mission und Entwicklung

geht? Da rennt man geistig und
materiell in alle Welt, um es weit weg von
zuhause - im «Pfefferland» - besser und
anders zu machen; man rennt in kulturelle

Räume und Zeiten hinein, die nicht die
nächsten sind; etwas wird als Nächstenliebe

propagiert, das in der eigenen
Umgebung nicht einmal als Nachbarschaftshilfe

gewagt wird
- Merkt die Theologie nicht, dass da
sehr grosse Defizite aufzuarbeiten sind
und dass das Handeln in kulturellen Fernen

wie die Arbeit auf Wolken erscheint:
zum Kolonialismus wird und nur
verschleiert Nächstenliebe ist?

- Merkt die Missionstheologie nicht,
dass der christliche Internationalismus
eine Flucht ist, solange er nicht in den
Wurzeln (radix) zuhause fusst, und dass

er einer radikalen Erneuerung im Sinne
des Satzes «global denken - lokal
handeln» bedarf? «Alle Welt» war in der
Bibel nicht grenzen- und kulturlos gemeint
und hatte nichts mit einem geographischen

Begriff zu tun.
- Merken die westlichen Christen nicht,
dass Entkolonialisieren mehr ist als der
Aufzug einer neuen Flagge und das
Abspielen einer Hymne, dass Entkolonialisieren

zuerst im Kopf stattfinden muss:
mit einem erneuerten Denken, das
ehrfurchtsvoller, angepasster und
rücksichtsvoller ist und in Bezügen mit-,
neben- und untereinander und nicht
einfach nur mit einem Bezug von der Kapitale

aus denkt?
Entkolonialisieren hat auch etwas mit

dem Ende des Monotheismus und der
Monokultur zu tun. In allen Köpfen muss
ein für allemal der Glaube ausgeräumt
werden, dass nur Rom oder auch nur
Jahwe (der historische von Israel) letztlich

das Zentrum oder der Kopf der Welt
sein kann. Wer so denkt, denkt kolonial,
weil der «Rest» nichts als Hinterland,
Missionsland und daher Kolonie ist.

Es sind nicht nur die bösen multinationalen

Firmen, die die Welt regieren. Die
Grund-Essenz dieser Form der
Wirtschaft und Politik entstammt auch dem
Christentum. Alles Gute konnte
jahrhundertelang nur aus dem Westen kommen!

Alles sollte dem Westen gleich
gemacht werden, was am Ende wahre Mission

und Zivilisation, Kultur und Religion

sein wollte. Eine versteckte
Verballhornung des Darwinismus bis ins
Missionsverständnis hinein wurde siegreich.

Zuerst existiert etwas im Geist und
wird daraufhin in der Welt verwirklicht.
So war und ist es mit dem Kolonialismus.
Wer das Draussen verändert, jedoch
nicht den eigenen Kopf, der kommt bloss
mit Variationen, aber mit nichts Erneuertem

daher. Weiter: Der Kolonialismus
war nicht nur eine Form der Politik oder
der Wirtschaft, er durchdrang alles bis ins
kleinste Detail hinein. Wir geben heute
zu, dass der Kolonialismus die Kultur
bestimmt hat. Kultur heisst jedoch immer
auch Religion. Aber der Kolonialismus
geht weiter bis in den Alltag hinein; und
so müssen wir in einer offenen Analyse
konkret sehen, dass davon die Kinder,
die Frauen, die Alten, die Kranken, die
Minderheiten, die Bauern, die Arbeiter,
die Konsumenten etc. betroffen sind.

Entkolonialisieren heisst, eine Neuverteilung

der Macht in allen Bereichen
vornehmen. Davon kann sich die Kirche
nicht ausnehmen! Entkolonialisierung,
so begriffen, heisst jedoch auf einen weiten

Weg gehen. Alle müssen einbezogen
werden: sowohl der Kolonisierte als auch
der Kolonisator - und beide mit ihrer
Mitwelt. Der Kolonialismus und seine
Denkweise sind nach einer bestimmten
Zeit nicht mehr eindeutig ortbar, und die
Folgen sind nicht mehr nur auf einer Seite

zu finden. Längst ist die ganze Welt
kolonialisiert: durch alles hindurch ist
das Gift gedrungen. So weit, dass keiner
davon verschont blieb - weder der
Kolonisator noch der (ehemals bewusst)
Kolonisierte. Auch nicht nur der Mann
allein; die Frau ist genauso wie eine Kolo-

90



nie verwundet, vernarbt, frustriert,
zweideutig geworden

Was soll es um Fortschritt gehen, wenn
das Fundament aller vermodert, wenn es
ausgelaugt ist und erodiert? Dieses
Fundament ist kolonial: von Rom bis zum
Rohstoffhandel. Primär braucht es daher
nicht den Fortschritt, sondern den
Respekt — die Ehrfurcht vor den anderen, je
im Kontext oder im Bezug: vor dem
Kind, der Frau, der Schwarzen etc. und
selbst vor den Tieren und Pflanzen, vor
der Umwelt und der Natur. Ehrfurcht
geht eng mit Gleichheit zusammen,
Zuneigung mit Angleichung.

Aufgrund solcher Einsichten lege ich
ungezwungen einige Punkte zum
Betrachten vor. In solcher Verstrickung ist
es nämlich egal, wo jemand zu zupfen
beginnt. Das tun auch die Befreiungstheologen

- und sie werden als Marxisten
verdächtigt, weil sie nicht Fortschritt,
sondern Freiheit denken und wünschen.

Die leidige Demokratie
Mit einer echten Entkolonialisierung
wird auch Demokratie geboren. Damit
ist die katholische Kirche leider noch nie
fertig geworden. Die theologischen
Ansätze liegen zwar vor, aber immer, wenn
es ums Weiterdenken und Konkretisieren

ginge, überfällt Angst die
Verantwortlichen. Es ist so wie mit den ehemaligen

Kolonien: Aus sich heraus, spontan,
ohne Kampf und massiven Druck wäre es

- auch in einer längeren «Wartezeit» von
100 und mehr Jahren - niemals zur
politischen Unabhängigkeit gekommen. So
wird es auch in der Kirche sein, weil sie
aus Menschen besteht und weil ihre
Organisations- und Strukturformen stets
Abbilder eines historischen
Gesellschaftstypus - zuerst des römischen und
später des byzantinischen Reichs, dann
der Feudalzeit mit Königen und
Erzbischöfen — sind. So wird sich das Äussere
der Kirche nicht ohne Druck und Kampf
verändern. Kein Erzbischof wird auf
seinen «Staat» verzichten; kaum ein
Bischof wird ohne Vasallengehabe- schaut

Euch mal ihr Gewand oder ein Pontifi-
kalamt an! - auskommen.

Das Zweite Vatikanische Konzil legte
starkes Gewicht auf den Begriff Volk
Gottes, aber was er in der Praxis des Alltags

oder der Spiritualität des
Zusammenlebens bedeuten könnte, muss
ausprobiert werden. Doch wenn solche
Experimente geschehen, wie People's
Power auf den Philippinen, Minjung in
Südkorea, Basisgruppen in Lateinamerika
etc., dann werden Kirchenleitungen nervös,

und sehr rasch lassen sich Hoftheologen

finden, die von der «Verweltlichung

des Christlichen» reden und
schreiben.

Im Alltag kann man nicht von Volk
Gottes reden und ihm mehr Verantwortung

zumuten, ohne den Begriff Volk mit
Demokratie zu verbinden. Das heisst
jedoch nicht- und es sei klar gesagt —, dass
die Kirche sich mit der heutigen Form
der Demokratien abfinden muss.
Vielleicht sind diese weltlichen Demokratien
nicht offener und weiter, weil ihnen die
Spiritualität, die aus Religion und
Kirchen kommen könnte, fehlt. Wie kann
der katholische Christ im Alltag oder in
seinem Staat demokratisch sein, das
heisst Bezug oder Rücksicht zu den
Mitmenschen nehmen, sie anhören und
mitreden lassen, wenn in der Kirche keine
solche Übung (exercitium) besteht, wenn
er Demokratie in der Kirche nie erlebt
und am Sonntag nichts für den Alltag
mitbekommt?

Gott wurde lange als König gesehen.
Deshalb war es wie ein Dogma, dass
Religion - Christentum eingeschlossen -
nur Theokratie sein konnte, und diese
wiederum wurde unkritisch mit
Monotheismus verknüpft.

Eigentlich müsste das Demokratieverständnis

dem Christentum leichter fallen,
denn es geht von der Menschwerdung
Gottes aus. Gott ist unter den Menschen
und kann sogar im Nächsten getroffen
werden. Das wäre doch die Voraussetzung,

um jeden Menschen ernster zu
nehmen!

91



So passen wirklich Päpste und Bischöfe,

Pfarrer und Nonnen in der alten
Denk-, Lebens- und Daseinsweise der
Theokratie und des Monotheismus (als
Alleinanspruch, ohne Rücksicht auf
Vielfalt. nicht mehr in diese heutige
Welt. Ihr Zeugnis ist keine «missio»
mehr, sondern Kolonisierung,
Unterwerfung oder Einbindung. Statt Exodus
findet ein Kompromiss mit der Sklaverei
statt.

Damit ich jedoch nicht ganz falsch
verstanden werde: Ich glaube an vertikale
genauso gut wie an horizontale Komponenten,

an eine Verkreuzung beider,
aber ich sage ein klares Nein zur Einseitigkeit,

zum Entweder-Oder, zum Nur
und all diesen monokulturellen Formen.
Es wird immer ein Oben und ein Unten
geben, die Frage ist nicht die Abschaffung

dieser Realität, sondern das Zusammen-

und Ineinanderwirken, der Abbau
von Privilegien, Aufhebung aller
Diskriminierungen, nicht bloss ein statistisches
Verhältnis von Mehrheit und Minderheit,

sondern ein Bejahen des Proporzes,
der jedoch nicht zur totalen Zersplitterung

führen darf.
Sehr elitär heisst es in Adels- und

Kirchenkreisen, die Demokratisierung habe
bloss eine Nivellierung gebracht. Noch
weiter gehen solche Eliten, wenn sie das
schlicht und einfach Säkularisierung oder
Verweltlichung nennen. Es gab nie eine
göttliche Elite auf Erden, auch nicht eine
solche der Priester. Es gibt weder blaues
noch christliches Blut. Wer Mit-Menschen

und Mit-Welt ernst nimmt und
Ehrfurcht vor ihnen hat, kann sie nicht
einfach der Ohn-Macht überantworten.
Demokratie hat genauso wie das eigentlich

Christliche mit dem Teilen (sharing)
zu tun: Teilen der Macht, Teilen der Güter,

Teilen der Ideen. Teilen gibt es nur in
der Konstellation des Mitteilens oder der
communicatio. Und daraus wächst die
communio, die Gemeinschaft aller.

Mit einem derartigen Verständnis und
Glauben kann und darf es keine Priester
und Schwestern, Missionare und Ent¬

wicklungshelfer geben, die nicht auf
Entkolonialisierung, Demokratisierung,
Menschenrechte und Ökologie eingehen
wollen. Dies gehört zum Herz des Christlichen,

der Botschaft. Paradoxerweise
bedeutet hier ein Rückzug nur eine andere

Form der Kolonisierung.

Was haben wir aus dem Kirchen-Volk
gemacht?
Unsere Denkweisen haben verheerende
Auswirkungen gehabt und haben sie
noch immer. Nehmen wir als Beispiel
den Kontinent Afrika:
- Die Christen wurden angehalten, der
Kirche treu zu bleiben. Sehr oft wurde
diese Treue kolonial verstanden: als ein
Festhalten an der Kolonialkirche der
alten Macht, sicher jedoch an einem
geographisch-machtpolitischen Punkt der
Kirche in Europa oder Amerika, denn
nur so konnte das Geld der Entwicklung
fliessen. Treue wurde verwechselt mit
dem Stehenbleiben beim Kolonialismus.

- Den Christen wurden von ihren
westlichen Missionaren und Missionarinnen
die Demokratie miesgemacht. Es wurde
im Kirchenbereich klammheimlich
versucht, eine eigene Entwicklung gegen
den Staat durchzuziehen (zum Beispiel
Tansania). Über die Bischöfe kehrten die
Christen unbemerkt zum alten Chiefoder

Häuptlingswesen zurück. Von oben
und aussen wurde Entwicklung
bestimmt: Sie hing von der Grosszügigkeit
der Mutterkirche im Westen ab.

- Dasselbe passierte mit dem nation
building: Die Kirchen untergruben es
dauernd und warfen ihm später sein
Misslingen vor. Denken wir an Biafra:
Warum sollte ein katholisches Volk nicht
zusammen mit Muslimen und
Andersgläubigen die Nation Nigeria werden?
Dass ausgerechnet Katholizismus und
Lutheraner zum Tribalismus in Tansania
und Kenia beitrugen, zu Sezessionsbestrebungen

an verschiedenen Orten, das
kommt mir ungeheuerlich vor. Natürlich
weiss ich, dass Afrika falsch gestartet ist,
aber es hat auch am falschen Ort getre-

92



ten, weil es Christen und Kolonialisten
im Geiste so wollten. Wären es neue
Versuche gewesen, kritische Auseinandersetzungen,

dann würde ich selbst
Fehlschläge wohlwollender deuten; aber es
war reaktionäres Denken, das dem un-
vertriebenen Kolonialismus im Herzen
und Geist entsprungen war.

- Christen trugen dazu bei, panafrikanische

Bestrebungen etwa eines Kwame
Nkrumah, Julius Nyerere, Patrice
Lumumba, Sekou Touré leichtfertig als
Marxismus und Kommunismus zu
verketzern, solche Initiativen nicht kritisch
odeç demokratisch zu begleiten und sie
eben dadurch dem Misserfolg auszuliefern.

Gar manches in Afrika sehe ich in
diesem Netzwerk wuchernder Formen
des Kolonialismus.

Das Weltdorf aus Rom
Der kanadische Kommunikationswissenschaftler

McLuhan prägte den Begriff
vom global village, dem Weltdorf. Er
propagierte es nicht, er analysierte bloss
Vorgänge und Zustände. Er sah im
Entkolonialisierungsvorgang nach 1960 ein
Verschwinden der alten Kolonien und
die Ankunft eines Weltdorfes, wo alle
und alles gleich sind. Im ersten Augenblick

sah das wie ein Wunsch nach Einheit

aus, aber es wurde zur billigen
Vereinheitlichung und damit zu einer neuen
Form des Kolonialismus. Es sah nach
Entwicklung aus, war aber ein Kopieren
und damit wiederum eine versteckte
Form des Kolonialismus. Es gab sich als
Freiheit aus, war jedoch bloss die liberale
Form der Marktwirtschaft, die so ihre
Güter überallhin, jedoch einseitig vom
Westen aus, verschieben konnte. Es tönte

nach Gleichheit, wurde jedoch rasch
zur Gleichmacherei. Auch liess das
revolutionäre Wort der Brüderlichkeit die
Frauen beiseite, wurde immer mehr zum
Weltchauvinismus der Männlichkeit.

Das Christentum hätte in diesem wichtigen

Zeitabschnitt der Geschichte wirklich

kritischer mit dabei sein sollen. Aber
scheinheilig scherte es aus. In den institu¬

tionellen Kirchen herschte genau derselbe

Geist wie im Staat: Beide waren
Abbilder voneinander. Beide hatten sich
nicht entkolonialisiert:
- Ob in Kirche oder Staat — überall
herrschte der Wachstumswahn. In Zahlen

der neuen Bekehrungen wurde
Christentum oder Mission gemessen. Mit
Zahlen kriegten Kirchen gegen Islam
oder andere Religionen
- Ob in Kirche oder Staat - es war die
Zeit der Monokulturen. Für Vielfalt und
Föderalismus hatten beide wenig übrig.
Beide litten an einer Angst, die zum
Wahn des Zentralismus führte.
- Ob in Kirche oder Staat, die in christlichen

Schulen ausgebildeten Führer hatten

keine Mittel zur Analyse der Macht
mitbekommen, und so wurden sie von ihr
überrannt. Es wurde das individuell Gute
propagiert und dabei vergessen, dass
Macht und Institutionen Eigengesetzlichkeiten

unterworfen sind. So war es
nicht möglich, Macht in den Griff zu
bekommen, und noch weniger, Macht zu
diversifizieren, das heisst von vielen
mittragen zu lassen. Nur so hätte sich
Eigenverantwortlichkeit, aber auch Selbstentwicklung

angebahnt.
- Und so entstanden — ob in Kirche oder
Staat — grosse und kleine Diktaturen,
harmlose und gefährliche, solche von
Erzbischöfen und solche von Staatspräsidenten.

Was vor allem in der katholischen Kirche
ausblieb
Noch bevor wir über die Krise der
Entwicklung reden, müssen wir uns als
Verantwortliche in der Kirche — und das sind
wir! — über einige Zusammenhänge
zwischen dieser christlichen Kirche und der
politischen und wirtschaftlichen
Wirklichkeit des Kolonialismus von heute klar
werden. Ich mache das vereinfacht und in
Thesenform:

- Die Mitschuld (ich meine keineswegs
Allein-Schuld) des Christentums am
Kolonialismus muss messerscharf überprüft
und dann auch aufgearbeitet werden.

93



Niemand in der Kirche kann heute so
tun, als ob das Christentum nichts mit
Kolonialismus zu tun hätte.

- Dieses Hinterfragen führt unweigerlich

zu einem erweiterten Verständnis
der Mission als dem Hinausgehen in alle
Welt. Es könnte ja sein, dass die Missionare

unbewusst auf zynische Weise froh
waren, wenn ihre Landsleute ihnen als
Kolonialisten vorausgingen, Kulturen
zerstörten und Böses anrichteten und sie
dann als grosse Naive und Aussenseiter,
als Heiler und Verkünder einer anderen
Welt-Ordnung kommen konnten. Aber
welcher?

- Der Respekt vor allen Religionen der
Welt muss endlich auch andere theologische

Dimensionen annehmen. Wenn es
den Menschen schon um die 300'000
Jahre herum gibt, müssen Gott und
Religionen für die ganze Zeit mit ihm gewesen

sein. Soll denn Gott diese Menschen
einfach ausgesetzt haben, und wollte er,
dass sie für so lange Zeit Primitive, Heiden

oder Barbaren waren? Und warum
soll dieser Gott sich erst vor etwa 5000
Jahren endlich offenbart haben? Haben
die Juden und Christen (und mit ihnen
teilweise auch die Moslems) diesen Jahwe

nicht ein bisschen zu eifersüchtig an
sich gerissen und den Rest der Welt zu
ihrem eigenen Nutzen abgewertet? Wer
Offenbarung ernst nehmen will, weiss,
dass Gott sich nur im Kontext und innerhalb

einer Kultur auf bestimmte Weise
offenbaren kann. So ist selbst die offenbarte

Religion unvollkommen. Was gibt
uns das Recht, die anderen Religionen
entweder an den Rand zu stellen oder gar
als rückständig zu betrachten? Da bleibt
enorm viel Aufholarbeit zu tun! Warum
kann Natur nicht genauso offenbaren wie
das Wort? Sind die heiligen Schriften
nicht mehr ein Machtmittel der
schreibenden Priesterklasse als eine befreiende
Botschaft für das Volk?
- Die Ökumene muss in dieser Zeit und
unter den herrschenden nachkolonialen
Konstellationen viel grosszügiger an die
Hand und in den Kopf genommen wer¬

den. Wir Christen haben uns längst in
kleine, sogar nebensächliche Kleinigkeiten

und historisch bedingte Streitereien
eingelassen. Die Welt jedoch ist grösser
geworden. Die Menschen guten Willens
an allen Fronten sollten zusammenstehen.

- Mir kommt es genauso eitel vor wie
die zwei Grossmächte USA und UdSSR,
die sich in einem verschwenderischen
Kalten Krieg eigentlich für nichts aufreiben,

wenn der Ökumenische Rat der
Kirchen und die Katholische Kirche, Genf
und Rom, sich wie zwei Blöcke
eifersüchtig gegenüberstehen. Alle Christen
haben eine gemeinsame Geschichte,
aber heute stehen alle Menschen
gemeinsam vor immensen Problemen in
dieser Welt, die von Menschen an den
Rand der Zerstörung gebracht wurde.
Für einige Jahre gab es wenigstens im
Bereich der Entwicklungsarbeit einen
gemeinsamen Einsatz, wo sich die
Engagierten wenig darum kümmerten,
welcher Denomination die Mitstreiter
angehörten. In letzter Zeit kommen verschiedene

Bischöfe nun wieder mit der Forderung,

dass es eine katholische, evangelische,

gar lutherische oder methodistische
Entwicklungsarbeit geben soll. Da diese
Kirchensprecher kaum eine Analyse des
Kolonialismus gemacht haben, scheint
mir das nichts anderes als eine billige
Rückkehr zur alten Form der Mission zu
sein.

Ein theologisches Tabu muss endlich
offen zur Sprache kommen:

- Ist der Streit um die Wahrheit wichtiger

als die Befreiung der Menschen? Es
gibt wenig abstrakte Wahrheit: Sie ist
immer in Worte gefasst und damit an Sprachen,

Kulturen und historische Assoziationen

gebunden. Sie lebt in einem Kontext

und kann nur inkulturiert werden.
Wahrheit für sich genommen, wird bald
zum Monster der Intoleranz oder zum
Moloch der Bürokratie.
- Dieser Wahrheitswahn hat zusammen
mit dem daraus sich ergebenden
arroganten Euro- oder Ethnozentrismus den

94



Dialog und die Partnerschaft verunmöglicht.
Viel wurde von einer Partnerschaft

in der Entwicklung zwar geredet, aber es
besteht das Nord-Süd-Gefälle
ungeschmälert fort.
- Selbst die vielzitierte Solidarität muss
überprüft werden: Ihre 25jährige
Geschichte zeigt, dass sie sehr oft nichts
anderes als ein Produkt unserer Projektionen

oder die andere Seite der Sünden-
bocktheorie war. Sehr oft haben
engagierte Menschen ihre Wahrheit, die hier
im Westen nicht zu verwirklichen war,
nach Vietnam oder Kuba, nach Moçambique

oder Nicaragua hinausprojiziert.
Und wenn es jeweils sehr rasch nicht
mehr nach dem neuen Evangelium lief,
liessen die «Entwicklungshelfer» die
«Korrupten» fallen.
- Auf mehr «rechter» Seite liefen andere

Vorgänge parallel ab: Auch sie hatte
ihren Partner, ihre Solidarität und ihre
Projektionen: den bösen Osten. Sie sah
den Osten nur als Verfolgungsort der
darin lebenden Christen. Dass da etwas
Neues — vielleicht auch eine Verschmelzung

- entstehen könnte, war nicht im
Blickfeld. Statt kreativ ging man reaktionär

vor. Auch das ist nicht echte Solidarität,
sondern viel mehr Selbstbestätigung.

- In beiden Teilen der Welt (Ost und
West) und auf beiden Seiten (links und
rechts) wurde polemisiert und polarisiert,

aber nicht kreativ, mutig und
entkrampft zu einem echten Dialog
beigetragen. Es ging ja auch um mehr als Dialog,

ein auf christlicher Seite längst
verdächtiges Wort; es ging tatsächlich um
Veränderung und ein Ja zu neuen
Kontexten. Ob Orthodoxie oder Katholizismus

- beide waren in den Oststaaten
nicht nur verrostet, sondern längst
reaktionär geworden, weil sie im Feudalzeitalter

verharren wollten. Bei Gott, das
war nicht einfach nur eine Verfolgung
von Heiligen und Unentwegten. Sehr oft
war es eben doch ein Sturm der Paläste!

Das beginnt nun von neuem mit
umgestellter Achse, im Nord-Süd-Verhältnis:
War es einfach nur - ja war es überhaupt

- eine Christenverfolgung in Nordvietnam

oder in China, in Burundi und in
Zaire Wir stehen genau wieder
beim springenden Punkt: Wenn keine
Kolonialanalyse stattfindet, kommt
rasch der saloppe Ersatz mit Sündenbök-
ken, statt schmerzlicher, leidend-kreativer

Entflechtung von kolonialer Macht
und christlichem Engagement nur die
verschleiernde Heroisierung alter,
bockbeiniger, verkrusteter, eingebildeter
Geister. Ich nenne bewusst Namen, damit

jeder weiss, wie delikat, aber auch ta-
buisiert, das Ganze ist: Mindszenty, Ste-
pinac, Lefebvre (einst in Dakar), aber
auch katholische Herrscher wie Diem
(Vietnam) oder Franco, die uns im Seminar

oder Theologiestudium nur als Helden

vorgestellt wurden und für deren
Mut zum Widerstand wir täglich gebetet
haben. Wer keine Auseinandersetzung
mit dem Kolonialismus wagt, biegt leicht
in den Faschismus ein.

- Es ist erstaunlich, wie spät die christliche

Theologie die Menschenrechte
entdeckt hat und wie theologisch unbeholfen

sie bis heute damit umgeht. Aber
noch ungelenker ist die Praxis: Warum
sind die meisten Christen so blind und
sehen die Menschenrechtsverletzungen
nur beim Feind und Fremden, nicht aber
bei sich selbst? Wo ist die Erziehung zur
Selbstkritik geblieben? Wo die christliche

Presse - sofern es so etwas gibt? Ein
Verständnis (jedoch niemals eine
Rechtfertigung) der weltweiten
Menschenrechtsverletzungen könnte im Kontext
einer sachlichen Kolonialanalyse besser
erarbeitet werden, weil es so zu einem
Bezug zur Wurzel des Übels käme.

Alle Mächtigen (auch die USA) haben
die Tendenz, so zu handeln, als ob es die
Menschen nicht gäbe. Macht muss daher
kritisch begleitet werden - auch die des
Vatikans. Dass Macht Kritik nicht gerne
hat, begreift sich von selbst, aber es ist die
Ironie dieses Schicksals, dass die von der
Macht Betroffenen meist auch noch gegen
diejenigen losgehen, die Mit-Leidende
und Mit-Kritiker (wie die Presse) sind.

95



- Nochmals: Ich verlange die endliche
Ausbuchstabierung und Konkretisierung
der Volk-Gottes-Theologie und nicht eine

Differenzierung von jungen und alten
Kirchen, reifen und unreifen Christen.
Das Christentum kommt an der Demokratie

so wenig vorbei wie an den
Menschenrechten, da Menschwerdung im
Kern und im Konkreten sehr viel damit
zu tun hat.

- Stolz bin ich als Mann, dass es die
feministische Theologie gibt. Und warum
ist sie so dynamisch, frisch und ehrlich?
Weil sie von einer Analyse des Kolonialismus

ausgeht! Was sich zwischen Mann
und Frau abspielte und immer noch vor
sich geht, das geschah und geschieht in
der Beziehung zwischen dem Abendland
und den Kolonien.
- Der Westen muss dem Eurozentrismus

abschwören und das Zeugnis von
einer neuen Haltung, sich in das Ganze der
Welt als Teil einzugliedern, geben. Gott
kann doch nicht auf diese fast lächerliche,

sicher aber kleinliche Weise den
Westen ausgezeichnet und gesegnet
haben! Wir müssen unseren neuen Bezugspunkt

suchen und neue Beziehungen
finden.

- Um all diesen Forderungen im Netz
der Entkolonialisierung nachkommen zu
können, muss auch das Christentum eine
neue Informations- oder Kommunikationsordnung

fordern. Ob «Osservatore
Romano» oder «Reuters», beide sind
noch immer und schon fast gleich kolonial!

- Und wenn all das anläuft, wird sich
von Grund auf auch eine neue
Weltwirtschaftsordnung langsam einleben.

Die Theologie des heutigen Christen
kommt aus der Dritten Welt
Genau diese Forderungen finden wir in
den Theologien aus Lateinamerika,
Asien, Afrika oder Ozeanien, von den
Chicanos in den USA bis zu den Kana-
ken auf Neukaledonien. Ihnen geht es
nicht mehr um den Fortschritt, viele lehnen

gar den Begriff der Entwicklung ra¬

dikal ab. Sie wollen für sich und ihre Völker

mehr Rechte und Gerechtigkeit. Sie
verlangen einen An-Teil an der Macht,
ein Teilen der Güter und Mitteilen der
Ideen und Kenntnisse. Sie lehnen sich
auf gegen diesen Transfer von Technologie

und Know how, samt Mission; das
Consulting und Expertenwesen in neuer
missionarischer Form ist ihnen suspekt.

Entwicklung ist für sie weder ein starker

Staat noch eine mächtige Kirche, weder

Ruhe und Ordnung noch neue Eliten
(Opus Dei), sondern der Mut, es endlich
selbst an die Hand zu nehmen und dabei
auch das Recht zum Misslingen oder zu
Fehlern zu haben.

Für die Armen der Welt - wie sie von
einigen genannt werden — zählt nicht der
Fortschritt, sondern das Emstgenom-
menwerden, die Respektierung als
Menschen, die Ehrfurcht und das Recht zum
Anderssein. Für die Entrechteten aller
Art, die Ohnmächtigen in aller Welt oder
die Verstummten und Verstümmelten
gibt es die Sehnsucht nach Emanzipation,

Befreiung, Teilhabe, Demokratisierung
und eine alltägliche Spiritualität des

Kampfes (Theology of Struggle) und eine

mühselige Fortführung der sie betreffenden

Theologie der People's Power.
All das schliesst einen Abbau von
Monokulturen, Monomanien, Monokausalitä-
ten und Monotheismus mit ein.

Eine neue christliche und weltliche
Lebenskunst der Vielfalt und selbst des
Widerspruchs - ohne Verketzerung oder
An-den-Rand-Spielen — muss eingeübt,
ein Leben mit Widersprüchen und
Gegensätzen als etwas Normales begriffen
werden. Eine neue Ökumene, ein Mit-
und Ineinander von verschiedenen
Menschen, Religionen und Rassen, aber auch
zusammen mit Tieren und Pflanzen, in
der Luft und im Wasser, auf der Erde,
unter und über ihr (auch mit den Ahnen)
muss gesucht und immer neu versucht
werden.

Wer da bereits den zaghaften Beginn
selbstgerecht und nur mit dem alten Mass
unter die Lupe nimmt, sofort Angst

96



kriegt und mit Verurteilungen diese
Spiritualität des Wagens und Versuchens
stoppen will, der ist — ganz konkret
gesagt - ein Neo-Kolonialist.

20 Jahre nach «Populorum progressio»

würde auch der ehrliche Papst Paul
anders reden. Vor allem würde er bereits
mehr mit als nur immer zu den Armen
reden. Er hat noch stark moralisiert und
ermahnt und eben ans Aufholen gedacht.
Aber die Armen überholen ihn bereits,
weil sie nein zum Fortschritt sagen und
einen anderen Weg gehen, der zu unserem

(noch) quer läuft. Wir sind an einer

oder kommen zu einer wichtigen Kreuzung

- und deshalb schon ist die Theologie

aus der Dritten Welt ein «glückliches
Kreuz»: Sie ist der verlorengegangene
Querbalken zu unserem westlichen,
römischen Kreuz, das zum Ausrufzeichen
verkommen ist - ein grober kolonialer
Klotz, von dem punktuell immer wieder
etwas auf die Dritte Welt abfällt!!! Vom
paränetischen Ausrufzeichen und der
«Mission» zum Kreuz des interkulturellen

Lebens und Austausches, zur
Ehrfurcht und An teilhabe: So schreiten wir
Christen erneuert weiter.

Brief aus dem Nationalrat

Flickwerk für «Lausanne»

Das Bundesgericht ist seit Jahr und Tag
überlastet. Für Rechtsuchende hat dies
zwei Nachteile: Sie müssen jahrelang auf
einen Entscheid warten, der durch
Zeitablauf oft an Bedeutung verliert. Ausserdem

ist die Garantie nicht mehr gegeben,
dass der Richterspruch mit der gebotenen

Sorgfalt erarbeitet wird. Wenn die
Rechtsprechung des Bundesgerichts dem
Recht und gar der Gerechtigkeit
verpflichtet ist, so wirken sich Überlastung
und Sorgfaltsmängel gegen Recht und
Gerechtigkeit aus. Ich lege nicht für
jeden Bundesgerichtsentscheid die Hand
ins Feuer (das tue ich ohnehin nicht,
denn ich bin gar nicht tapfer, wenn es um
Brandwunden geht!), aber es hat gute
und wichtige Urteile für die Gleichheit
vor dem Gesetz, für Freiheitsrechte und
gegen Willkür gegeben. Erst in jüngster
Zeit hob das Bundesgericht im Kanton
Zürich eine verfügte Einstellung der
Strafuntersuchung ausgerechnet gegen
den Polizeispitzel Truninger auf.

Überlastung des Bundesgerichts
ernst nehmen

In der Öffentlichkeit geniesst das
Bundesgericht ein überraschend hohes Ansehen,

höher als Bundesrat, Parlament und
politische Parteien. «Lausanne» bedeutet

für viele Menschen die Stadt, wo sie
zu ihrem Recht kommen, wo sich
Gerechtigkeit noch durchsetzen lässt. Es ist
mir lieber, sie setzen ihr Vertrauen auf
«Lausanne» als auf den «Beobachter»
oder gar auf den «Blick». Weil das
Bundesgericht eine Hoffnung sein kann, sollten

wir zu ihm Sorge tragen und seine
Überlastung ernst nehmen.

Eigentlich müsste man zuerst nach den
Ursachen dieser Überlastung fragen.
Leider ist die Bereitschaft dazu auf
bürgerlicher Seite nicht gross. Man fragt dort
ja in der Regel auch nicht nach den Wurzeln

des Flüchtlingsproblems, der
Drogenabhängigkeit, der Kriminalität, von
Gewalttätigkeiten oder internationalen

97


	Entkolonialisierung der Mission

