
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 3

Artikel: Jesus und die Frauen

Autor: Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothée Solle

Jesus und die Frauen

Jede Frau, die heute Christin zu sein
versucht, muss sich fragen lassen, wie sie
beides - ihr Frausein und ihre Zugehörigkeit

zur Gemeinschaft der Glaubenden

- vereinbaren kann. Muss sie nicht,
angewidert von der in der Kirche
herrschenden Männerherrschaft, dem
Christentum den Rücken kehren? Es gibt ja
eine lange und längst nicht überwundene
Tradition von Frauenverachtung, ja
Frauenhass, die von den fadenscheinigsten

theologischen Vorwänden genährt,
auch unterhalb scheinbarer Liberalität
weiterwuchert. Auch die Verehrung der
männlichen Werte, zum Beispiel Anbetung

der Macht um jeden Preis, Wissen
und Forschen, auch wenn es auf Kosten
des Gewebes des Lebens geht, Eroberung

und Unterwerfung als die
Hauptformen des Umgangs miteinander - all
diese Männerherrlichkeit hat ja ihre
Wurzeln in der religiös eingeübten
Demütigung und Verachtung der Natur und
der Frauen. So fühlen sich heute oft gerade

die sensibelsten, die wachsten Frauen
im Christentum heimatlos und aus den
Kirchen herausgedrängt. Einige fangen
an, aus ihrer tiefen Verunsicherung heraus

den Konflikt zu bearbeiten. Diese
Arbeit findet seit etwa zwanzig Jahren
unter dem Titel «Feministische Theologie»

statt, seit zehn Jahren auch in einem
theologisch sehr unterentwickelten Land
wie Westdeutschland. Eines der
Herzstücke dieser Theologie ist die wechselseitige

Beziehung zwischen Jesus und
den Frauen.

Die Geschichte des Christentums
zwischen offenem Frauenhass und
befreiendem Aufbruch
aus dem ältesten Unrecht

Ich beginne mit einem Zitat Teresas von
Avila, dieser spanischen Frau und Mystikerin,

die um religiöse Freiheit gegenüber

einer ausgesprochenen Männergesellschaft

und Männerkirche kämpfte.
Im damaligen Spanien wollte man den
Frauen verbieten, lesen und schreiben zu
lernen, die Bibel zu lesen oder die Kunst
der Meditation zu üben. Für Frauen
genüge es, weben zu lernen, das «Vaterunser»

und das «Ave Maria» zu beten!
Manche Briefe Teresas hat man über drei
Jahrhunderte hinweg nicht zur
Veröffentlichung freigegeben. «Gewagte»
Aussagen in den Handschriften ihrer
Bücher und Briefe machte man fast unleserlich,

vor allem jene, in denen sie sich
scharf gegen die Diskriminierung der
Frau wendet. Doch sie beruft sich auf die
Haltung Jesu gegenüber den Frauen. In
einem Dialog mit Christus, den der Zensor

fast unleserlich gemacht hatte und
der in vielen Ausgaben ihrer Schriften
lange Zeit fehlte, sagt sie: «Als du auf
dieser Welt warst, bist du, weit entfernt,
die Frauen zu verachten, ihnen mit grossem

Wohlwollen begegnet. Du hast bei
ihnen grössere Liebe und mehr Glauben
gefunden als bei Männern Wenn ich
unsere Welt von heute sehe, dann finde
ich es nicht gerecht, dass Menschen mit
einem tugendhaften und starken Gemüt

76



verachtet werden, einzig und allein weil
sie Frauen sind.»1

In diesen Sätzen ist die ganze
Doppeldeutigkeit unseres Themas ausgedrückt:
Jesus, der Stifter der christlichen Religion,

fand «grössere Liebe und mehr
Glauben» bei den Frauen; sie aber werden

von der Institution verachtet, einzig
und allein weil sie Frauen sind. Dieser
Widerspruch zieht sich durch die ganze
Geschichte des Christentums - aber am
deutlichsten tritt er in der Stiftungsurkunde

selber auf, im Neuen Testament.
Dieses, soweit wir wissen, nur von Männern

geschriebene Buch ist tief geprägt
von der Androzentrik der antiken Welt,
und wir finden in ihm beides: die
Unterbewertung der Frau, ja den offenen
Frauenhass auf der einen Seite und den
befreienden Aufbruch aus dem ältesten
Unrecht, den Jesus und die ursprüngliche
Jesusbewegung auf der anderen Seite
darstellen.

Die Jesusbewegung war eine Gruppe
von Freundinnen und Freunden des kleinen

Mannes aus Nazareth, die sich ihm
angeschlossen hatten. Viele hatten keinen

festen Wohnsitz und hatten die
traditionellen Familienbande verlassen. Die
Frauen, die da mit ihm durchs Land
zogen, waren der patriarchalen Eheordnung

und Aufsicht entzogen, viele waren
auch geschieden oder von ihren Männern
verlassen worden. Wir können uns die
Verhältnisse am besten vorstellen, wenn
wir an die riesigen Elendsviertel zum
Beispiel in Lateinamerika denken, in
denen ebenfalls die Ärmsten unter den
Armen die Frauen sind. Wenn das Neue
Testament fast auf jeder Seite von den
Kranken erzählt, so müssen wir auch hier
vor allem an kranke Frauen denken,
blind, gelähmt, vom Elend gezeichnet,
viele waren psychisch krank - von
Dämonen besessen, wie das Neue Testament

sagt. Die Jesusbewegung verkörperte

Hoffnung für diese Elenden. Sie
wurden geheilt, und sie fingen an, zu heilen.

Sie hörten die gute Nachricht von der
Befreiung, und sie erzählten sie weiter.

Sie wurden gesättigt, und sie teilten das

Wenige, was sie besässen.
Die Jesusbewegung lebte in Konflikt

mit ihrer Gesellschaft. Jesus hat die
Umkehrung aller sozialen Gegensätze durch
Gottes Eingreifen erwartet, aber dieses
«bald kommt Gottes Reich» nahm in der
Bewegung schon jetzt Gestalt an. Alle
die, die nach den Normen ihrer Gesellschaft

Aussenseiter waren und nach dem
Gesetz als «unrein» galten - Arme,
Landlose, öffentliche Sünder, Zöllner
und Frauen - wurden hier akzeptiert.
«Die Letzten werden die Ersten sein», ist
ein Grundgedanke, der sich durch die
gesamte Botschaft Jesu zieht. Wer sind diese

«Letzten»? Wir können an einen in
Schulden geratenen, von seinem gepachteten

Land vertriebenen, rechtlos
gemachten Landarbeiter denken. Aber
noch unter ihm, religiös minderwertig
und kultisch als unrein angesehen, standen

die Frauen. Eine Frau sein - das war
das Allerletzte!

Die Wiederherstellung
der Gottesebenbildlichkeit der Frau
durch die Jesusbewegung
Eine der schönsten Geschichten im Neuen

Testament handelt von einer Frau, die
seit zwölfJahren an Blutfluss leidet. Sie ist
sozial isoliert, weil Menstruation oder
blutende Frauenkrankheiten in antiken
Vorstellungen als gefährlich für die
Umgebung gelten. Gegenstände, die eine
solche Frau berührt, werden unrein. Am
Passaopfer darf sie nicht teilnehmen.
Menstruation, Frauenkrankheiten und
Aussatz werden als gleichartiges
Problem angesehen. Die allgemeine Einstellung

zu solchen Krankheiten beschreibt
Plinius d.Ä. so: «Most, dem sie in diesem
Zustand zu nahe kommen, wird
sauer.. Gartenpflanzen verdorren, und
die Früchte des Baumes, auf dem sie
gesessen haben, fallen ab Erz und sogar
Eisen befällt sogleich der Rost und wie-
derwärtiger Geruch die Luft. .»2

Eine solche Frau, die «viel durchgemacht

hatte mit vielen Ärzten und all ihr

77



Gut aufgewendet hatte, aber es hatte ihr
nichts geholfen, alles war vielmehr
schlimmer mit ihr geworden» (Mk 5,25),
eine solche Frau nähert sich Jesus und
berührt ihn. «Als sie von Jesus gehört
hatte, kam sie unter dem Volk von hinten
herzu und rührte sein Kleid an. Denn sie

sagte: ,Wenn ich auch nur seine Kleider
anrühre, werde ich gesund werden!'»
(Mk 5, 25 f.). Es ist wie in den meisten
Krankenheilungsgeschichten der kranke
Mensch selbst, hier die gemiedene Frau,
die die Beziehung zu Jesus herstellt, die
ihn «berührt» und auf seine Kraft
vertraut. Das Geheimnis Jesu ist die Kraft,
die «dynamis» Gottes, die in ihm ist und
die in der Begegnung mit anderen freigesetzt

wird. Die Heilung wird nicht durch
Jesus «an und für sich», den Wundertäter,

Supermann möglich, sondern in der
gegenseitigen Beziehung.3 Jesus hatte
das Herz der Frau berührt, und deswegen
wollte sie seinen Mantel anfassen.

Ich habe einmal nach einem Vortrag
etwas sehr Schönes erlebt. Eine alte Frau
kam zu mir und umarmte mich, indem sie

sagte: «You touched me, I want to touch
you (Sie haben mich angerührt, ich
möchte sie berühren).» Ich weiss nicht,
ob das eine Heilung war, aber jedenfalls
war da eine Kraft im Spiel, etwas von der
lebendigmachenden Macht des Lebens,
von der dynamis, die die blutflüssige
Frau in Jesus wachgerufen hat.

Es ist eine falsche, vom männlichen
Konkurrenz- und Herrschaftsdenken
gefärbte Vorstellung, wenn Ausleger meinen,

Jesus habe ein Monopol auf diese
Kraft. Jesus ist keine Besonderheit, und
er «besitzt» Gott nicht und «hat» die
Macht in der Beziehung nicht als Eigentum.

Es ist der Glaube dieser verachteten
und beschädigten Frau, der sie heil
macht, dieses Berühren und Sich-berüh-
ren-Lassen, in dem wir die Macht Gottes
erfahren. Wir müssen die Wundergeschichten

als Geschichten der Liebe, die
in der Welt lebt und befreit werden will,
ansehen, und wir verstehen sie richtig,
wenn wir Jesu Aufforderung an seine

Jüngerinnen und Jünger, nun selber
Kranke zu heilen, Dämonen auszutreiben,

Hungrige zu speisen und die gute
Nachricht weiterzutragen, mitdenken.
Nicht der autoritäre Gott von oben kann
uns wirklich heilen, sondern der sanfte,
der sich in den Beziehungen von Schwestern

und Brüdern anders und verändernd

ausdrückt. Darum müssten Jesus
und die Jesusbewegung mit dem
hierarchischen, patriarchalen Denken in Konflikt

kommen, der Geist Gottes kann sich
nicht nach Geschlechtsmerkmalen richten,

und die älteste Ungerechtigkeit
konnte in dem Reich, von dem Jesus
sprach, nicht fortbestehen.

Theologisch gesprochen wurde die
Gottesebenbildlichkeit der Frau, die das
Patriarchat zerstören will, in der Jesusbewegung

wiederhergestellt. Auch die Frau
hat unbeschränkt Anteil am Geheimnis
des Lebens, an Gott. Auch sie war, so
erlebten es die Frauen um Jesus, nicht
ausgeschlossen. Auch sie gehörte in die
Geschichte der grossen Heilung, die sich in
der Jesusbewegung zeigte, hinein: dass
die Blinden sehend und die an die eigene
Ohnmacht Versklavten angerührt werden,

so dass sie als Männer und Frauen,
die Gottes Geist erfahren, nun auch Gottes

Werk tun: Blinde sehend machen,
Frieden stiften, Dämonen austreiben -
genau wie es heute geschieht, wenn Frauen

in Greenham Common, im Hunsrück
an der grossen Mauer vor den Atomwaffen

oder vor dem Pentagon, den grössten
Dämon, von dem wir besessen sind, den
Militarismus, austreiben.

Die Reaktion des Patriarchats
auf das jesuanische Gleichheitsgebot
Das Thema «Jesus und die Frauen»
bedeutet nicht nur, dass Jesus kein Sexist
war, kein Macho, dass es kein einziges
negatives Wort von ihm über Frauen
gibt, dass er sie zu Jüngerinnen machte,
dass er sie von der Angst, nur eine Frau
zu sein, ein zweitrangiges schwaches Wesen,

heilte! Es bedeutet auch, dass diese
Jesusfrauen Mut und Kraft bekamen, sich

78



im Gegensatz zu den allgemein
akzeptierten Werten des Rassismus, der
Exklusivität, der strukturellen Ungerechtigkeit,

des Patriarchats zu stellen. Frauen

waren in der Jesusbewegung nicht
Randfiguren, sondern Apostel, Prophetinnen

und Missionare.4 In Christus sind
alle eins und ebenbürtig. «Da gilt nicht
mehr Jude oder Grieche, Sklave oder
Freier, Mann oder Frau — denn ihr seid
alle eins in Jesus Christus!» sagt Paulus
im Galaterbrief (3, 28). Das Klassenunrecht,

die religiöse Exklusivität, und
die patriarchalen Herrschaftsverhältnisse

waren prinzipiell in der Jesusbewegung

überholt. Menschen nahmen Jesus
als den Befreier aus diesen Zertrennun-
gen und Herrschaftsstrukturen an, sie
sahen ihn als den, der, von Gott gesandt,
das wirkliche Leben bringt und nicht nur
neue Vorteile für die eine Hälfte der
Menschheit. Sie nannten ihn den Christus.

Neben dem von der Tradition oft als
einzigartig gefeierten Bekenntnis des
Petrus zu diesem Christus steht das Mes-
siasbekenntnb der Martha von Bethanien,

die nach dem Johannesevangelium
ihren Glauben bekennt in den Worten:
«Ja, Herr, ich glaube, dass du der Messias
bist, der Sohn Gottes, der in die Welt
kommen soll» (Joh 11, 27). Petrus und
Martha sind die ersten, die sich zu dem
Erlöser bekennen. Aber dreissig Jahre
nach Paulus und in glattem Widerspruch
zu seinem Evangelium der Freiheit:
«Hier ist nicht Sklave noch Herr, nicht
Mann noch Weib», heisst es im Ersten Ti-
motheusbrief von einem Schüler des
Paulus geschrieben, ganz anders:
«Einem Weib gestatte ich nicht, öffentlich zu
lehren, ebensowenig, einem Manne
dreinzureden. Sie soll sich vielmehr still
verhalten. Denn: Adam ist zuerst
geschaffen worden, danach erst Eva. Und
nicht Adam war es, der verführt worden
ist, sondern die Frau hat sich zuerst zur
Übertretung verführen lassen. Doch
wird sie Rettung finden, indem sie Kinder

zur Welt bringt. Sie (gemeint sind die

Christinnen) müssen nur im Glauben, in
der Liebe und in der Heiligkeit zuchtvollen

Lebens bleiben» (1 Tim 2, 12—15).
In diesen katastrophal folgenreichen

Worten spiegelt sich die Reaktion des
Patriarchats auf den urchristlichen jesuani-
schen Feminismus. Frauen lehrten ja in
der Tat in den Gemeinden; den Frauen
war der auferstandene Christus zuerst
erschienen, und Frauen wussten, dass die
Nachfolge Christi frei macht, nicht die
Erfüllung einer Geschlechtsrolle. Diese
Worte aus dem Timotheusbrief sind
falsch und verlogen, sie garnieren einen
Herrschaftsanspruch mit einer selbstgerechten

windigen Interpretation der
Geschichte von der Vertreibung aus dem
Paradies. Als sei Adam schuldlos! Sie
üben auch Verrat an dem, was gerade
Paulus theologisch herausgearbeitet hat,
dass nämlich Menschen nicht durch
Kinderkriegen oder durch Askese oder
sonstige gute Werke gerettet werden,
sondern durch den Glauben an die Person
und die Botschaft Christi! Wenn der
Frühkatholizismus hier mit seiner
patriarchalen Angst vor lehrenden,
denkenden, selbständigen Frauen Recht hätte,

dann wäre das Christentum nichts
weiter als eine Unterordnungsideologie,
dann rechtfertigte der Penis und nicht die
Wahrheit!

Das Neue Testament enthält
Widersprüche, die wir nicht beschönigend
versöhnen können. Die beiden hier
aufgezeigten Linien - Befreiung aus der
Ohnmacht und Knechtschaft der Sünde,
Heilung, Rettung auf der einen Seite und
Stabilisierung der Repression auf der
anderen Seite - lassen sich nicht aus der
Welt schaffen. Schon Martin Luther hat
gewusst, dass wir Kriterien dafür brauchen,

um die Bibel beurteilen zu können.
Die Frage für ihn ist, ob die Schrift
«Christum treibet» oder nicht. Wie,
wenn sie bloss Patriarchat treibt, wie im
Timotheusbrief? Dann verleugnen die
ihre Herrschaft sichernden Männer den
befreienden Christus. Dann halten sie
seine Wahrheit gefangen unter dem

79



Deckel des geistfeindlichen Patriarchats.
Genau das ist die Kritik und Anfrage der
feministischen Theologie an das patriar-
chale Denken und seine sexistische Praxis.

Die Tränen der Maria Magdalena
in der Auferstehungsgeschichte
Das deutlichste Zeichen für das, was im
ursprünglichen Christentum gemeint
war, findet sich in den Ostergeschichten
des Neuen Testaments. Es waren ja
Frauen, die mit Jesus in seinem Leiden
ausharrten und Zeugen des leeren Grabes

und der Auferstehung wurden.
Das älteste Evangelium des Markus

erzählt, dass Frauen die ersten Zeugen für
die Grundtatsachen der Jesusgeschichte
waren: Tod, Begräbnis und Auferstehung

Jesu sind uns bekannt geworden
nicht durch die, die weggelaufen waren
und sich versteckten, die Männer,
sondern durch die, die dabei waren, die
Frauen. Die wichtigste Gestalt in der
frauenfreundlichen Jesusbewegung ist
Maria Magdalena. Wie die ganze
Gemeinde so ist auch sie nach der Hinrichtung

Jesu in eine tiefe Verzweiflung
gefallen. Sie läuft noch in der Nacht nach
der Bestattung zum Grab Jesu und sieht,
dass der Stein, der die Grabkammer
verschlossen hat, fehlt. Verzweifelt klagt sie
anderen, dass der Leichnam verschwunden

sei. Sie ist mutiger als die Männer,
denn sie sucht Jesus am Grab in der von
den Männern gemiedenen Öffentlichkeit.

Die Römer haben den Juden Jesus
gekreuzigt, weil er das Volk zum Widerstand

gegen Rom anregt.5 Er predigt vom
Gott Israels, der der einzige König der
Welt ist, der den politischen Machthabern

nur kurze Zeit Raum gibt für ihr
menschenverachtendes Gewaltregiment.
Die Römer haben solche Störer ihrer
Herrschaft öffentlich gekreuzigt. Das
unruhige Volk sollte sehen, was jedem Störer

droht. Nicht einmal öffentlich weinen
darf man über den Tod eines Gekreuzigten.

Tacitus berichtet über die römische

Praxis im Zusammenhang politischer
Hinrichtungen: «Nicht einmal die Frauen

blieben von Prozessen verschont.
Weil man sie nicht der Absicht beschuldigen

konnte, die Macht im Staat an sich
zu reissen, wurden sie wegen ihrer Tränen

angeklagt. Umgebracht wurde die
greise Vitia, die Mutter des Fufius Gemi-
nus, weil sie die Hinrichtung ihrer Sohnes
beweint hatte.» Marias Tränen und ihre
Verzweiflung werden in der Erzählung
des Johannesevangeliums immer wieder
erwähnt. Alle Leute damals wussten,
dass Weinen in dieser Situation gefährlich

war.
Alle Leute wussten auch, was es

bedeutet, wenn das Grab eines Gekreuzigten
leer ist: Das kann heissen, dass die

römische Besatzungsmacht oder ihre
Helfershelfer die Leiche verschwinden lies-
sen, um zu verhindern, dass das Grab
zum Ort des Widerstandes wird, dass sich
dort die Anhänger Jesu treffen. Die
Beerdigungen der ermordeten Südafrikaner

sind seit Jahren Orte öffentlichen
Widerstandes gegen die weisse
Apartheidregierung.

Der Weg zu den Gräbern der Ermordeten
ist der Weg der Maria Magdalena.

«Maria aber stand von aussen an der
Grabkammer und weinte. Als sie immer
weiter weinte, beugte sie sich nach vorn
in die Grabkammer. Und sie sah zwei
Engel in weissen Gewändern sitzen,
einen am Kopfende und einen am Fussen-
de des Platzes, auf den man den Leib Jesu
hingelegt hatte. Jene (Engel) sagten zu
ihr: Frau, warum weinst du? Sie sagte zu
ihnen: Sie haben meinen Herrn
weggenommen, und ich weiss nicht, wo sie ihn
hingelegt haben. Indem sie das sagte,
wandte sie sich nach hinten um, und sie
sah den Jesus da stehen, und sie wusste
nicht, dass es Jesus ist. Jesus sagte zu ihr:

^Frau, warum weinst du? Wen suchst du?
Sie dachte, er sei der Gärtner und sagte
zu ihm: Herr, wenn du ihn weggetragen
hast, dann sage mir, wo du ihn hingelegt
hast, damit ich ihn hole» (Joh 20,
11-15).

80



In diesem ersten Text der
Auferstehungsgeschichte des Johannesevangeliums

steht das Weinen der Maria
Magdalena im Mittelpunkt. Der Text erzählt
ihre Trauer und ihre Bewegungen sehr
genau. Sie sucht nach dem Leichnam Jesu,

sie sucht nach dem Menschen, der ihr
gezeigt hat, wo Leben und Hoffnung in
der Welt zu finden sind. Die Engel am
Grabe Jesu haben nicht gesagt: «Sei
ruhig, hör' doch auf!» Sie haben gefragt:
«Warum weinst du?» Jesus hat zu Maria
Magdalena nicht gesagt: «Sei ruhig, hör'
doch mit dem Gejammer auf!» Er hat sie
gefragt: «Warum weinst du, wen suchst
du?»

Jesus war Feminist
Wir suchen Gerechtigkeit, wir suchen
Frieden. Wir Frauen suchen eine
Zukunft für kommende Generationen, die
nicht vergiftet ist. Wir suchen Leben, wir
suchen Licht. Wir suchen nach Gott. Maria

Magdalena wurde die «Apostelin der
Apostel» genannt, weil sie die mutlos
gewordenen Männer zum Leben, zur
Auferstehung hinwies.

Es hat im Urchristentum eine heftige
Kontroverse darüber gegeben, ob Petrus
oder Maria Magdalena die erste
Auferstehungszeugin war. Beide haben noch
im dritten und vierten Jahrhundert in
einigen Gemeinden apostolische Autorität

besessen. Viele erkannten den
Führungsanspruch der Frauen einfach an;
erst nach und nach verschwand Jesu
Hoffnung auf Frauen, seine Menschlichkeit

aus der Kirche. Wir können von
einer «progressiven Patriarchalbierung des
kirchlichen Amtes» sprechen. Die
frauenfreundlichen, das heisst die gerechten,
menschenfreundlichen Traditionen der
ursprünglichen Jesusbewegung haben
sich in der Kirche nicht durchsetzen können.

Es entstand der Frühkatholizismus,
in dem Orthodoxie und Häresie definiert
und im Interesse der Männerherrschaft
ausgelegt wurden. Das Charisma, die
echte Berufung durch den Geist, wurde
vom Amt verdrängt. Das egalitäre Evan¬

gelium: «Nennt keine Herren, nennt keinen

Vater!» wurde abgelöst durch die
Hierarchie.

Dennoch ist es dieser Hierarchie nicht
gelungen, den Geist völlig auszulöschen,
die Frauen für ewig als spirituell
zweitrangig zu behandeln. Der Anstoss Jesu
war zu stark, die Botschaft derer, die den
Mut hatten, bei dem zu Tode Gefolterten
zu bleiben, die das Vertrauen hatten, ihn
anzurühren, und die als erste verstanden,
dass Christus nicht umzubringen war —

diese Kraft des Glaubens hatte eine
Freiheitsglocke eingeläutet und die
Menschen daran erinnert, dass sie als Frauen
und Männer, nicht als Sklaven und
Objekte, sondern zum Ebenbild Gottes, der
uns Vater und Mutter ist, geschaffen
waren. Das Evangelium von der Befreiung
der Menschen aus Sünde und Ohnmacht,
aus Angst und Unterwürfigkeit unter die
Herrenmacht, lässt sich nicht zurechtstutzen,

weder von der weissen Rasse,
noch von den Reichen, noch von den
Männern, die sich allein für Menschen
halten. Jesus hatte eine grössere Freiheit
anzubieten als die, die den Männern
bekannt war. Er war, in der heutigen Sprache

gesagt, Feminist. Seine Transzendenz

überstieg den Herrentraum der
Männer. Sein Gott war anders, er mochte
nicht ohne Gerechtigkeit und Liebe sein.

1 J. Kotschner (Hg.), Der Weg zum Quell. Teresa
von Avila, Düsseldorf 1982, S. 18.
2 Vgl. Luise Schottroff, Frauen in der Nachfolge
Jesu in neutestamentlicher Zeit, in: W. Schottroff/
W. Stegemann (Hg.), Traditionen der Befreiung 2,
Frauen in der Bibel, München 1980.
3 Vgl. Carter Heyward, Und sie rührte sein Kleid
an. Eine feministische Theologie der Beziehung,
Stuttgart 1986, S. 92 ff.
4 Vgl. Elisabeth Schüssler-Fiorenza, Der Beitrag
der Frau zur urchristlichen Bewegung. Kritische
Überlegungen zur Rekonstruktion urchristlicher
Geschichte, in: W. Schottroff/W. Stegemann,
a.a.O.
5 Vgl. Luise Schottroff/D. Sölle/Bärbel von War-
senberg, Der Kreuzbaum des Lebens. Stuttgart
1987.

il


	Jesus und die Frauen

