
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 2

Artikel: Glasnost und Perestroika : Perspektiven der Hoffnung für die Kirchen
und ihre Basis

Autor: Zademach, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wieland Zademach

Glasnost und Perestroika
Perspektiven der Hoffnung für die Kirchen und ihre Basis

Glasnost und Perestroika, diese beiden
«Schlagworte des Jahres 1987» bestimmen

auch in diesen Wochen und Monaten

zwischen den beiden «Weltgipfeln» -
dem hinter uns liegenden von Washington

und dem vor uns liegenden von Moskau

- weitgehend die politische
Berichterstattung in den Medien. Der Prozess
einer transparenten Umgestaltung ist in
der Tat irreversibel, wenn er denn einen
Sinn haben soll. Mir scheint es darum an
der Zeit, endlich einmal nachzusehen,
welche theologiegeschichtlichen
Beziehungen, Implikationen und Perspektiven
sich mit diesem Prozess verbinden.

Nach Auffassung eines Wissenschaftlers

aus dem seinerzeitigen «Prager
Frühling» bedeutet Gorbatschows Politik

«ein Verhältnis ohne administrative
Schikanen, eine wirkliche religiöse Freiheit

für die Christen, die es ihnen möglich
macht, zur dynamischen Geschichte und
zum Sozialismus hin ,offen' zu bleiben».
In der zu erwartenden vollen religiösen
Freiheit werde es möglich sein, die
schwere Vergangenheit zu überwinden
und eine neue menschliche Zukunft zu
bauen. «Wir sind vorbereitet, unsere un-
beendete Arbeit des Jahres 1968 in
diesem Sinne — vielleicht in relativ kurzer
Zeit - endlich theoretisch-praktisch zu
beenden.»1 Wenn diese «prophetische
Hoffnung» auch noch ein wenig utopisch
anmuten mag, so gibt es doch eindeutig
festzumachende Entwicklungen der letzten

Jahre und Jahrzehnte — insbesondere
in der UdSSR und in der DDR -, die im
folgenden nachgezeichnet werden sollen:

Sie bilden den Nährboden für Glasnost

und Perestroika auch im Hinblick
auf Kirche und christlichen Glauben, da¬

mit das Fundament der Hoffnung auf
einen neuen «Geist, der lebendig macht
und in alle Wahrheit führt» (Johannes-
Evangelium).

Entwicklung in der marxistischen
Religionswissenschaft der UdSSR
Gleichsam hinter den Kulissen der
offiziellen Sowjetdoktrin mit ihrem dogmatischen

Atheismus lassen sich innerhalb
der marxistischen Religionswissenschaft
Tendenzen zu einer differenzierteren
Betrachtungsweise feststellen. Die
praktischen Erfahrungen des politischen Alltags

in den sozialistischen Ländern haben
zu neuen und intensiven Untersuchungen

über das Phänomen Religion Anlass
gegeben. Dieser seit etwa 1964 bemerkbare

Umschwung ist Teil eines umfassenderen

philosophischen Umdenkens, das
den Menschen als Person mit sozialen
wie auch individuellen Zügen
wahrnimmt.

Wurzeln der Religion
Unter dem Eindruck, dass Religion auch
nach mehreren Jahrzehnten sozialistischer

Gesellschaftsordnung noch immer
existiert, ist in jüngster Zeit eine eingehende

Diskussion über die Wurzeln der
Religion entstanden. Dabei unterscheidet

man vermehrt zwischen den Wurzeln,

die im gesellschaftlichen Sein, und
jenen, die im gesellschaftlichen Bewusstsein

liegen: den sozialen im Unterschied
zu den gnoseologischen und psychologischen

Wurzeln.
Soziale Wurzeln der Religion sind

historisch überwindbar mit der Beherrschung

der Natur durch den Menschen
und der Beseitigung der antagonistischen

43



Klassengesellschaft. Anders verhält es
sich mit den gnoseologischen Wurzeln. A.
D. Suchov fragt in seinem grundlegenden
Werk «Die Religion als gesellschaftliches

Phänomen» (Moskau 1973), «wie
unter dem Einfluss bestimmter sozialer
Faktoren der Prozess der Herausbildung
der Religion im Bewusstsein des
Menschen abläuft»2, und kommt zu dem
Ergebnis, dass «die gnoseologischen Wurzeln

mit der Existenz des denkenden
Menschen gegeben seien und in der
kommunistischen Gesellschaft noch fortbestehen

werden, weil sie in der Struktur
des Denkens begründet seien. Darum
könne die Religion nicht nur Produkt
falscher Erkenntnis bzw. eines verkehrten
Erkenntnisinhalts, nicht nur ein Verhalten

von Ungebildeten sein.»3 So bleiben
nach Suchov auch im Sozialismus die
strukturellen Bedingungen des Bewusst-
seins für die Herausbildung der
gnoseologischen Wurzeln der Religion bestehen.

Ganz ähnlich verhält es sich mit der
Erkenntnis der psychologischen Wurzeln
der Religion. In Übereinstimmung mit
Lenin definiert K. K. Platonov den
Begriff so: «Die psychologischen Wurzeln
der Religion sind jene spezifischen
Merkmale des individuellen und Grup-
penbewusstseins, die die Möglichkeit der
Entstehung von Erscheinungen der
religiösen Psychologie bestimmen.»4 Kritik
an der bisherigen Religionstheorie übt er
mit der Feststellung, dass man zu wenig
beachtet habe, dass Erscheinungen der
religiösen Psychologie «neben gleichen
sozialen und historischen Bedingungen
nur durch die allgemeinmenschlichen
Merkmale der Psyche (des individuellen
Bewusstseins)» bestimmt seien; «denn
das individuelle Bewusstsein ist auch die
Psyche des Menschen als Persönlichkeit»5.

Folgerungen aus dem Neuansatz

Diese Ausführungen sowjetischer
Religionswissenschaftler lassen erkennen,
dass die gnoseologischen und psycholo¬

gischen Wurzeln der Religion durch
gesellschaftliche Veränderungen nicht ohne

weiteres beseitigt werden können,
weil sie durch allgemeine anthropologische

Merkmale bestimmt sind. Diese wirken

auch in der sozialistischen Gesellschaft

weiter. Nach Platonov käme es
deshalb umso mehr auf eine individuelle
Behandlung der Gläubigen durch die
sozialistische Ideologie an: «Das Wesen
der persönlichen Behandlung kann man
auf die These reduzieren: alle äusseren
Bedingungen, die auf den Menschen
wirken, werden vermittelt durch die inneren,

die auch seine Persönlichkeit ausmachen.»

Darum genüge es nicht, sich nur
in den sozialen Einflüssen auf die
Persönlichkeit auszukennen. «Wenn man
sich in den Ursachen der Religiosität
einer konkreten Persönlichkeit orientieren
will, muss man sich auch in der Persönlichkeit

selbst zurechtfinden.»6 Noch
weiter geht Z.W. Balevic: «Entgegen
den Beteuerungen einiger Atheisten, die
die Spezifik der religiösen Gefühle leugnen,

hat das religiöse Erleben keine Analogie

zu anderen Erlebnissen erwachsener
Menschen.»7

Für die sowjetische Religionswissenschaft
sind diese Einsichten durchaus

neu. Inwieweit Religiosität damit zum
Wesen des Menschen genuin dazugehört,

das geht aus diesen Untersuchungen

(noch?) nicht expressis verbis hervor.

In der Konsequenz würde sich das
nahelegen, allerdings auch Grundaussagen

des historischen Materialismus in
Frage stellen und damit einige ideologische

Probleme heraufbeschwören. Als
Ziel dieser Forschungen wird deshalb
immer wieder angegeben, dass es darum
gehe, das materialistische Verständnis
der Religion zu verbessern und damit
eine wirksamere wissenschaftliche und
atheistische Arbeit in der Praxis zu
ermöglichen. Das sollte jedoch nicht daran
hindern, den Wandel in der Auffassung
von Religion zu erkennen, ernst zu nehmen

und neue Tendenzen für möglich zu
halten.

44



Kirche und Gesellschaft in der DDR

Die hier aufgezeigte Entwicklung in der
marxistischen Religionswissenschaft der
UdSSR lässt sich auch in der DDR
nachweisen und hat dort sogar schon einen
relativ allgemeinverbindlichen Standard
erreicht.

Ein neues Interesse an Kirche und
Religion
Schon in den 60er Jahren hob O. Klohr,
bis heute die religionssoziologische
Kapazität der DDR schlechthin, einen
Aspekt hervor, der inzwischen nichts an
Bedeutung verloren hat. Unter Hinweis
auf Engels und Lenin vertritt er die These,

es wäre falsch, atheistische Propaganda
um des Atheismus willen zu betreiben.

Die atheistische Propaganda dürfe
sich nicht auf eine Gegenposition zu
Religion und Christentum beschränken, es
komme vielmehr darauf an, die breiten
Massen und vor allem auch die Christen
in den Aufbau des Sozialismus aktiv mit-
einzubeziehen: «Die weltanschaulichatheistische

Propaganda darf somit die
christlichen Werktätigen nicht davon
abhalten, sich an unserem grossen Aufbauwerk

zu beteiligen. Sie muss vielmehr
zwei Aufgaben zur gleichen Zeit bewältigen:

die idealistischen Vorurteile
erschüttern und abbauen und gleichzeitig
das Vertrauen der Christen zur Partei
und damit die moralisch-politische Einheit

unseres Volkes stärken.»8 Mit seiner
Feststellung, «das Bedürfnis nach Religion

verschwinde nicht durch Zwang»,
weshalb der «Marxismus-Leninismus jede

politische Kriegserklärung an die
Religion ablehne»9, setzte O. Klohr seinerzeit

Akzente in der Atheismusdiskussion
,und Religionssoziologie, die sich in der
Praxis des Staat-Kirche-Verhältnisses
nicht unerheblich ausgewirkt haben.

Noch einen wesentlichen Schritt weiter

ging Klohr jüngst in einem «Exklusivbeitrag»

für die katholische Zeitschrift
«begegnung», wo er sich dezidiert zum
Dialog zwischen Marxisten und Christen

äussert. Auf die Frage nach dem «Warum»

eines solchen Dialogs erklärte
Klohr, inzwischen sei weltweit auf beiden
Seiten die Einsicht gereift: «Die heutigen
Probleme der Menschheit können von
keinem Land, von keiner Klasse, von
keiner Gruppe allein gelöst werden .»,
sie «zwingen zu gemeinsamem Handeln
aller Menschen, denen Friede, Leben,
Gerechtigkeit, menschliche Würde und
Menschenrecht, Freiheit und Demokratie

mehr als nur Schlagworte bedeuten.»10

Klohr spricht von einem «Aufstand

des Weltgewissens»; hier liege
auch «die Wurzel, warum die
Zusammenarbeit aller zu Frieden und
Fortschritt drängenden Menschen und
Menschengruppen überhaupt so dringend
erforderlich geworden ist. In diesen breiten
Strom gliedert sich auch das Zusammenwirken

von Kommunisten und Gläubigen

ein»".
Für grundlegend hält es O. Klohr,

«dass das Gespräch von beiden Seiten
gewollt und aufrichtig ist; oder anders:
Es muss auf die Aufrichtigkeit des anderen

vertraut werden, damit der Dialog
gewollt wird».12 Dass dieser Dialog
«nicht leicht» ist, «einerlei zu welchen
Problemen», dessen ist sich Klohr
bewusst: «Er fordert gegenseitiges Verstehen,

Toleranz, Freimütigkeit, gegenseitige
Achtung, Orientierung am Gemeinsamen.

Diese Bedingungen haben
bekanntlich im Umgang zwischen
Menschen stets gewisse Schwierigkeiten, aber
sie erfordern besondere Anstrengungen
im Umgang zwischen Menschen mit
unterschiedlichen Weltanschauungen».13
Im vollen Bewusstsein um die bleibenden

weltanschaulichen Unterschiede ist
Klohr dennoch auf der «Suche nach
Gemeinsamkeit», denn diese stärkt «das
unabdingbare Vertrauen, während die
Suche nach Gegensätzen Misstrauen
nicht abbaut». Gerade Vertrauen aber ist
notwendig, wenn es um die Frage geht,
«warum und wie Marxisten und Christen
gemeinsam für Frieden, Abrüstung und
friedliche Koexistenz zusammenwirken

45



können», denn schliesslich soll der Dialog

«in praktische Zusammenarbeit für
diese hohen Menschheitsziele einmünden»14.

Kirche im Sozialismus
Man kann das neue Interesse an Kirche
und Religion mit Fug und Recht als das
Ergebnis eines jahrzehntelangen für Partei

und Staat oft mit erheblichen «ideologischen

Schmerzen» verbundenen
Lernprozesses bezeichnen. Aber auch der
Lernprozess der Kirche, an dessen Ende
das Selbstverständnis steht, das mit der
Formel «Kirche im Sozialismus»
ausgedrückt wird, war nicht weniger schmerzhaft.

Eine wichtige Markierung auf diesem
Weg stellte jene Begegnung zwischen
leitenden Persönlichkeiten von Staat und
Kirche dar, die auf Einladung von Erich
Honecker am 6. März 1978 in Berlin
stattfand - noch ein Jubiläum in diesem
Jahr, dem man auf beiden Seiten mit
einiger Hoffnung auf eine weitere
Entkrampfung im beiderseitigen Verhältnis
entgegensieht. Entscheidend für die
seitdem gestärkte Position der evangelischen

Kirche ist, dass sie die sozialistische

Gesellschaftsordnung nicht mehr in
Frage stellt, dass sie eben Kirche im
Sozialismus, nicht neben dem Sozialismus
oder gar gegen den Sozialismus sein will.
Mit den Worten von Altbischof Schönherr:

«Kirche im Sozialismus heisst auch,
an den Problemen und Errungenschaften
der Gesellschaft, in der wir leben, mittragend

teilzunehmen, konkret unterscheidend

mitzuarbeiten, eigenständig und
eigenprofiliert zu bleiben.»15

«Kirche im Sozialismus», das gleicht
einer stetigen Gratwanderung zwischen
Konfrontation und Anpassung. «Die Kirche

darf sich in der DDR nicht ,einigeln',
aber auch nicht als Sammelbecken einer
Opposition' verstehen. Ausgeschlossen
sind totale Anpassung und totale
Verweigerung. »

16 Die Kirche ist somit weder
Integrations- noch Oppositionskraft. Es
gibt beide Tendenzen gleichzeitig, denn

es handelt sich um ein permanent
variierendes Verhältnis, in dem diese
Gratwanderung gelebt wird. Auf der einen
Seite etwa verbindet die Kirche sich nicht
mit Oppositionsgruppen, indem sie
ihnen eine organisatorische Basis gäbe;
auf der anderen Seite aber tritt sie für
das Recht auf abweichende Meinungsäusserung

ein, indem sie von der SED
unterdrückten Stimmen — wie
Liedermachern und Schriftstellern - die
Möglichkeit der Artikulation im Kirchenraum

einräumt.

Die katholische Variante von «Kirche
im Sozialismus»

Anfang September 1986 hat die Berliner
Bischofskonferenz ein Schreiben
verabschiedet, das sie an die Priester und Dia-
kone der katholischen Kirche in der
DDR versandte. In diesem Hirtenwort
nehmen die elf Bischöfe und Weihbischöfe

Stellung zur gegenwärtigen Situation

der katholischen Kirche in der DDR
und ziehen Folgerungen für das pastorale
Wirken.17

Ihre Sicht einer gesellschaftlichen
Wirksamkeit der Kirche für das Wohl der
Menschen gründen die Bischöfe
insbesondere auf zwei Prinzipien. So stellen
sie zum einen fest, dass der Glaube die
gesellschaftlichen Gegebenheiten nicht
ausklammert: «Auch diese sind dem
Willen Gottes gemäss zu ,heiligen' und
vom Geist Christi her zu durchdringen.
Das gilt auch in einer Gesellschaftsform,
in der eine atheistische Weltanschauung
zugleich mit ihrem Wahrheitsanspruch
auch einen Totalitätsanspruch für alle
Lebensbereiche erhebt und diesen
politisch durchzusetzen versucht.» Zum
anderen drücken sie die neue Erkenntnis
aus, «dass die sozialistische
Gesellschaftsordnung ebenso unter Gottes
Herrschaft steht wie die kapitalistische
oder sonst irgendeine Ordnung dieser
Welt»18. Von diesen Prinzipien her halten

die Bischöfe es nicht für
«ausgeschlossen, dass es zwischen Staat und
katholischer Kirche zu einem Gespräch

46



über Fragen kommen könnte, die
gemeinsam interessieren und für die jeder
in seiner Weise Verantwortung trägt,
beispielsweise die Frage der Stabilisierung

der Ehen und Familien, der Solidarität

zwischen den Generationen oder
der Bewertung des ungeborenen Lebens
bis hin zur Frage der Darstellung der Kirche

und christlichen Religion in Schul-
und Lehrbüchern.»19

Beispiele aus der Praxis in der UdSSR
Die Entwicklung oder genauer gesagt die
Wandlung — «Perestroika» — im Verhältnis

zwischen Staat und Kirche in der
UdSSR soll an einigen Aspekten der
Praxis erörtert werden.

Neue Religionsgesetze
Der stellvertretende Generalsekretär
der Christlichen Friedenskonferenz,
Erzpriester George Goncharow, beurteilt

aus russisch-orthodoxer Sicht die
neuere Entwicklung in seinem Land
ausserordentlich positiv. In einem Gespräch
mit der «Lutherischen-Welt-Informa-
tion» (lwi) in Genf am 9. März 1987 sieht
er die Stellung der Russisch-Orthodoxen
Kirche (ROK) im heutigen sowjetischen
Reformprozess darin, dass sie «der Inbegriff

der moralischen Erneuerung der
Gesellschaft sein» solle. Er verneinte,
dass es in diesem Bereich der ethischen
Erneuerung «einen wirklichen Konflikt»
zwischen der KPdSU und der ROK gebe.
Beide wollten einen «hohen moralischen
Standard» des Volkes. Bei einem
systematischen Vergleich des Moralkodex
von Kommunisten und gläubigen Christen

gebe es verblüffende «Ähnlichkeit
in vielen Punkten».20

Die Hoffnung von Goncharow auf eine

gedeihliche Entwicklung in den
Beziehungen zwischen Partei und Staat auf
der einen und Kirche und Gläubigen auf
der anderen Seite werden bestärkt durch
eine wichtige Neuerung in der sowjetischen

Gesetzgebung über den Status von
Religion und Kirche. Das «Journal des
Moskauer Patriarchats» weist mit Recht

darauf hin, dass wohl die wichtigste
Änderung «die Anerkennung der religiösen
Vereinigungen als juristische Personen»21
ist. Im Rahmen dieses Statuts darf eine
religiöse Vereinigung «notwendige Bauten

errichten oder kaufen, Transportmittel
erwerben, ebenso kirchliche Artikel,

Kultgeräte. Der Erwerb von Gebäuden
unterliegt den Bestimmungen notarieller
Verträge über Handel und Kauf. Derartig

erworbene Gebäude gehen in das
Eigentum der religiösen Vereinigung
über.»22 - Bisher waren alle kirchlichen
Gebäude Staatseigentum, sie wurden
den registrierten religiösen Vereinigungen

verpachtet. Wenn eine religiöse
Vereinigung aus irgendeinem Grunde aufgelöst

wurde, fiel der gesamte Besitz an den
Staat. Neu ist auch, dass für die Kranken-
und Gefangenenseelsorge sowie für
religiöse Rituale in Heimen die Erlaubnis der
Lokalverwaltung nicht mehr nötig ist.

Dass mit den aufgezeigten Veränderungen

noch nicht das Ende der
Reformmöglichkeiten erreicht sein dürfte, lassen
Äusserungen des Erzpriesters Goncharow

in dem bereits erwähnten Gespräch
erhoffen. Goncharow betont, dass «Vertreter

der ROK an den der neuen
Gesetzgebung für die Religionsgemeinschaften

vorausgehenden Gesprächen
mit Regierungsexperten beteiligt (seien),
damit bei den auf diesem Gebiet bereits
eingeleiteten Reformen die Interessen
der Kirche gewahrt würden»23.

Gleb Jakunin als Prüfstein für Glasnost
und Perestroika?
Seit über 20 Jahren ist der Priester Gleb
Jakunin eine Symbolfigur unter den
Dissidenten in der UdSSR. Jakunin hatte
Ende 1965 (zusammen mit Nikolaj Esli-
man) durch ein aufsehenerregendes
Memorandum an die Spitzen von Staat und
Kirche auf verfolgte Christen in der
UdSSR aufmerksam gemacht. Im Mai
1966 hatte ihm Patriarch Aleksej die
Ausübung des Priesteramtes verboten.
1975 legte Jakunin, zusammen mit Lew
Regelson, der 5. Vollversammlung des

47



ÖRK in Nairobi eine Schilderung der seiner

Ansicht nach wirklichen Lage der
Kirchen in der UdSSR vor. 1976 gründete

er zusammen mit zwei weiteren orthodoxen

Gläubigen das «Christliche Komitee

zum Schutz der Rechte der Gläubigen».

Im August 1980 erfolgte seine
Verhaftung. Nach fünf Jahren
Strafarbeitslager wurde er am 5. Februar 1987
vorzeitig aus der anschliessenden
fünfjährigen Verbannung freigelassen.

Anlässlich einer inoffiziellen
Pressekonferenz vermerkte Jakunin positive
Anzeichen am gegenwärtigen Erneue-
rungsprozess. Im Vertrauen auf diese
Erkenntnis wandte er sich mit einer Eingabe

an Gorbatschow. Zusammen mit acht
orthodoxen Gläubigen forderte er am
23. Mai 1987 unter Berufung auf die
allgemeine «Umgestaltung» im öffentlichen

Leben eine Umgestaltung auch des
Verhältnisses zwischen Staat und Kirche.
So dürfe die seit Jahren erwogene Revision

der Kultgesetzgebung von 1929
nicht bei unbefriedigenden Änderungen
stehen bleiben. Vor allem wird dabei
§ 17 der Verordnung von 1929 hervorgehoben,

«der die elementarsten Rechte
der Gläubigen diskriminiert und ihnen
das für ihr Gewissen unannehmbare Verbot

von Werken der Barmherzigkeit, der
Wohltätigkeit und eines sozialen
Gemeindelebens auferlegt»24. Die weiteren
Vorschläge beziehen sich auf die Herausgabe

religiöser Literatur, auf die Aufhebung

des Verbots aussergottesdienstli-
cher Versammlungen der Gläubigen in
den Kirchen, die Erlaubnis zur religiösen
Unterweisung, die Rückgabe besonders
verehrter Reliquien, des Kiewer
Höhlenklosters etc.

Jakunin und die übrigen Unterzeichner
sind sich bewusst, dass eine offene

Stellungnahme dieser Art vor nicht allzu
langer Zeit sie die Freiheit gekostet hätte.

Jetzt aber weht ein anderer Wind, und
der Ruf nach Öffnung, Erneuerung und
Demokratisierung ermuntert sie, ihr
Eintreten für die Freiheit von Religion
und Kirche fortzusetzen. Die Metropoli¬

ten Juvenalij von Kruticy und Filaret von
Kiew bewerteten am 11. Juni in Moskau
auf einer ihrerseits einberufenen
Pressekonferenz diese öffentlich eingebrachte
Eingabe «als Bruch des von Priester
Gleb Jakunin gegebenen Versprechens»,
und sie «erklärten warnend, dass er -
sollte er weiterhin an ähnlichen Aktivitäten

teilnehmen — von jeglicher klerikalen
Tätigkeit innerhalb des Moskauer
Patriarchats entbunden würde»25.

Dennoch wurde Jakunin zur Jahresmitte

zum Pfarrer der «Kirche des
Schutzmantels der allerheiligsten Mutter
Gottes» in Scelkovo, einem 90'000
Einwohner zählenden Ort rund 35 Kilometer

nordöstlich von Moskau, ernannt. Er
liess sich auch nicht von der Warnung des

Metropoliten abhalten, zusammen mit
fünf anderen Mitunterzeichnern seine
Forderung nach einer Änderung der
sowjetischen Religionsgesetzgebung in
einem Brief vom 12. August an Parteichef
Gorbatschow erneut darzulegen: «Wir
fordern eine grundlegende Änderung
der Religionsgesetzgebung und eine echte

Demokratisierung derselben, damit
das Verhältnis des Sowjetstaates zu den
gläubigen Bürgern von nun an auf eine
rechtliche und echt demokratische
Grundlage gestellt wird.»26 Auf diesen
Brief erhielt Gleb Jakunin die folgende
Antwort: «Ihr Brief wurde vom obersten
Sowjet zur Prüfung ans Justizministerium

weitergeleitet. Wir teilen Ihnen mit,
dass gegenwärtig von den dazu befugten
Staatsorganen die Arbeit an der Verbesserung

der Religionsgesetzgebung
vorgenommen wird. Ihre Vorschläge werden

im Verlaufe dieser Arbeit erörtert
werden. (V. I. Morodinskij, Stellvertretender

Direktor der Abteilung Gesetzgebung

über den Staatsaufbau).»27

Praktische Fortschritte in der DDR
Drei Kirchentage in zwei deutschen
Staaten

Kennzeichnend für den praktischen
Fortschritt in der Entwicklung des Staat-
Kirche-Verhältnisses in der DDR waren

48



die drei Kirchentage des Jahres 1987 in
Frankfurt/Main, Berlin/Ost und Dresden.

Nach dreissigj ähriger Distanz zu
den westdeutschen Evangelischen
Kirchentagen, deren gesamtdeutsche Tradition

der SED suspekt war, entsandte die
Partei zum diesjährigen 22. Deutschen
Evangelischen Kirchentag in Frankfurt
ein ranghohes ZK-Mitglied. Professor
Otto Reinhold, Rektor der Parteiakademie

für Gesellschaftswissenschaften,
diskutierte unter anderem mit Altbischof
Albrecht Schönherr über die Rolle der
«Ideologien im Ost-West-Verhältnis»,
aber auch über das Staat-Kirche-Verhältnis

in der DDR. Sein Auftritt signalisierte

die Bereitschaft der DDR-Führung,

vor kirchlichem Publikum und
nach den Spielregeln der Kirchen in den
deutsch-deutschen Dialog zu treten. Eine

Woche später folgte die Teilnahme
des DDR-Botschafters Krabatsch an
einem Forum über Frieden und Menschenrechte

beim Ost-Berliner Kirchentag.
In ähnlicher Breite und Unvoreinge-

nommenheit wie bei diesem Kirchentag
Ende Juni berichteten Fernsehen und
SED-Presse auch über das Katholikentreffen

Mitte Juli 1987 in Dresden, so
dass die hier wie dort erhobene Forderung

nach Anerkennung der Normalität
des christlichen Lebens schier schon
erfüllt schien. Seit langen Jahren wurden
erstmals wieder westliche Reisekorrespondenten

in grosser Zahl zu kirchlichen

Veranstaltungen zugelassen. Auf
der Schlussveranstaltung des dreitägigen
Treffens, zu dem rund 80'000 Katholiken

aus allen Teilen der DDR nach Dresden

gekommen waren, betonte der Berliner

Bischof Kardinal Joachim Meisner
die Bereitschaft der Katholiken zu einer
aktiven Mitwirkung in der DDR: «Wir
sollen und wollen nicht Zuschauer in der
Geschichte des Wortes Gottes in unserem

Land sein, sondern Mitwirkende.»28

Der «Olof-Palme-Marsch»
Der im September in der DDR
veranstaltete offizielle «Olof-Palme-Friedens-

marsch für einen atomwaffenfreien
Korridor» bot kirchlichen Gruppen eine bis
dahin nicht gekannte Möglichkeit zur
Zusammenarbeit mit staatlichen
Organisationen und zur Darstellung eigener,
auch vom offiziellen Sprachgebrauch
abweichender Positionen in der Friedensfrage.

Zwischen dem 1. und 18. September
haben sich von Stralsund bis Dresden,

von Wittenberg bis Ost-Berlin
Gruppen von Christen und mit ihnen
zusammen immer wieder auch nichtchristliche

Bürger, die sonst nahezu keine
Artikulationsmöglichkeit ausserhalb der
offiziellen Schienen haben, auf den Weg
gemacht, um gemeinsam mit Delegierten
der Betriebe, mit Sportlern, FDJlern etc.
für konkrete und weiterführende Abrü-
stungsmassnahmen in beiden deutschen
Staaten und in der CSSR einzutreten.

Die Kirche, die zu begleitenden
Aktivitäten wie Friedensgebeten und Pilgerzügen

einlud, hatte dem DDR-Friedensrat
vorher deutlich signalisiert: Ohne die

Tolerierung des einst so bekämpften
kirchlichen Abrüstungssymbols «Schwerter

zu Pflugscharen» und anderer
Konkretionen christlicher Friedenshoffnung
ist eine Zusammenarbeit nicht möglich.
In den meisten Fällen ist das von den
örtlichen Funktionären begriffen, teilweise
mit Zähneknirschen hingenommen, zum
Grossteil im Zuge des «neuen Denkens»
aber positiv bewertet worden. So hatte
mancher Strassenpassant oder
Kundgebungsteilnehmer Gelegenheit, sich
verwundert die Augen zu reiben. Parolen
gegen die Wehrpflicht, für zivilen Ersatzdienst,

für Friedenslehre statt Wehrunterricht,

aber auch für die ersehnten
inneren Konsequenzen einer echten Ent-
spannungs- und Dialogpolitik beherrschten

zeitweise das Blickfeld. «Atomwaffenfrei

- waffenfrei - frei» war etwa in
Dresden zu lesen. «Weiter so Gorbi! »
erhielt der sowjetische Parteichef
Zuspruch. Auch das damals brandneue
SPD-SED-Dialogpapier spielte bereits
eine Rolle: «Für eine Kultur des politischen

Streites, hier und nicht nur heute.»

49



Diese öffentliche Aktionseinheit von
Kirche und Staat auf der Basis gemeinsamer

Abrüstungsforderungen gab es so
bisher nicht in der politischen Landschaft
der DDR; lediglich die Veranstaltungen
zum Lutherjahr 1983 dürften damit
halbwegs vergleichbar sein. Die
Veranstaltungsordnung der DDR von 1980
lässt kirchliche Aktivitäten nur in eigenen

Räumen und nur bei Wahrung des
«religiösen Charakters» zu. Nun gab es

sogar kirchliche Veranstaltungen, die
auch eindeutige politische Zielsetzungen
beinhalteten: Der kirchliche Pilgerweg
von Ravensbrück zur Gedenkstätte
Sachsenhausen und das Friedensforum
in Dresden waren ausgewiesene
Bestandteile des Veranstaltungskalenders
des nationalen Palme-Komitees. Dazu
passt, dass kirchliche wie staatliche Redner

die Notwendigkeit eines
innergesellschaftlichen Dialogs und dessen
Zusammenhang mit äusserem Frieden betonten.

So etwa Dietrich Affeid in Stralsund:
«Die Glaubwürdigkeit der Bemühungen
unseres Landes um mehr Vertrauen
zwischen Ländern und Völkern wird
gestärkt durch den Zuwachs an Vertrauen
zwischen unterschiedlichen gesellschaftlichen

Kräften in unserem eigenen
Land. .29

Der Konflikt um die «Umweltbibliothek»
Das «Zweckbündnis Staat - Kirche»
geht manchen Gruppen zu weit oder ist
ihnen in anderer Weise suspekt - auch
dies eine Parallele zur Situation in der
UdSSR. Während einige, vor allem
Kirchenmitarbeiter und aktive Gemeindeglieder,

ihre Kritik hauptsächlich gegen
verkrustete Strukturen in der Kirche,
gegen zu wenig Stellen für die sozialdiako-
nische Arbeit und zuviel
Geldverschwendung für Repräsentationsobjekte,

gegen Hierarchisierung und Privilegien

der Kirchenleitung
(«Dauerwestvisabesitzer») richten, monieren andere
vor allem, dass die evangelische Kirche
sich zu sehr habe einbinden lassen in die
realsozialistischen Verhältnisse. Damit

habe sie sich selbst der Möglichkeit begeben^

Tabuthemen aufzugreifen oder
zuzulassen und Schutzraum für Minderheiten

zu bieten.
Diese Kritik des «rebellischen»

Kirchenvolkes bereitet der Kirchenleitung
erhebliches Kopfzerbrechen. So äusserte
Generalsuperintendent Günter Krusche
vor dem Kirchentag in Ost-Berlin:
«Kritische Distanz und Verweigerung können

nicht das einzige gesellschaftliche
Zeugnis der Kirche sein.»30 Mit den
Erwartungen und der Haltung «Wir wollen
Asyl, aber nicht Euren Glauben» sei die
Kirche schlichtweg überfordert. Hingegen

betonte der thüringische Pfarrer
Schilling, der seit Jahren «Offene
Arbeit» betreibt, wie wichtig es sei, Minderheiten

nicht auszugrenzen: «Die Kirche
verliert ihre Zukunft, wenn sie diese
Gruppen verliert.»31

Die Spannung mit diesen sogenannten
«Gruppen», ja überhaupt der Umgang
mit ihnen birgt durchaus Konfliktstoff
für das Verhältnis von Staat und Kirche.
Im wesentlichen handelt es sich um
Friedensgruppen, Drittwelt- und vor allen
Dingen Umweltgruppen, die sich in der
Kirche oder am Rande der Kirche gebildet

haben und wo auch eine ganze Reihe
von Nichtchristen im Freiraum der Kirche

sich für diese Fragen einsetzen möchten.

Ein besonders signifikantes Beispiel
sind die jüngsten Vorgänge rund um die
Zionskirche in Ost-Berlin. Die
Auseinandersetzungen hatten in der Nacht zum
25. November mit einer Durchsuchung
der von einer kirchlichen Initiative
getragenen «Umwelt-Bibliothek» begonnen.
Bei der Aktion, für die es seit der Ulbricht-
Ära keine Parallele gibt, wurden Papiere
und Vervielfältigungsgeräte beschlagnahmt

sowie Mitarbeiter und Freunde
der «Umwelt-Bibliothek» festgenommen.

Die Aktion richtete sich gegen die
von der Kirche unabhängige Initiative
«Frieden und Menschenrechte», deren
hektographierter Informationsdienst
«Grenzfall» der Auslöser der Polizei-

50



massnahmen war. «Grenzfall» ist ein seit
1986 erscheinendes Periodikum, für dessen

Herstellung und Verbreitung in der
DDR eine staatliche Genehmigung
erforderlich ist. Aber die Umweltschützer
hatten eben keine solche Lizenz; sie gingen

davon aus, dass sie sozusagen unter
dem Dach der Kirche tätig seien, als ein
Teil der Gemeinde, und dass die Kirche
das Recht habe, eigene Publikationen
herauszugeben.

Politisch erwies sich der Vorgang für
die DDR als fatal. Eine so grosse Presse
in der BRD und darüber hinaus hatte die
DDR seit dem Bonn-Besuch Honeckers
im September nicht mehr erlebt. Der
Vorgang gab Tageszeitungen aller Couleurs

und den Fernseh- und Hörfunkredaktionen

tagelang Stoff für Schlagzeilen.

Zudem ist das wahrscheinliche Ziel
der Aktion, die Gruppenszene zum
Schweigen zu bringen, nicht erreicht
worden. Die Basisgruppen für Frieden,
Menschenrechte und Umweltschutz
wurden zwar aufgeschreckt, aber nicht
mundtot gemacht oder voneinander
isoliert. Im Gegenteil kam es bei den
Mahnwachen in der Zionskirche, den täglichen
Informations- und Protestversammlungen

in dieser und anderen Kirchen - auch
in anderen Städten der DDR - und bei
einem abendlichen Schweigemarsch mit
brennenden Kerzen durch den Ost-Berliner

Bezirk Prenzlauer Berg zu einer
neuen Solidarität der Gruppen untereinander

und mit den Kirchenverantwortlichen.
Die Evangelische Kirche in Berlin-

Brandenburg ermutigte in einem
Kanzelwort vom 29. November «ihre
Gemeinden und deren Gruppen, ihre in der
Friedensdekade verstärkt aufgenommenen

Aktivitäten für Gerechtigkeit, Frieden

und Bewahrung der Schöpfung
unbeirrt und geduldig fortzusetzen. Die
Kirchenleitung geht davon aus, dass die
Tätigkeit der evangelischen Gemeinden
und ihrer Gruppen nicht beeinträchtigt
werden darf.»32

So gesehen stellt sich dieser Vorgang
als Panne, als schwerer politischer Fehler

dar. Ihn zu korrigieren, war Aufgabe des
Staatssekretärs für Kirchenfragen Klaus
Gysi in intensiven Gesprächen mit der
Ost-Berliner Kirchenleitung, die
naturgemäss ebenfalls grösstes Interesse an
einer Deeskalation hatte. Mit dem Erfolg,
dass auf Mitteilung der Ost-Berliner
Staatsanwaltschaft vom 8. Januar 1988
sämtliche in dieser Sache hängigen
Verfahren endgültig eingestellt wurden.

Die Behandlung dieser Vorgänge
illustriert, wie intensiv beide Seiten an der
Konfliktbegrenzung interessiert sind, um
keinen Zweifel an der Irreversibilität der
vertrauensvollen Kooperation aufkommen

zu lassen. Das Dilemma liegt darin,
dass der Staat von der Kirche erwartet,
dass sie die Gruppen entweder integriert
- damit wären sie überschaubar - oder
sich von ihnen distanziert. Eine Kooperation

mit diesen nicht nur kirchen-,
sondern mehr noch gesellschaftskritischen
Gruppen würde die Stabilisierung der
bestehenden Verhältnisse in Frage stellen.

Nach Meinung von Propst Heino
Falcke aus Erfurt muss die Kirche sich
hier einer neuen Gratwanderung stellen:
«Sie wird zu fragen haben, welche
Sachanliegen müssen hier vertreten werden,
und sie wird sich, wenn diese Sachanliegen

gesellschaftskritisch wirken, diese
Anliegen auch zu eigen machen. Nicht
so, dass die Kirche hier zur Oppositionspartei

im Staat wird. Das ist nicht ihre
Funktion. Wohl aber so, dass sie fragt,
welche politische Verantwortung haben
wir als Christen in der Friedensfrage, in
der Umweltfrage wahrzunehmen, und
wenn hier auch von Nichtchristen dieses
Anliegen vertreten wird, werden wir uns
damit verbinden können. Die Kirche
muss unbedingt die Gruppen da in
Schutz nehmen, auch wenn sie sich nicht
mit allem identifizieren kann, was dort
als Position und Kritik geäussert wird.»
Nach Falcke muss die Kirche beim
gegenwärtigen gesellschaftlichen
Stabilisierungstrend «besonders sensibel sein
für diese Gruppen, die die Defizite unserer

Gesellschaft beim Namen nennen

51



und uns bewusst machen, wieweit die
Selbstzufriedenheit, die es in unserer
Gesellschaft auch ziemlich intensiv gibt, von
den Zielen entfernt ist, die die sozialistische

Gesellschaft sich selber setzt»33.
Verständnis für diese Gratwanderung
der Kirche äusserte Staatssekretär Klaus
Gysi während eines Informationsbesuches

im Ökumenischen Zentrum in Genf
Ende November 1987. Er vertrat die
Ansicht, dass es auch infolge der
gegenwärtigen Situation keine «Eiszeit»
zwischen Kirche und Staat in der DDR
geben werde. Gysi meinte: «Wir haben viel
mehr mit dem Christentum gemeinsam,
als was uns unterscheidet. Was uns aber
unterscheidet, das braucht uns nicht
zwingend zu trennen.» Darüber hinaus
setzte sich der Staatssekretär für eine
weltweite «Koalition der Vernunft» von
Marxisten und Christen ein, die aus «einer

erstaunlichen Übereinstimmung bei
der Beurteilung der Probleme unserer
Zeit» resultieren könne. So gesehen
begrüsse der Staat «die Mitarbeit der
Kirchen der DDR in der Ökumene und in
den kirchlichen Weltbünden». Gysi sagte,

die Kirche in der DDR «sei eine völlig
normale Erscheinung und nicht etwa ein
Störfall»34.

1 «Hoffnung auf Frühling». Ein Brief aus der
CSSR, in: Korrespondenzblatt der Evang.-Luth.
Kirche in Bayern, Nr. 4, April 1987, S.52. (Der Name

des Verfassers ist der Redaktion bekannt.)
2 Zitiert nach R. Zander: Abkehr vom dogmatischen

Atheismus, in: Kirche im Sozialismus, Nr. 3,
Berlin/West 1978, S. 17.

3 A.a.O.
4 A.a.O., S.19.
5 A.a.O.
6 A.a.O., S.21.
7 A.a.O., S.22.
8 O. Klohr, Probleme des wissenschaftlichen

Atheismus und der atheistischen Propaganda, in:
Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 12. Jg., H.2,
1964, S.138f.
9 Ders., Religion und Atheismus heute. Ergebnisse

und Aufgaben marxistischer Religionssoziologie,

Berlin/DDR 1966, S.22.
10 Ders., Nicht Taktik, sondern objektive
Notwendigkeit — Anmerkungen zum Dialog von Christen

und Marxisten, zitiert nach: epd-Dokumenta-
tion, Frankfurt/Main, Nr.25, 1987, S.55.

11 A.a.O.
12 A.a.O., S.56.
13 A.a.O.
14 A.a.O.
15 Zitiert nach: P. Wensierski, Thesen zur Rolle
der Kirche in der DDR, in: Kirche im Sozialismus,
Nr.5, 1981, S.29.
16 Bischof Schönherr, zitiert a.a.O.
17 Zitiert wird dieses Dokument nach dem
Kommentar: Kurskorrektur. Hirtenwort der katholischen

Bischöfe in der DDR vom 8. September 1986
zu «Katholische Kirche im sozialistischen Staat»
von B. Brenner, in: Materialdienst des konfessions-
kundlichen Instituts Bensheim, Nr.l, 1987, S.16f.
18 A.a.O., S. 17.
19 A.a.O.
20 Abgedruckt in: lwi, Monatsausgabe, Nr.4,
Genf, 21. April 1987, S.9f.
21 Zitiert nach einem Bericht in: lwi, Wochenausgabe,

Nr. 12, Genf, 10. April 1986, S.16f.
22 A.a.O.
23 Monatsausgabe, Nr. 4, a.a.O., S.10.
24 Glaube in der 2. Welt, Nr.7/8, 1987, S.10.
25 A.a.O.
26 Glaube in der 2. Welt, Nr. 11, Zollikon 1987,
S.7.
27 A.a.O.
28 Zitiert nach: Deutsches Pfarrblatt, Nr. 8,
Darmstadt 1987, S.338.
29 Zitiert nach: Kirche im Sozialismus, Berlin/
West.Nr.5/87, S.183.
30 Zitiert nach: Kirche im Sozialismus, Nr.4,
1987, S.145.
31 A.a.O.
32 Zitiert nach: epd-Dokumentation, Frankfurt/
Main, Nr.52/87, S.72.
33 Zitiert nach: Kirche im Sozialismus, Nr.2,
1987, S.63.
34 Zitiert nach: lwi, Monatsausgabe, Nr. 12, Genf,
vom 18. Dezember, S.2.

(Der Verfasser hat sein Manuskript am
9. Februar 1988 abgeschlossen. Die seitherigen

Auseinandersetzungen in der DDR um
die «Umweltbibliothek», die Herausgeber
der Broschüre «Grenzfall» und den
Liedermacher Stefan Krawczyk konnten darum
nicht mehr berücksichtigt werden. Red.)

52



Spannungen und Konflikten. Ich muss
allerdings zugeben, dass ich teilweise
auch ratlos bin. Das engere Zusammenleben,

das zunehmend komplizierter
wird, und bestehende Ungleichheiten,
die auch nicht kleiner werden, machen
mehr Gesetze nötig, die zu mehr
Gesetzesverletzungen und folglich zu mehr
Klagen und Anklagen führen. Anders
wäre es, wenn wir der Erziehung, der
Mitmenschlichkeit, dem Vertrauen und
ethischen Forderungen mehr Aufmerksamkeit

schenken würden!
Mir fällt auf, dass immer mehr

Menschen sich mit einem ersten Gerichtsentscheid

nicht zufriedengeben können. Ich
schliesse mich durchaus ein.

Der Bundesrat strebt seit Jahren den
Abbau des Pendenzenberges von unerledigten

Geschäften durch die vorübergehende

Erhöhung der Zahl der Ersatzrichter

und Urteilsredaktoren an, letztmals

1983. Der damalige SP-Nationalrat
Rolf Weber aus Arbon stellte vergeblich
den Antrag auf Nichteintreten. Statt dessen

schlug er eine definitive Erhöhung
der Zahl der Bundesrichter vor. Das wäre

sauber und ehrlich gewesen, aber
Bundesrat und Parlament wollten mehrheitlich

nicht. Auch anlässlich der Revision
des Bundesgesetzes über die Organisation

der Bundesrechtspflege wurde diese
grundsätzliche Lösung deutlich
abgelehnt: Eine Ausweitung des Justizapparates

verhindere eine einheitliche
Anwendung des Rechts und sei der
Rechtsfortentwicklung hinderlich, als ob eine
Aufblähung des Bundesgerichts durch
Ersatzrichter diese Gefahr nicht noch
viel grösser machte!

«Lösung» auf Kosten
der Rechtsuchenden

Alt Nationalrat Weber hat Recht
bekommen: Die Übergangszeit von vier
Jahren ist abgelaufen und der Penden-
zenberg ist Ende 1987 bei rund 1400
unerledigten Geschäften fast gleich gross
geblieben! Versprechungen der Bundesrichter

und Hoffnungen des Parlaments

sind geplatzt: Der Bundesrat schlägt eine
erneute Verlängerung bis 1991 vor! Es
besteht kaum Zweifel: Die beiden Räte
werden in der ersten und zweiten März-
Woche in gleicher Weise entscheiden.
Und in vier Jahren folgt die nächste
Verlängerung - und Verlegenheit! Wenn das
nicht unwürdiges Flickwerk ist!

Die Hoffnung der uneinsichtigen
bürgerlichen Mehrheit steht auf tönernen
Füssen, die auch noch brüchig sind: Die
Revision des bereits erwähnten
Organisationsgesetzes, die zur Zeit bei einer
ständerätlichen Kommission liegt, soll
das Annahmeverfahren bringen, das
heisst die Möglichkeit für das Bundesgericht,

Begehren von Rechtsuchenden
abzulehnen, wenn sie nicht von grundsätzlicher

juristischer Bedeutung sind. Der
Nationalrat hat diese Neuerung, die im
Gegensatz zur schweizerischen Tradition
steht, aus demokratischen Gründen
deutlich verworfen. Es sieht aber aus, als
ob Bundesrätin Kopp und der Ständerat
diese schlechteste «Lösung» auf Biegen
und Brechen durchsetzen wollten. Die
Überlastung des Bundesgerichts soll
ausgerechnet auf Kosten der Rechtsuchenden

behoben werden!
Ich erinnere mich: In Bern, im Departement

Kopp, gab es den Pendenzenberg
unerledigter Asylgesuche, und auch
damals wurde das Vollzugsproblem zu
Lasten der Schwachen, der Betroffenen
«gelöst»! Hansjörg Braunschweig

Corrigendum: Wieland Zademach hat das Manuskript

seines Beitrags im Februarheft nicht am 9.
Februar abgeschlossen, wie es dort auf Seite 52 heisst,
sondern am 9. Januar 1988.


	Glasnost und Perestroika : Perspektiven der Hoffnung für die Kirchen und ihre Basis
	Anhang

