Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 2

Artikel: Glasnost und Perestroika : Perspektiven der Hoffnung fir die Kirchen
und ihre Basis

Autor: Zademach, Wieland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wieland Zademach

Glasnost und Perestroika
Perspektiven der Hoffnung fiir die Kirchen und ihre Basis

Glasnost und Perestroika, diese beiden
«Schlagworte des Jahres 1987» bestim-
men auch in diesen Wochen und Mona-
ten zwischen den beiden « Weltgipfeln» —
dem hinter uns liegenden von Washing-
ton und dem vor uns liegenden von Mos-
kau — weitgehend die politische Bericht-
erstattung in den Medien. Der Prozess
einer transparenten Umgestaltung ist in
der Tat irreversibel, wenn er denn einen
Sinn haben soll. Mir scheint es darum an
der Zeit, endlich einmal nachzusehen,
welche theologiegeschichtlichen Bezie-
hungen, Implikationen und Perspektiven
sich mit diesem Prozess verbinden.
Nach Auffassung eines Wissenschaft-
lers aus dem seinerzeitigen «Prager
Friihling» bedeutet Gorbatschows Poli-
tik «ein Verhdltnis ohne administrative
Schikanen, eine wirkliche religiose Frei-
heit fiir die Christen, die es ihnen moglich
macht, zur dynamischen Geschichte und
zum Sozialismus hin ,offen‘ zu bleiben».
In der zu erwartenden vollen religiosen
Freiheit werde es moglich sein, die
schwere Vergangenheit zu iiberwinden
und eine neue menschliche Zukunft zu
bauen. « Wir sind vorbereitet, unsere un-
beendete Arbeit des Jahres 1968 in die-
sem Sinne — vielleicht in relativ kurzer
Zeit — endlich theoretisch-praktisch zu
beenden.»! Wenn diese «prophetische
Hoffnung» auch noch ein wenig utopisch
anmuten mag, so gibt es doch eindeutig
festzumachende Entwicklungen der letz-
ten Jahre und Jahrzehnte —insbesondere
in der UdSSR und in der DDR —, die im
folgenden nachgezeichnet werden sol-
len: Sie bilden den Nédhrboden fiir Glas-
nost und Perestroika auch im Hinblick
auf Kirche und christlichen Glauben, da-

mit das Fundament der Hoffnung auf ei-
nen neuen «Geist, der lebendig macht
und in alle Wahrheit fiihrt» (Johannes-
Evangelium).

Entwicklung in der marxistischen
Religionswissenschaft der UdSSR

Gleichsam hinter den Kulissen der offi-
ziellen Sowjetdoktrin mit ihrem dogma-
tischen Atheismus lassen sich innerhalb
der marxistischen Religionswissenschaft
Tendenzen zu einer differenzierteren
Betrachtungsweise feststellen. Die prak-
tischen Erfahrungen des politischen All-
tags in den sozialistischen Landern haben
zu neuen und intensiven Untersuchun-
gen iliber das Phanomen Religion Anlass
gegeben. Dieser seit etwa 1964 bemerk-
bare Umschwung ist Teil eines umfassen-
deren philosophischen Umdenkens, das
den Menschen als Person mit sozialen
wie auch individuellen Zigen wahr-
nimmt.

Wurzeln der Religion

Unter dem Eindruck, dass Religion auch
nach mehreren Jahrzehnten sozialisti-
scher Gesellschaftsordnung noch immer
existiert, ist in jlingster Zeit eine einge-
hende Diskussion iiber die Wurzeln der
Religion entstanden. Dabei unterschei-
det man vermehrt zwischen den Wur-
zeln, die im gesellschaftlichen Sein, und
jenen, die im gesellschaftlichen Bewusst-
sein liegen: den sozialen im Unterschied
zu den gnoseologischen und psychologi-
schen Wurzeln.

Soziale Wurzeln der Religion sind
historisch uiberwindbar mit der Beherr-
schung der Natur durch den Menschen
und der Beseitigung der antagonistischen

43



Klassengesellschaft. Anders verhalt es
sich mit den gnoseologischen Wurzeln. A.

D. Suchov fragt in seinem grundlegenden

Werk «Die Religion als gesellschaftli-
ches Phianomen» (Moskau 1973), «wie
unter dem Einfluss bestimmter sozialer
Faktoren der Prozess der Herausbildung
der Religion im Bewusstsein des Men-
schen abliuft»?, und kommt zu dem Er-
gebnis, dass «die gnoseologischen Wur-
zeln mit der Existenz des denkenden
Menschen gegeben seien und in der kom-
munistischen Gesellschaft noch fortbe-
stehen werden, weil sie in der Struktur
des Denkens begriindet seien. Darum
konne die Religion nicht nur Produkt fal-
scher Erkenntnis bzw. eines verkehrten
Erkenntnisinhalts, nicht nur ein Verhal-
ten von Ungebildeten sein.»” So bleiben
nach Suchov auch im Sozialismus die
strukturellen Bedingungen des Bewusst-
seins fiir die Herausbildung der gnoseo-
logischen Wurzeln der Religion beste-
hen.

Ganz ahnlich verhalt es sich mit der
Erkenntnis der psychologischen Wurzeln
der Religion. In Ubereinstimmung mit
Lenin definiert K. K. Platonov den Be-
griff so: «Die psychologischen Wurzeln
der Religion sind jene spezifischen
Merkmale des individuellen und Grup-
penbewusstseins, die die Moglichkeit der
Entstehung von Erscheinungen der reli-
giosen Psychologie bestimmen.»* Kritik
an der bisherigen Religionstheorie iibt er
mit der Feststellung, dass man zu wenig
beachtet habe, dass Erscheinungen der
religiosen Psychologie «neben gleichen
sozialen und historischen Bedingungen
nur durch die allgemeinmenschlichen
Merkmale der Psyche (des individuellen
Bewusstseins)» bestimmt seien; «denn
das individuelle Bewusstsein ist auch die
Psyche des Menschen als Personlich-
keit»°.

Folgerungen aus dem Neuansatz

Diese Ausfiihrungen sowjetischer Reli-
gionswissenschaftler lassen erkennen,
dass die gnoseologischen und psycholo-

44

gischen Wurzeln der Religion durch ge-
sellschaftliche Veranderungen nicht oh-
ne weiteres beseitigt werden konnen,
weil sie durch allgemeine anthropologi-
sche Merkmale bestimmt sind. Diese wir-
ken auch in der sozialistischen Gesell-
schaft weiter. Nach Platonov kame es
deshalb umso mehr auf eine individuelle
Behandlung der Glaubigen durch die so-
zialistische Ideologie an: «Das Wesen
der personlichen Behandlung kann man
auf die These reduzieren: alle ausseren
Bedingungen, die auf den Menschen wir-
ken, werden vermittelt durch die inne-
ren, die auch seine Personlichkeit ausma-
chen.» Darum geniige es nicht, sich nur
in den sozialen Einflisssen auf die Per-
sonlichkeit auszukennen. «Wenn man
sich in den Ursachen der Religiositat ei-
ner konkreten Personlichkeit orientieren
will, muss man sich auch in der Person-
lichkeit selbst zurechtfinden.»® Noch
weiter geht Z.W. Balevic: «Entgegen
den Beteuerungen einiger Atheisten, die
die Spezifik der religiosen Gefiihle leug-
nen, hat dasreligiose Erleben keine Ana-
logie zu anderen Erlebnissen erwachse-
ner Menschen.»’

Fir die sowjetische Religionswissen-
schaft sind diese Einsichten durchaus
neu. Inwieweit Religiositat damit zum
Wesen des Menschen genuin dazuge-
hort, das geht aus diesen Untersuchun-
gen (noch?) nicht expressis verbis her-
vor. In der Konsequenz wirde sich das
nahelegen, allerdings auch Grundaussa-
gen des historischen Materialismus in
Frage stellen und damit einige ideologi-
sche Probleme heraufbeschworen. Als
Ziel dieser Forschungen wird deshalb
immer wieder angegeben, dass es darum

gehe, das materialistische Verstandnis

der Religion zu verbessern und damit
eine wirksamere wissenschaftliche und
atheistische Arbeit in der Praxis zu er-
moglichen. Das sollte jedoch nicht daran
hindern, den Wandel in der Auffassung
von Religion zu erkennen, ernst zu neh-
men und neue Tendenzen fur moglich zu
halten.



Kirche und Gesellschaft in der DDR

Die hier aufgezeigte Entwicklung in der
marxistischen Religionswissenschaft der
UdSSR lésst sich auch in der DDR nach-
weisen und hat dort sogar schon einen re-
lativ allgemeinverbindlichen Standard
erreicht.

Ein neues Interesse an Kirche und
Religion
Schon in den 60er Jahren hob O. Klohr,
bis heute die religionssoziologische Ka-
pazitit der DDR schlechthin, einen
Aspekt hervor, der inzwischen nichts an
Bedeutung verloren hat. Unter Hinweis
auf Engels und Lenin vertritt er die The-
se, es ware falsch, atheistische Propagan-
da um des Atheismus willen zu betrei-
ben. Die atheistische Propaganda durfe
sich nicht auf eine Gegenposition zu Re-
ligion und Christentum beschranken, es
komme vielmehr darauf an, die breiten
Massen und vor allem auch die Christen
in den Aufbau des Sozialismus aktiv mit-
einzubeziehen: «Die weltanschaulich-
atheistische Propaganda darf somit die
christlichen Werktéatigen nicht davon ab-
halten, sich an unserem grossen Aufbau-
werk zu beteiligen. Sie muss vielmehr
zwei Aufgaben zur gleichen Zeit bewalti-
gen: die idealistischen Vorurteile er-
schiittern und abbauen und gleichzeitig
das Vertrauen der Christen zur Partei
und damit die moralisch-politische Ein-
heit unseres Volkes stiarken.»® Mit seiner
Feststellung, «das Bediirfnis nach Reli-
gion verschwinde nicht durch Zwang»,
weshalb der «Marxismus-Leninismus je-
de politische Kriegserkldarung an die Re-
ligion ablehne»®, setzte O. Klohr seiner-
zeit Akzente in der Atheismusdiskussion
und Religionssoziologie, die sich in der
Praxis des Staat-Kirche-Verhiltnisses
nicht unerheblich ausgewirkt haben.
Noch einen wesentlichen Schritt wei-
ter ging Klohr jiingst in einem «Exklusiv-
beitrag» fiir die katholische Zeitschrift
«begegnung», wo er sich dezidiert zum
Dialog zwischen Marxisten und Christen

aussert. Auf die Frage nach dem «War-
um» eines solchen Dialogs erklarte
Klohr, inzwischen sei weltweit auf beiden
Seiten die Einsicht gereift: «Die heutigen
Probleme der Menschheit konnen von
keinem Land, von keiner Klasse, von
keiner Gruppe allein gelost werden . . .»,
sie «zwingen zu gemeinsamem Handeln
aller Menschen, denen Friede, Leben,
Gerechtigkeit, menschliche Wiirde und
Menschenrecht, Freiheit und Demokra-
tie mehr als nur Schlagworte bedeu-
ten.» !’ Klohr spricht von einem «Auf-
stand des Weltgewissens»; hier liege
auch «die Wurzel, warum die Zusam-
menarbeit aller zu Frieden und Fort-
schritt drangenden Menschen und Men-
schengruppen iiberhaupt so dringend er-
forderlich geworden ist. In diesen breiten
Strom gliedert sich auch das Zusammen-
wirken von Kommunisten und Glaubi-
gen ein» 'L,

Fir grundlegend halt es O. Klohr,
«dass das Gesprach von beiden Seiten
gewollt und aufrichtig ist; oder anders:
Es muss auf die Aufrichtigkeit des ande-
ren vertraut werden, damit der Dialog
gewollt wird»."> Dass dieser Dialog
«nicht leicht» ist, «einerlei zu welchen
Problemen», dessen ist sich Klohr be-
wusst: «Er fordert gegenseitiges Verste-
hen, Toleranz, Freimiitigkeit, gegenseiti-
ge Achtung, Orientierung am Gemeinsa-
men. Diese Bedingungen haben be-
kanntlich im Umgang zwischen Men-
schen stets gewisse Schwierigkeiten, aber
sie erfordern besondere Anstrengungen
im Umgang zwischen Menschen mit
unterschiedlichen Weltanschauungen». '3
Im vollen Bewusstsein um die bleiben-
den weltanschaulichen Unterschiede ist
Klohr dennoch auf der «Suche nach Ge-
meinsamkeit», denn diese stiarkt «das
unabdingbare Vertrauen, wihrend die
Suche nach Gegensidtzen Misstrauen
nicht abbaut». Gerade Vertrauen aber ist
notwendig, wenn es um die Frage geht,
«warum und wie Marxisten und Christen
gemeinsam fiir Frieden, Abriistung und
friedliche Koexistenz zusammenwirken

45



konnen», denn schliesslich soll der Dia-
log «in praktische Zusammenarbeit fiir
diese hohen Menschheitsziele einmiin-
den» !4,

Kirche im Sozialismus

Man kann das neue Interesse an Kirche
und Religion mit Fug und Recht als das
Ergebnis eines jahrzehntelangen fur Par-
tei und Staat oft mit erheblichen «ideolo-
gischen Schmerzen» verbundenen Lern-
prozesses bezeichnen. Aber auch der
‘Lernprozess der Kirche, an dessen Ende
das Selbstverstindnis steht, das mit der
Formel «Kirche im Sozialismus» ausge-
driickt wird, war nicht weniger schmerz-
haft.

Eine wichtige Markierung auf diesem
Weg stellte jene Begegnung zwischen lei-
tenden Personlichkeiten von Staat und
Kirche dar, die auf Einladung von Erich
Honecker am 6. Mirz 1978 in Berlin
stattfand — noch ein Jubilaum in diesem
Jahr, dem man auf beiden Seiten mit
einiger Hoffnung auf eine weitere Ent-
krampfung im beiderseitigen Verhaltnis
entgegensieht. Entscheidend fiir die seit-
dem gestiarkte Position der evangeli-
schen Kirche ist, dass sie die sozialisti-
sche Gesellschaftsordnung nicht mehr in
Frage stellt, dass sie eben Kirche im So-
zialismus, nicht neben dem Sozialismus
oder gar gegen den Sozialismus sein will.
Mit den Worten von Altbischof Schon-
herr: «Kirche im Sozialismus heisst auch,
an den Problemen und Errungenschaften
der Gesellschaft, in der wir leben, mittra-
gend teilzunehmen, konkret unterschei-
dend mitzuarbeiten, eigenstandig und ei-
genprofiliert zu bleiben.»'®

«Kirche im Sozialismus», das gleicht
einer stetigen Gratwanderung zwischen
Konfrontation und Anpassung. «Die Kir-
che darf sich in der DDR nicht ,einigeln®,
aber auch nicht als ,Sammelbecken einer
Opposition* verstehen. Ausgeschlossen
sind totale Anpassung und totale Ver-
weigerung.» '® Die Kirche ist somit weder
Integrations- noch Oppositionskraft. Es
gibt beide Tendenzen gleichzeitig, denn

46

es handelt sich um ein permanent variie-
rendes Verhéltnis, in dem diese Grat-
wanderung gelebt wird. Auf der einen
Seite etwa verbindet die Kirche sich nicht
mit Oppositionsgruppen, indem sie
ihnen eine organisatorische Basis gabe;
auf der anderen Seite aber tritt sie fir
das Recht auf abweichende Meinungs-
dusserung ein, indem sie von der SED
unterdriickten Stimmen — wie Lieder-
machern und Schriftstellern — die Mog-
lichkeit der Artikulation im Kirchen-
raum einraumt.

Die katholische Variante von « Kirche
im Sozialismus»

Anfang September 1986 hat die Berliner
Bischofskonferenz ein Schreiben verab-
schiedet, das sie an die Priester und Dia-
kone der katholischen Kirche in der
DDR versandte. In diesem Hirtenwort
nchmen die elf Bischofe und Weihbi-
schofe Stellung zur gegenwirtigen Situa-
tion der katholischen Kirche in der DDR
und ziehen Folgerungen fiir das pastorale
Wirken.!”

Thre Sicht einer gesellschaftlichen
Wirksamkeit der Kirche fir das Wohl der
Menschen griinden die Bischofe insbe-
sondere auf zwei Prinzipien. So stellen
sie zum einen fest, dass der Glaube die
gesellschaftlichen Gegebenheiten nicht
ausklammert: «Auch diese sind dem
Willen Gottes gemass zu ,heiligen und
vom Geist Christi her zu durchdringen.
Das gilt auch in einer Gesellschaftsform,
in der eine atheistische Weltanschauung
zugleich mit ihrem Wahrheitsanspruch
auch einen Totalitdtsanspruch fir alle
Lebensbereiche erhebt und diesen poli-
tisch durchzusetzen versucht.» Zum an-
deren driicken sie die neue Erkenntnis
aus, «dass die sozialistische Gesell-
schaftsordnung ebenso unter Gottes
Herrschaft steht wie die kapitalistische
oder sonst irgendeine Ordnung dieser
Welt» 8. Von diesen Prinzipien her hal-
ten die Bischofe es nicht fur «ausge-
schlossen, dass es zwischen Staat und ka-
tholischer Kirche zu einem Gesprich



tiber Fragen kommen konnte, die ge-
meinsam interessieren und fiir die jeder
in seiner Weise Verantwortung trigt,
beispielsweise die Frage der Stabilisie-
rung der Ehen und Familien, der Solida-
ritat zwischen den Generationen oder
der Bewertung des ungeborenen Lebens
bis hin zur Frage der Darstellung der Kir-
che und chnsthchen Religion in Schul-
und Lehrbiichern.»!

Beispiele aus der Praxis in der UdSSR

Die Entwicklung oder genauer gesagt die
Wandlung — «Perestroika» —im Verhalt-
nis zwischen Staat und Kirche in der
UdSSR soll an einigen Aspekten der
Praxis erortert werden.

Neue Religionsgesetze

Der stellvertretende Generalsekretar
der Christlichen Friedenskonferenz,
Erzpriester George Goncharow, beur-
teilt aus russisch-orthodoxer Sicht die
neuere Entwicklung in seinem Land aus-
serordentlich positiv. In einem Gesprich
mit der «Lutherischen-Welt-Informa-
tion» (lwi) in Genf am 9. Mirz 1987 sieht
er die Stellung der Russisch-Orthodoxen
Kirche (ROK) im heutigen sowjetischen
Reformprozess darin, dass sie «der Inbe-
griff der moralischen Erneuerung der
Gesellschaft sein» solle. Er verneinte,
dass es in diesem Bereich der ethischen
Erneuerung «einen wirklichen Konflikt»
zwischen der KPdSU und der ROK gebe.
Beide wollten einen «hohen moralischen
Standard» des Volkes. Bei einem syste-
matischen Vergleich des Moralkodex
von Kommunisten und gldubigen Chri-
sten gebe es Verbluffende «Ahnlichkeit
in vielen Punkten».?

Die Hoffnung von Goncharow auf ei-
ne gedeihliche Entwicklung in den Be-
ziechungen zwischen Partei und Staat auf
der einen und Kirche und Glaubigen auf
der anderen Seite werden bestarkt durch
eine wichtige Neuerung in der sowjeti-
schen Gesetzgebung iiber den Status von
Religion und Kirche. Das «Journal des
Moskauer Patriarchats» weist mit Recht

darauf hin, dass wohl die wichtigste An-
derung «die Anerkennung der rehgtosen
Vereinigungen als juristische Personen»?!
ist. Im Rahmen dieses Statuts darf eine
religiose Vereinigung «notwendige Bau-
ten errichten oder kaufen, Transportmit-
tel erwerben, ebenso kirchliche Artikel,
Kultgerdte. Der Erwerb von Gebauden
unterliegt den Bestimmungen notarieller
Vertrage uber Handel und Kauf. Derar-
tig erworbene Gebidude gehen in das Ei-
gentum der religiosen Vereinigung
tiber.»?? — Bisher waren alle kirchlichen
Gebdude Staatseigentum, sie wurden
den registrierten religiosen Vereinigun-
gen verpachtet. Wenn eine religise Ver-
einigung aus irgendeinem Grunde aufge-
10st wurde, fiel der gesamte Besitz an den
Staat. Neu ist auch, dass fir die Kranken-
und Gefangenenseelsorge sowie fiir reli-
giose Rituale in Heimen die Erlaubnis der
Lokalverwaltung nicht mehr notig ist.

Dass mit den aufgezeigten Verande-
rungen noch nicht das Ende der Reform-
moglichkeiten erreicht sein diirfte, lassen
Ausserungen des Erzpriesters Goncha-
row in dem bereits erwahnten Gesprach
erhoffen. Goncharow betont, dass «Ver-
treter der ROK an den der neuen Ge-
setzgebung fiir die Religionsgemein-
schaften vorausgehenden Gespriachen
mit Regierungsexperten beteiligt (seien),
damit bei den auf diesem Gebiet bereits
eingeleiteten Reformen die Interessen
der Kirche gewahrt wiirden»?3.

Gleb Jakunin als Priifstein fiir Glasnost
und Perestroika?

Seit uber 20 Jahren ist der Priester Gleb
Jakunin eine Symbolfigur unter den Dis-
sidenten in der UdSSR. Jakunin hatte
Ende 1965 (zusammen mit Nikolaj Esli-
man) durch ein aufsehenerregendes Me-
morandum an die Spitzen von Staat und
Kirche auf verfolgte Christen in der
UdSSR aufmerksam gemacht. Im Mai
1966 hatte ihm Patriarch Aleksej die
Ausiibung des Priesteramtes verboten.
1975 legte Jakunin, zusammen mit Lew
Regelson, der 5. Vollversammlung des

47



ORK in Nairobi eine Schilderung der sei-
ner Ansicht nach wirklichen Lage der
Kirchen in der UdSSR vor. 1976 griinde-
te er zusammen mit zwei weiteren ortho-
doxen Glaubigen das «Christliche Komi-
tee zum Schutz der Rechte der Glaubi-
gen». Im August 1980 erfolgte seine
Verhaftung. Nach fiinf Jahren Strafar-
beitslager wurde er am 5. Februar 1987
vorzeitig aus der anschliessenden fiinf-
jahrigen Verbannung freigelassen.

Anlasslich einer inoffiziellen Presse-
konferenz vermerkte Jakunin positive
Anzeichen am gegenwartigen Erneue-
rungsprozess. Im Vertrauen auf diese Er-
kenntnis wandte er sich mit einer Einga-
be an Gorbatschow. Zusammen mit acht
orthodoxen Glaubigen forderte er am
23. Mai 1987 unter Berufung auf die all-
gemeine «Umgestaltung» im oOffentli-
chen Leben eine Umgestaltung auch des
Verhaltnisses zwischen Staat und Kirche.
So diirfe die seit Jahren erwogene Revi-
sion der Kultgesetzgebung von 1929
nicht bei unbefriedigenden Anderungen
stehen bleiben. Vor allem wird dabei
§ 17 der Verordnung von 1929 hervorge-
hoben, «der die elementarsten Rechte
der Glaubigen diskriminiert und ihnen
das fiir ihr Gewissen unannehmbare Ver-
bot von Werken der Barmherzigkeit, der
Wohltitigkeit und eines sozialen Ge-
meindelebens auferlegt»?*. Die weiteren
Vorschliage beziehen sich auf die Heraus-
gabe religioser Literatur, auf die Aufhe-
bung des Verbots aussergottesdienstli-
cher Versammlungen der Gldubigen in
den Kirchen, die Erlaubnis zur religiosen
Unterweisung, die Ruckgabe besonders
verehrter Reliquien, des Kiewer Hoh-
lenklosters etc.

Jakunin und die ubrigen Unterzeich-
ner sind sich bewusst, dass eine offene
Stellungnahme dieser Art vor nicht allzu
langer Zeit sie die Freiheit gekostet hat-
te. Jetzt aber weht ein anderer Wind, und
der Ruf nach Offnung, Erneuerung und
Demokratisierung ermuntert sie, ihr
Eintreten fiir die Freiheit von Religion
und Kirche fortzusetzen. Die Metropoli-

48

ten Juvenalij von Kruticy und Filaret von
Kiew bewerteten am 11. Juni in Moskau
auf einer ihrerseits einberufenen Presse-
konferenz diese offentlich eingebrachte
Eingabe «als Bruch des von Priester
Gleb Jakunin gegebenen Versprechens»,
und sie «erklarten warnend, dass er —
sollte er weiterhin an ahnlichen Aktivita-
ten teilnehmen — von jeglicher klerikalen
Tatigkeit innerhalb des Moskauer Pa-
triarchats entbunden wiirde»?°,

Dennoch wurde Jakunin zur Jahres-
mitte zum Pfarrer der «Kirche des
Schutzmantels der allerheiligsten Mutter
Gottes» in Scelkovo, einem 90’000 Ein-
wohner zdhlenden Ort rund 35 Kilome-
ter nordostlich von Moskau, ernannt. Er
liess sich auch nicht von der Warnung des
Metropoliten abhalten, zusammen mit
fiinf anderen Mitunterzeichnern seine
Forderung nach einer Anderung der so-
wjetischen Religionsgesetzgebung in ei-
nem Brief vom 12. August an Parteichef
Gorbatschow erneut darzulegen: «Wir
fordern eine grundlegende Anderung
der Religionsgesetzgebung und eine ech-
te Demokratisierung derselben, damit
das Verhaltnis des Sowjetstaates zu den
glaubigen Biirgern von nun an auf eine
rechtliche und echt demokratische
Grundlage gestellt wird.»?® Auf diesen
Brief erhielt Gleb Jakunin die folgende
Antwort: «Ihr Brief wurde vom obersten
Sowjet zur Prifung ans Justizministe-
rium weitergeleitet. Wir teilen Thnen mit,
dass gegenwartig von den dazu befugten
Staatsorganen die Arbeit an der Verbes-
serung der Religionsgesetzgebung vor-
genommen wird. Thre Vorschlage wer-
den im Verlaufe dieser Arbeit erortert
werden. (V. 1. Morodinskij, Stellvertre-
tender Direktor der Abteilung Gesetzge-
bung iiber den Staatsaufbau).»?’

Praktische Fortschritte in der DDR

Drei Kirchentage in zwei deutschen
Staaten

Kennzeichnend fiir den praktischen
Fortschritt in der Entwicklung des Staat-
Kirche-Verhiltnisses in der DDR waren



die drei Kirchentage des Jahres 1987 in
Frankfurt/Main, Berlin/Ost und Dres-
den. Nach dreissigjahriger Distanz zu
den westdeutschen Evangelischen Kir-
chentagen, deren gesamtdeutsche Tradi-
tion der SED suspekt war, entsandte die
Partei zum diesjahrigen 22. Deutschen
Evangelischen Kirchentag in Frankfurt
ein ranghohes ZK-Mitglied. Professor
Otto Reinhold, Rektor der Parteiakade-
mie fiir Gesellschaftswissenschaften, dis-
kutierte unter anderem mit Altbischof
Albrecht Schonherr iiber die Rolle der
«Ideologien im Ost-West-Verhaltnis»,
aber auch iiber das Staat-Kirche-Ver-
héltnis in der DDR. Sein Auftritt signali-
sierte die Bereitschaft der DDR-Fiih-
rung, vor kirchlichem Publikum und
nach den Spielregeln der Kirchen in den
deutsch-deutschen Dialog zu treten. Ei-
ne Woche spater folgte die Teilnahme
des DDR-Botschafters Krabatsch an ei-
nem Forum iiber Frieden und Menschen-
rechte beim Ost-Berliner Kirchentag.

In dhnlicher Breite und Unvoreinge-
nommenheit wie bei diesem Kirchentag
Ende Juni berichteten Fernsehen und
SED-Presse auch iiber das Katholiken-
treffen Mitte Juli 1987 in Dresden, so
dass die hier wie dort erhobene Forde-
rung nach Anerkennung der Normalitat
des christlichen Lebens schier schon er-
fiillt schien. Seit langen Jahren wurden
erstmals wieder westliche Reisekorre-
spondenten in grosser Zahl zu kirchli-
chen Veranstaltungen zugelassen. Auf
der Schlussveranstaltung des dreitagigen
Treffens, zu dem rund 80’000 Katholi-
ken aus allen Teilen der DDR nach Dres-
den gekommen waren, betonte der Berli-
ner Bischof Kardinal Joachim Meisner
die Bereitschaft der Katholiken zu einer
aktiven Mitwirkung in der DDR: «Wir
sollen und wollen nicht Zuschauer in der
Geschichte des Wortes Gottes in unse-
rem Land sein, sondern Mitwirkende.»?®

Der «Olof-Palme-Marsch»

Der im September in der DDR veran-
staltete offizielle «Olof-Palme-Friedens-

marsch fiir einen atomwaffenfreien Kor-
ridor» bot kirchlichen Gruppen eine bis
dahin nicht gekannte Moglichkeit zur
Zusammenarbeit mit staatlichen Organi-
sationen und zur Darstellung eigener,
auch vom offiziellen Sprachgebrauch ab-
weichender Positionen in der Friedens-
frage. Zwischen dem 1. und 18. Septem-
ber haben sich von Stralsund bis Dres-
den, von Wittenberg bis Ost-Berlin
Gruppen von Christen und mit ihnen zu-
sammen immer wieder auch nichtchrist-
liche Biirger, die sonst nahezu keine Ar-
tikulationsmoglichkeit ausserhalb der of-
fiziellen Schienen haben, auf den Weg
gemacht, um gemeinsam mit Delegierten
der Betriebe, mit Sportlern, FDJlern etc.
fiir konkrete und weiterfithrende Abrii-
stungsmassnahmen in beiden deutschen
Staaten und in der CSSR einzutreten.
Die Kirche, die zu begleitenden Akti-
vititen wie Friedensgebeten und Pilger-
ziigen einlud, hatte dem DDR-Friedens-
rat vorher deutlich signalisiert: Ohne die
Tolerierung des einst so bekampften
kirchlichen Abriistungssymbols «Schwer-
ter zu Pflugscharen» und anderer Kon-
kretionen christlicher Friedenshoffnung
ist eine Zusammenarbeit nicht moglich.
In den meisten Féllen ist das von den ort-
lichen Funktionédren begriffen, teilweise
mit Zahneknirschen hingenommen, zum
Grossteil im Zuge des «neuen Denkens»
aber positiv bewertet worden. So hatte
mancher Strassenpassant oder Kundge-
bungsteilnehmer Gelegenheit, sich ver-
wundert die Augen zu reiben. Parolen
gegen die Wehrpflicht, fiir zivilen Ersatz-
dienst, fiir Friedenslehre statt Wehrun-
terricht, aber auch fiir die ersehnten in-
neren Konsequenzen einer echten Ent-
spannungs- und Dialogpolitik beherrsch-
ten zeitweise das Blickfeld. « Atomwaf-
fenfrei — waffenfrei — frei» war etwa in
Dresden zu lesen. «Weiter so Gorbi!» er-
hielt der sowjetische Parteichef Zu-
spruch. Auch das damals brandneue
SPD-SED-Dialogpapier spielte bereits
eine Rolle: «Fiir eine Kultur des politi-
schen Streites, hier und nicht nur heute.»

49



Diese offentliche Aktionseinheit von
Kirche und Staat auf der Basis gemeinsa-
mer Abriistungsforderungen gab es so
bisher nicht in der politischen Landschaft
der DDR; lediglich die Veranstaltungen
zum Lutherjahr 1983 durften damit
halbwegs vergleichbar sein. Die Veran-
staltungsordnung der DDR von 1980
lasst kirchliche Aktivitdten nur in eige-
nen Raumen und nur bei Wahrung des
«religiosen Charakters» zu. Nun gab es
sogar kirchliche Veranstaltungen, die
auch eindeutige politische Zielsetzungen
beinhalteten: Der kirchliche Pilgerweg
von Ravensbriick zur Gedenkstatte
Sachsenhausen und das Friedensforum
in Dresden waren ausgewiesene Be-
standteile des Veranstaltungskalenders
des nationalen Palme-Komitees. Dazu
passt, dass kirchliche wie staatliche Red-
ner die Notwendigkeit eines innergesell-
schaftlichen Dialogs und dessen Zusam-
menhang mit dusserem Frieden beton-
ten. So etwa Dietrich Affeld in Stralsund:
«Die Glaubwiirdigkeit der Bemiihungen
unseres Landes um mehr Vertrauen zwi-
schen Landern und Volkern . . . wird ge-
starkt durch den Zuwachs an Vertrauen
zwischen unterschiedlichen gesellschaft-
lichen Kriften in - unserem eigenen
Land.»?

Der Konflikt um die « Umweltbibliothek»

Das «Zweckbiindnis Staat — Kirche»
geht manchen Gruppen zu weit oder ist
ihnen in anderer Weise suspekt — auch
dies eine Parallele zur Situation in der
UdSSR. Wihrend einige, vor allem Kir-
chenmitarbeiter und aktive Gemeinde-
glieder, ihre Kritik hauptséachlich gegen
verkrustete Strukturen in der Kirche, ge-
gen zu wenig Stellen fiir die sozialdiako-
nische Arbeit und zuviel Geldver-
schwendung fiir Reprasentationsobjek-
te, gegen Hierarchisierung und Privile-
gien der Kirchenleitung («Dauerwest-
visabesitzer») richten, monieren andere
vor allem, dass die evangelische Kirche
sich zu sehr habe einbinden lassen in die
realsozialistischen Verhéltnisse. Damit

50

habe sie sich selbst der Moglichkeit bege-
ben, Tabuthemen aufzugreifen oder zu-
zulassen und Schutzraum fiir Minderhei-
ten zu bieten.

Diese Kritik des «rebellischen» Kir-
chenvolkes bereitet der Kirchenleitung
erhebliches Kopfzerbrechen. So dusserte

Generalsuperintendent Giinter Krusche

vor dem Kirchentag in Ost-Berlin: «Kri-
tische Distanz und Verweigerung kon-
nen nicht das einzige gesellschaftliche
Zeugnis der Kirche sein.»*° Mit den Er-
wartungen und der Haltung «Wir wollen
Asyl, aber nicht Euren Glauben» sei die
Kirche schlichtweg iiberfordert. Hinge-
gen betonte der thiiringische Pfarrer
Schilling, der seit Jahren «Offene Ar-
beit» betreibt, wie wichtig es sei, Minder-
heiten nicht auszugrenzen: «Die Kirche
verliert ihre Zukunft, wenn sie diese
Gruppen verliert.»3!

Die Spannung mit diesen sogenannten
«Gruppen», ja uberhaupt der Umgang
mit ithnen birgt durchaus Konfliktstoff
fiir das Verhaltnis von Staat und Kirche.
Im wesentlichen handelt es sich um Frie-
densgruppen, Drittwelt- und vor allen
Dingen Umweltgruppen, die sich in der
Kirche oder am Rande der Kirche gebil-
det haben und wo auch eine ganze Reihe
von Nichtchristen im Freiraum der Kir-
che sich fiir diese Fragen einsetzen moch-
ten.

Ein besonders signifikantes Beispiel
sind die jlingsten Vorginge rund um die
Zionskirche in Ost-Berlin. Die Ausein-
andersetzungen hatten in der Nacht zum
25. November mit einer Durchsuchung
der von einer kirchlichen Initiative getra-
genen «Umwelt-Bibliothek» begonnen.
Bei der Aktion, fiir die es seit der Ulbricht-
Ara keine Parallele gibt, wurden Papiere
und Vervielfiltigungsgerate beschlag-
nahmt sowie Mitarbeiter und Freunde
der «Umwelt-Bibliothek» festgenom-
men. Die Aktion richtete sich gegen die
von der Kirche unabhingige Initiative
«Frieden und Menschenrechte», deren
hektographierter =~ Informationsdienst
«Grenzfall» der Ausloser der Polizei-



massnahmen war. «Grenzfall» ist ein seit
1986 erscheinendes Periodikum, fiir des-
sen Herstellung und Verbreitung in der
DDR eine staatliche Genehmigung er-
forderlich ist. Aber die Umweltschuitzer
hatten eben keine solche Lizenz; sie gin-
gen davon aus, dass sie sozusagen unter
dem Dach der Kirche tatig seien, als ein
Teil der Gemeinde, und dass die Kirche
das Recht habe, eigene Publikationen
herauszugeben.

Politisch erwies sich der Vorgang fiir
die DDR als fatal. Eine so grosse Presse
in der BRD und daruber hinaus hatte die
DDR seit dem Bonn-Besuch Honeckers
im September nicht mehr erlebt. Der
Vorgang gab Tageszeitungen aller Cou-
leurs und den Fernseh- und Horfunkre-
daktionen tagelang Stoff fiir Schlagzei-
len. Zudem ist das wahrscheinliche Ziel
der Aktion, die Gruppenszene zum
Schweigen zu bringen, nicht erreicht
worden. Die Basisgruppen fiir Frieden,
Menschenrechte und Umweltschutz
wurden zwar aufgeschreckt, aber nicht
mundtot gemacht oder voneinander iso-
liert. Im Gegenteil kam es bei den Mahn-
wachen in der Zionskirche, den taglichen
Informations- und Protestversammlun-
gen in dieser und anderen Kirchen —auch
in anderen Stadten der DDR — und bei
einem abendlichen Schweigemarsch mit
brennenden Kerzen durch den Ost-Ber-
liner Bezirk Prenzlauer Berg zu einer
neuen Solidaritat der Gruppen unterein-
ander und mit den Kirchenverantwortli-
chen. Die Evangelische Kirche in Berlin-
Brandenburg ermutigte in einem Kan-
zelwort vom 29. November «ihre Ge-
meinden und deren Gruppen, ihre in der
Friedensdekade verstarkt aufgenomme-
nen Aktivitdten fiir Gerechtigkeit, Frie-
den und Bewahrung der Schopfung un-
beirrt und geduldig fortzusetzen. Die
Kirchenleitung geht davon aus, dass die
Tatigkeit der evangelischen Gemeinden
und ihrer Gru;z)pen nicht beeintrachtigt
werden darf.»>

So gesehen stellt sich dieser Vorgang
als Panne, als schwerer politischer Fehler

dar. Ihn zu korrigieren, war Aufgabe des
Staatssekretars fur Kirchenfragen Klaus
Gysi in intensiven Gesprachen mit der
Ost-Berliner Kirchenleitung, die natur-
gemass ebenfalls grosstes Interesse an ei-
ner Deeskalation hatte. Mit dem Erfolg,
dass auf Mitteilung der Ost-Berliner
Staatsanwaltschaft vom 8. Januar 1988
samtliche in dieser Sache hangigen Ver-
fahren endgiiltig eingestellt wurden.

Die Behandlung dieser Vorgange illu-
striert, wie intensiv beide Seiten an der
Konfliktbegrenzung interessiert sind, um
keinen Zweifel an der Irreversibilitat der
vertrauensvollen Kooperation aufkom-
men zu lassen. Das Dilemma liegt darin,
dass der Staat von der Kirche erwartet,
dass sie die Gruppen entweder integriert
— damit waren sie uiberschaubar — oder
sich von ihnen distanziert. Eine Koope-
ration mit diesen nicht nur kirchen-, son-
dern mehr noch gesellschaftskritischen
Gruppen wiirde die Stabilisierung der
bestehenden Verhaltnisse in Frage stel-
len. Nach Meinung von Propst Heino
Falcke aus Erfurt muss die Kirche sich
hier einer neuen Gratwanderung stellen:
«Sie wird zu fragen haben, welche Sach-
anliegen miussen hier vertreten werden,
und sie wird sich, wenn diese Sachanlie-
gen gesellschaftskritisch wirken, diese
Anliegen auch zu eigen machen. Nicht
so, dass die Kirche hier zur Oppositions-
partei im Staat wird. Das ist nicht ihre
Funktion. Wohl aber so, dass sie fragt,
welche politische Verantwortung haben
wir als Christen in der Friedensfrage, in
der Umweltfrage wahrzunehmen, und
wenn hier auch von Nichtchristen dieses
Anliegen vertreten wird, werden wir uns
damit verbinden konnen. Die Kirche
muss unbedingt die Gruppen da in
Schutz nehmen, auch wenn sie sich nicht
mit allem identifizieren kann, was dort
als Position und Kritik gedussert wird.»
Nach Falcke muss die Kirche beim ge-
genwartigen gesellschaftlichen Stabili-
sierungstrend «besonders sensibel sein
fiir diese Gruppen, die die Defizite unse-
rer Gesellschaft beim Namen nennen

51



und uns bewusst machen, wieweit die
Selbstzufriedenheit, die es in unserer Ge-
sellschaft auch ziemlich intensiv gibt, von
den Zielen entfernt ist, die die sozialisti-
sche Gesellschaft sich selber setzt»*?,
Verstindnis fiir diese Gratwanderung
der Kirche dusserte Staatssekretar Klaus
Gysi wahrend eines Informationsbesu-
ches im Okumenischen Zentrum in Genf
Ende November 1987. Er vertrat die
Ansicht, dass es auch infolge der gegen-
wartigen Situation keine «FEiszeit» zwi-
schen Kirche und Staat in der DDR ge-
ben werde. Gysi meinte: « Wir haben viel
mehr mit dem Christentum gemeinsam,
als was uns unterscheidet. Was uns aber
unterscheidet, das braucht uns nicht
zwingend zu trennen.» Dariiber hinaus
setzte sich der Staatssekretar fiir eine
weltweite «Koalition der Vernunft» von
Marxisten und Christen ein, die aus «ei-
ner erstaunlichen Ubereinstimmung bei
der Beurteilung der Probleme unserer
Zeit» resultieren konne. So gesehen be-
grusse der Staat «die Mitarbeit der Kir-
chen der DDR in der Okumene und in
den kirchlichen Weltbiinden». Gysi sag-
te, die Kirche in der DDR «sei eine vollig
normale Erscheinung und nicht etwa ein
Storfall»34,

1 «Hoffnung auf Friihling». Ein Brief aus der
CSSR, in: Korrespondenzblatt der Evang.-Luth.
Kirche in Bayern, Nr. 4, April 1987, S.52. (Der Na-
me des Verfassers ist der Redaktion bekannt.)

2 Zitiert nach R. Zander: Abkehr vom dogmati-
schen Atheismus, in: Kirche im Sozialismus, Nr. 3,
Berlin/West 1978, S.17.

3 Aa.O.

4 Aa.O,S.19.

5 A.a.O.

6 A.a.0O.,S.21.

7 A.a.O., S.22.

8 O. Klohr, Probleme des wissenschaftlichen
Atheismus und der atheistischen Propaganda, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 12. Jg., H.2,
1964, S.138f.

9 Ders., Religion und Atheismus heute. Ergeb-

nisse und Aufgaben marxistischer Religionssozio-
logie, Berlin/DDR 1966, S.22.
10 Ders., Nicht Taktik, sondern objektive Not-
wendigkeit — Anmerkungen zum Dialog von Chri-
sten und Marxisten, zitiert nach: epd-Dokumenta-
tion, Frankfurt/Main, Nr.25, 1987, S§.55.

52

11 A.a.O.

12 A.a.O., S.56.

13 A.a.O.

14 A.a.O.

15 Zitiert nach: P. Wensierski, Thesen zur Rolle
der Kirche in der DDR, in: Kirche im Sozialismus,
Nr.5, 1981, S.29.

16 Bischof Schonherr, zitiert a.a.O.

17 Zitiert wird dieses Dokument nach dem Kom-
mentar: Kurskorrektur. Hirtenwort der katholi-
schen Bischofe in der DDR vom 8. September 1986
zu «Katholische Kirche im sozialistischen Staat»
von B. Brenner, in: Materialdienst des konfessions-
kundlichen Instituts Bensheim, Nr.1, 1987, S.16f.
18 A.a.O., S.17.

19 A.a.O.

20 Abgedruckt in: lwi, Monatsausgabe, Nr.4,
Genf, 21. April 1987, S.91.

21 Zitiert nach einem Bericht in: Iwi, Wochenaus-
gabe, Nr.12, Genf, 10. April 1986, S.16f.

22 A.a.O.

23 Monatsausgabe, Nr. 4, a.a.0., S.10.

24 Glaube in der 2. Welt, Nr.7/8, 1987, S.10.

25 A.a.O.

26 Glaube in der 2. Welt, Nr.11, Zollikon 1987,
87,

27 A.a.O.

28 Zitiert nach: Deutsches Pfarrblatt, Nr. 8§,
Darmstadt 1987, S.338.

29 Zitiert nach: Kirche im Sozialismus, Berlin/
West, Nr.5/87, S.183. ‘

30 Zitiert nach: Kirche im Sozialismus, Nr.4,
1987, S.145.

31 A.a.O.

32 Zitiert nach: epd-Dokumentation, Frankfurt/
Main, Nr.52/87, S.72.

33 Zitiert nach: Kirche im Sozialismus, Nr.2,
1987, S.63.

34 Zitiert nach: lwi, Monatsausgabe, Nr. 12, Genf,
vom 18. Dezember, S.2.

(Der Verfasser hat sein Manuskript am
9. Februar 1988 abgeschlossen. Die seitheri-
gen Auseinandersetzungen in der DDR um
die «Umweltbibliothek», die Herausgeber
der Broschiire «Grenzfall» und den Lieder-
macher Stefan Krawczyk konnten darum
nicht mehr beriicksichtigt werden. Red.)



Spannungen und Konflikten. Ich muss
allerdings zugeben, dass ich teilweise
auch ratlos bin. Das engere Zusammen-
leben, das zunehmend komplizierter
wird, und bestehende Ungleichheiten,
die auch nicht kleiner werden, machen
mehr Gesetze notig, die zu mehr Geset-
zesverletzungen und folglich zu mehr
Klagen und Anklagen fithren. Anders
wire es, wenn wir der Erziehung, der
Mitmenschlichkeit, dem Vertrauen und
ethischen Forderungen mehr Aufmerk-
samkeit schenken wiirden!

Mir fallt auf, dass immer mehr Men-
schen sich mit einem ersten Gerichtsent-
scheid nicht zufriedengeben konnen. Ich
schliesse mich durchaus ein.

Der Bundesrat strebt seit Jahren den
Abbau des Pendenzenberges von unerle-
digten Geschiften durch die voriiberge-
hende Erhohung der Zahl der Ersatz-
richter und Urteilsredaktoren an, letzt-
mals 1983. Der damalige SP-Nationalrat
Rolf Weber aus Arbon stellte vergeblich
den Antrag auf Nichteintreten. Statt des-
sen schlug er eine definitive Erhohung
der Zahl der Bundesrichter vor. Das wa-
re sauber und ehrlich gewesen, aber Bun-
desrat und Parlament wollten mehrheit-
lich nicht. Auch anlasslich der Revision
des Bundesgesetzes iiber die Organisa-
tion der Bundesrechtspflege wurde diese
grundsatzliche Losung deutlich abge-
lehnt: Eine Ausweitung des Justizappa-
rates verhindere eine einheitliche An-
wendung des Rechts und sei der Rechts-
fortentwicklung hinderlich, als ob eine
Aufblahung des Bundesgerichts durch
Ersatzrichter diese Gefahr nicht noch
viel grosser machte!

«Losung» auf Kosten
der Rechtsuchenden

Alt Nationalrat Weber hat Recht be-
kommen: Die Ubergangszeit von vier
Jahren ist abgelaufen und der Penden-
zenberg ist Ende 1987 bei rund 1400 un-
erledigten Geschiften fast gleich gross
geblieben! Versprechungen der Bundes-
richter und Hoffnungen des Parlaments

98

sind geplatzt: Der Bundesrat schlagt eine
erneute Verldangerung bis 1991 vor! Es
besteht kaum Zweifel: Die beiden Rite
werden in der ersten und zweiten Marz-
Woche in gleicher Weise entscheiden.
Und in vier Jahren folgt die nachste Ver-
lingerung —und Verlegenheit! Wenn das
nicht unwiirdiges Flickwerk ist!

Die Hoffnung der uneinsichtigen biir-
gerlichen Mehrheit steht auf tonernen
Fiissen, die auch noch briichig sind: Die
Revision des bereits erwdhnten Organi-
sationsgesetzes, die zur Zeit bei einer
stinderatlichen Kommission liegt, soll
das Annahmeverfahren bringen, das
heisst die Moglichkeit fiir das Bundesge-
richt, Begehren von Rechtsuchenden ab-
zulehnen, wenn sie nicht von grundsatzli-
cher juristischer Bedeutung sind. Der
Nationalrat hat diese Neuerung, die im
Gegensatz zur schweizerischen Tradition
steht, aus demokratischen Griinden
deutlich verworfen. Es sieht aber aus, als
ob Bundesratin Kopp und der Stinderat
diese schlechteste «Losung» auf Biegen
und Brechen durchsetzen wollten. Die
Uberlastung des Bundesgerichts soll aus-
gerechnet auf Kosten der Rechtsuchen-
den behoben werden!

Ich erinnere mich: In Bern, im Depar-
tement Kopp, gab es den Pendenzenberg
unerledigter Asylgesuche, und auch da-
mals wurde das Vollzugsproblem zu La-
sten der Schwachen, der Betroffenen
«gelost»! Hansjorg Braunschweig

Corrigendum: Wicland Zademach hat das Manus-
kript seines Beitrags im Februarheft nicht am 9. Fe-
bruar abgeschlossen, wie es dort auf Seite 52 heisst,
sondern am 9. Januar 1988.



	Glasnost und Perestroika : Perspektiven der Hoffnung für die Kirchen und ihre Basis
	Anhang

