
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 82 (1988)

Heft: 1

Artikel: Eine theologische Chronik von Gerechtigkeit und Frieden

Autor: Kaufmann, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ludwig Kaufmann

Eine theologische Chronik von Gerechtigkeit
und Frieden

Pater Ludwig Kaufmann SJ sagt von sich, er sei «kein akademischer Theologe, höchstens ein
theologischer Chronist». Lassen wir das «höchstens» beiseite: Theologischer Chronist bt er mit
einem aussergewöhnlichen Blick für die oft düsteren Hintergründe scheinbar rationaler
Auseinandersetzungen in Theologie und Kirche. Unerbittlich wird der Chronbt, wo abstrakte
Wahrheitsansprüche sich gegen die Menschenrechte kehren, wo der kirchliche Apparat «Fälle» produziert,

die der Lehre spotten, aufdie er sich beruft. Sie tragen seltsamerwebe immer die Namen der
Opfer und nie der Täter. Die «Fälle» heissen Pfürtner, Küng, Schillebeeckx, Leonardo Boff,
Curran und nehmen kein Ende. Ihnen widmet Kaufmann seine solidarische Aufmerksamkeit,

vor allem in der Zeitschrift «Orientierung», deren Hauptredaktor er ist. Über den «Fall
Pfürtner» hat er darüber hinaus im Oktober 1987 ein umfangreiches, präzis recherchiertes und
dokumentiertes Werk der Öffentlichkeit übergeben (vgl. die Buchbesprechung auf Seite 40 in
diesem Heft). Kaufmann setzt ihm ab Motto den Satz voran, den er vor Jahren vom holländischen

Kardinal Alfrink gehört hat: «Ich war schon früh mit,Fällen' konfrontiert, bei denen ich es

unwürdig fand, wie den Menschen in der Kirche angst gemacht wurde, das hebst eben, dass die
Menschenrechte nicht gewahrt wurden. »

Nun bt Ludwig Kaufmann selbst zu einem «Fall» geworden. Die Theologische Fakultät der
Universität Freiburg wollte dem theologischen Chronisten den Doktortitel ehrenhalber verleihen,
um Kirche und Gesellschaft in Erinnerung zu rufen, was die akademische Theologie dem publi-
zbtbchen Dolmetscherdienst des zu Ehrenden verdankt. Theologie hat ja nur Sinn, wenn sie mit
dem «sensus fidelium» dialektisch kommuniziert, das heisst: wenn sie einerseits den Glauben des

Volkes Gottes reflektiert und ihn anderseits vertieft, ermutigt, zu befreiender Praxis anleitet. Da
ist der Dolmetscher gefragt, der diese Dialektik sprachlich vermittelt. Anderer Meinung scheint
jedoch die Schweizerische Bischofskonferenz zu sein. Sie hat sich gegen die vorgesehene
Ehrenpromotion von Ludwig Kaufmann ausgesprochen, womit auch die Genehmigung aus Rom
unterblieb. Wie die «Schweizerische Kirchenzeitung» (10. Dezember 1987) zu berichten weiss, sind
die Bbchöfe «einstimmig» der Auffassung, die Ehrung sei nicht angebracht. Den Ehrendoktor
der Theologie könne nur bekommen, wer es verdiene, ab «vorbildlicher, beispielhafter Zeuge»
vorgestellt zu werden. Dieses Verdikt dürfte aufseine Urheber zurückfallen. Die Schweizerische
Bbchofskonferenz befindet sich so wenig mehr auf ihrem Niveau, dass die Referenz, die sie
verweigert, auch wieder eine ist. Die «Weltwoche» (19. November 1987) spricht geradezu von der
«Ehre, nicht Ehrendoktor zu werden».

Der Vorgang wirft immerhin ein Licht aufdas Klima zunehmender Intoleranz im römischen
Katholizismus. Davon betroffen ist nicht nur Ludwig Kaufmann; davon betroffen ist auch die
Theologische Fakultät in Freiburg, der untersagt wird, einen Mann zu ehren, der sich für die

besten Intentionen des Zweiten Vatikanischen Konzils einsetzt; davon betroffen sind alljene Katholiken,

welche die Hoffnungfür ihre Kirche schon lange aufgegeben hätten, wenn es nicht noch ein

paar «vorbildliche und beispielhafte Zeugen» gäbe — wie Ludwig Kaufmann.
Der Text, der hier erstmals veröffentlicht wird, gibt das Referat wieder, das Ludwig Kaufmann

am Seminar des Internationalen Bundes Religiöser Sozialisten in Managua vom 8. bis 10. Oktober

1986 (vgl. NW 1986, Seite 322ff.) vorgetragen hat. Der Chronist überblickt die ganze Heilsund

Unheilsgeschichte seiner Kirche. Von Franziskus bb zu den französischen Arbeiterpriestern
und den lateinamerikanischen Befreiungstheologen verläuft die Linie des innerkatholischen
Widerstands gegen die kirchliche Komplizenschaft mit den Mächtigen. Im Religiösen Sozialismus



erkennt Kaufmann Gebt vom Geist dieser Gegenbewegung für «Gerechtigkeit und Frieden».
Sein Beitrag liest sich wie ein weiteres Kapitel aus der « Geschichte der Sache Christi» von Leonhard

Ragaz.
Ludwig Kaufmann verdient mehr als einen Ehrendoktor: unsere Solidarität. Red.

Vorbemerkung

Die Einladung zu diesem Vortrag traf
mich völlig überraschend. Ich bin nicht
Mitglied Ihrer Vereinigung und habe bisher

auch kaum in persönlicher Beziehung

zu ihr gestanden, obwohl sich im
nachhinein zeigt, dass es mehr davon
gibt, als ich wusste, insofern hier einer
und dort einer von Ihnen ist, mit dem ich
mich weitgehend auf der gleichen
Wellenlänge fühle. Aber das kommt weniger
von Ihrer europäischen Geschichte als
religiöse Sozialisten her, als vielmehr
über unsere neuen gemeinsamen Freunde

aus Lateinamerika, konkret über
Theologinnen und Theologen der
Befreiung, zuallererst aus Zentralamerika,
sodann aus Mexiko, aus Brasilien und
aus anderen Ländern dieses Kontinents.

Ich sagte «Theologinnen und Theologen»,

denn meine erste Kontaktperson
zu Zentralamerika war die guatemaltekische

Theologin Julia Esquivel, damals
Redaktorin von DIALOGO. Über das
Hilfswerk der Evangelischen Kirchen
der Schweiz (HEKS) gelangte sie zu
unserer Kommunität «Orientierung» in
Zürich. Sie berichtete uns: «Eure Brüder
leiden Hunger», und meinte damit die
Jesuiten von CIASCA in Guatemala.
Der erste Kontakt hatte somit eine
ökumenische Note, und so darf ich gleich die
Brücke zu dieser Versammlung schlagen
und Ihnen zu Beginn die Glückwünsche
von unserer gemeinsamen Freundin Julia
Esquivel überbringen. Sehr gerne hätte
sie selber an diesem Seminar teilgenommen.

Sie begleitet uns mit ihrem Gedenken

und Gebet.
«Theologisches» zu Gerechtigkeit und

Frieden soll ich hier vorlegen. Ich bin
aber kein akademischer Theologe, höchstens

ein theologischer Chronist. Ich

werde mich deshalb zuerst in einer Art
monographischer Geschichtsbetrachtung

zum Thema versuchen.
Ich bin ja aufgefordert worden, «die

mühsamen Erfahrungen europäischer
Christen im Umgang mit politischer
Macht, mit Unrecht und Krieg einzubringen»,

was man wohl auch die Hypothek
von anderthalb Jahrtausenden
«Christenheit» - gerechnet seit der «Wende»
unter Konstantin - nennen könnte.

Ich soll sodann als Katholik die
Neubesinnung oder, wie man mir sagte, die
«zukunftsfrohen Akzente» aufzeigen,
die sich gerade in der katholischen Kirche

seit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil, nicht zuletzt in der Einstellung
zur sogenannten Dritten Welt, erkennen
lassen: die Entwicklung also, die den
«sozialen Katholizismus» zum heutigen
Konzept der Gruppen um «Justitia et
Pax», «Pax Christi» und «Kirche von
unten» geführt und in der Kirche ein
Umdenken über Wesen und Ziel von «Mission»

eingeleitet hat.
Und schliesslich soll ich versuchen, die

«Wechselseitigkeit der religiösen und
theologischen Entwicklung der Kirchen
Europas und Lateinamerikas» zu
skizzieren und «mit Bedacht», so hiess es, auf
die Ansätze zu einer neuen Evangelisierung

Europas von den «jungen Kirchen
her» hinweisen. Diesen «Bedacht»
möchte ich aber nicht erst in einem dritten

Teil wahrnehmen: Schon für den
Durchgang durch die Geschichte möchte
ich von den lateinamerikanischen
Befreiungstheologen profitieren. Denn sie helfen

uns, nicht nur das Evangelium,
sondern auch die Geschichte mit neuen Augen

zu lesen. Und so verweise ich gleich
zu Beginn für den Begriff «Christenheit»
als Schlüsselbegriff dieser Geschichtsbetrachtung

auf das grosse Werk, das Enri-



que Dussel im Rahmen der CEHILA,
dem grossen Gemeinschaftswerk für
lateinamerikanische Kirchengeschichte,
verfasst hat.

Weiterhin fühle ich mich durch meinen
spanischen Mitbruder, den Soziologen
und Theologen José Maria Diez-Alegria,
inspiriert, der die Christentumsgeschichte

unter den zwei Begriffspaaren
«ethisch-prophetisch» und «ontolo-
gisch-kultisch» sieht. Was sonst noch
alles einfliesst, geht zu einem schönen Teil
auf meine theologischen Studien in
Frankreich zurück, wo ich im Umfeld der
Arbeiterpriester den Dominikaner
Marie-Dominique Chenu kennenlernen
durfte, sowie auf all die Kontakte, die ich
seit dem Konzil mit lateinamerikanischen

Theologen, Schwestern, Bischöfen
und nicht zuletzt mit einigen
Basisgemeinden auch gerade hier in Nicaragua
haben durfte.

I. Der Abfall von der «Sache Gottes»
zum «System Christenheit»
und der Widerstand der Armuts- und
Ketzerbewegung
«Gerechtigkeit und Frieden» sind
Gegenstand der Hoffnung: Schalom ist der
umfassende Begriff für «Heil für alle»,
das von einer künftigen (messianischen)
Zeit erwartet und ersehnt wird. Die
Propheten klagen das Unrecht ihrer Zeit an,
indem sie es zuerst aufdecken; denn die
Wahrheit über das wirkliche Unrecht
wird niedergehalten. Die zentrale
«Offenbarung» des Alten Bundes betrifft
nicht das «Wesen Gottes», das, was Gott
«in sich» ist. Diese Frage der Neugier
wird abgewiesen. Offenbart wird, dass
Gott das «Schreien des Volkes» hört,
dass er zu ihm herabsteigt, an seine Seite
tritt, dass er für das Volk und mit dem
Volk kämpft (Exodus 3, 14: Ich bin da!).
Diese seine «Gegenwart» ist somit nicht
neutral. Auch Jesus tritt an die Seite der
Armen und «Gebeugten» und fordert
damit die Herrschenden heraus.

Theologie, wenn sie biblisch inspiriert
ist, hat es somit weniger mit Gott «in

sich», als mit der Sache Gottes zu tun:
Wie er eingreift, für wen und wofür er
eintritt. Desgleichen mit der «Sache
Jesu»: Wofür er lebte, litt, gefoltert und
umgebracht wurde, wofür er auferstand

- «propter nostram salutem ...»
Theologie, wie sie sich in Europa

entwickelte, hat sich aber einerseits an eine
bestimmte Philosophie und
Weltanschauung - die platonisch-aristotelische
- angelehnt, anderseits in den Dienst
jener Kirche gestellt, die sich immer mehr
dem «Kult» und immer weniger der
Prophétie verschrieb.

Der Kult der Kirche war so lange
«Widerstand», als die Anbetung des «Herrn
der Herren» dem Staatskult und den
Ansprüchen des römischen Kaisers auf göttliche

Verehrung widersprach. Als aber
das Christentum zur Staatsreligion erhoben

war, übernahm die Kirche die Sakra-
lisierung der Staatsmacht in Byzanz wie
im Westen. Aus einer Kirche von Sklaven,

Verbannten und «Nichtsen» (1 Kor)
wurde die «arrangierte» und kontrollierte

Reichskirche.
In dieser «Gefangenschaft» durch

«Christenheit» erfolgte der «Export» des
Christentums in die von den Europäern
(Portugiesen, Spanier, Holländer,
Engländer, Franzosen) «entdeckten» und
eroberten Gebiete. «Mission» war durch
die Übertragung von Patronatsrechten in
aller Form den «Mächten» unterworfen.
Zugleich hatte sie den «Entdeckungen-
Eroberungen» als religiöses Mäntelchen
zu dienen («den Glauben verbreiten»,
«die Grenzen der Kirche hinausschieben»,

«die Seelen der Indios retten»).
Institutionell war die Kirche Komplizin

der Eroberungs-, Unterdrückungs-,
Ausbeutungs- und Entfremdungsgreuel
der Kolonialmächte, und eine systemimmanente

Theologie diskutierte darüber,
ob der «Wilde» (Indio, Schwarze usw.)
eine «Seele» habe. Im Extremfall
Südafrika diente «die Bibel» bis in unser
Jahrhundert hinein zur direkten Legitimierung

von Rassendiskriminierung und
aller damit verbundenen Ungerechtigkeit.



Die von der Kirche immerhin als
«Text» und «Wort» unversehrt bewahrte
und weitergegebene «Heilige Schrift»
und das Charisma des «lebenden
Evangeliums» in der Gestalt begnadeter
Menschen und Bewegungen widerstehen dem
«Trend» der «Christenheit» zu Unrecht
und Gewalt (Kreuzzüge!): Franz von
Assisi, der gewaltlos vor den Sultan tritt;
Mercennarier, die sich zum Loskauf
Gefangener selbst zum Kauf anbieten;
Franz Xaver, der die Ausbeutung bloss-
stellt; Las Casas, den die Lektüre der
Schrift (Jesus Sirach 34,18-22) zur
Verweigerung des Kults und zur Option für
die Indios führt.

Bereits Franz von Assisi steht für eine
Armutsbewegung, die Gewaltlosigkeit
mit Besitzlosigkeit verbindet: «Sobald ich
Besitz habe, bedarf ich der Waffen, um
ihn zu verteidigen.» Seit Joachim de Fiore

wächst die Tendenz, eine Armutskirche

gegen die «Besitzkirche» zu stellen.
Nach einem Artikel von Josef Ratzinger
im «Lexikon für Theologie und Kirche»
liegt das «echte Problem Joachims in
dem Zurückbleiben der geschichtlichen
Kirche hinter den Forderungen des Neuen

Testaments, letztlich im eschatologischen

Problem».
Grosse Teile der Armutsbewegung

werden verketzert und aus der Kirche
hinausgedrängt. Dasselbe geschieht in
der Reformationszeit mit den Täufern
und ihren Nachfahren, die das Evangelium

wörtlich auslegen und wie die
Mennoniten nicht nur die Gewaltlosigkeit,
sondern auch die radikale Trennung von
Kirche und Staat fordern. Zu dieser Richtung

einer frühen Friedensbewegung
gehören die Böhmischen Brüder, die über
Mähren und Herrnhut auch in die Neue
Welt und hier in Nicaragua an die
Atlantikküste kamen («Moravische Kirche»).

Bei den Freikirchen, die vor der
Verfolgung in England und auf dem europäischen

Festland in die Neue Welt fliehen
beziehungsweise auswandern, wird nicht
nur die Friedensutopie der Propheten (das
Lamm neben dem Wolf) zu einem Thema

der Kunst in den USA. Vor allem bei den
baptistischen Schwarzen, den Nachfahren

der aus Afrika importierten Sklaven,
entsteht aus den biblischen Motiven der
Befreiung ein Liedgut, das den Gott der
Hebräer auf der Seite der Unterdrückten
sieht. Die Negro-Spirituals sind eine
Vorwegnahme der Black Theology und
der Befreiungstheologie. Das politische
Potential, das darin enthalten ist, führt
geradeswegs zur gewaltlosen
Menschenrechtsbewegung Martin Luther Kings.

Eine Theologiegeschichte zum Thema
Gerechtigkeit und Frieden müsste auch
die Diskussion um die Militärdienstverweigerer

in den ersten drei Jahrhunderten
einbeziehen - kann ein Christ Soldat

sein, dürfen Christen gegen Christen
kämpfen? - wozu das Beispiel des heiligen

Martin von Tours beziehungsweise
dessen «Vita» von Sulpicius Severus
(5. Jahrhundert) gehört: Martin gibt die
Offizierskarriere auf, um sich taufen zu
lassen.

Das Stichwort für unser Thema hat der
Kirchenlehrer Augustinus mit seinem
berühmten Wort «Opus Justitiae Pax»
gegeben: Der Friede ist das Werk (die
Friicht) der Gerechtigkeit. Der gleiche
Augustinus hat aber die gewaltsame
Verteidigung des Nächsten gegen einen
ungerechten Angreifer als ein Werk der
Liebe bezeichnet. Auch Thomas von
Aquin behandelt die Problematik des
Krieges nicht im Traktat von der Gerechtigkeit,

sondern im Traktat von der Liebe.

Francisco de Vitoria bringt eine neue,
universale Perspektive: Der Krieg ist im
Hinblick auf seine Auswirkungen auf das
Gemeinwohl der gesamten Menschheit
zu beurteilen.

Die Wirkungsgeschichte des Grundsatzes

«Opus Justitiae Pax» ist dadurch
verdunkelt, dass er zusammen mit einem
Ordnungsdenken tradiert wurde: Die
«Ordnung» (ordo) beziehungsweise
«Ruhe und Ordnung» sind dem «Fürsten»

anvertraut. Wenn die Christen selber

Fürsten beziehungsweise die Fürsten
christlich werden, gibt es Gerechtigkeit



und Frieden. Ähnlich denkt Zwingli:
Wenn alle bis hinauf zum «Rat» in
Zürich wirkliche Christen werden, dann gibt
es Gerechtigkeit und Frieden. Erst Erasmus

von Rotterdam wendet sich gegen die
Fürsten, die «wegen Nichtigkeiten»
Krieg anzetteln, an die christliche Basis
und ruft: «Verschwört euch für den Frieden,

zeigt, wieviel die Eintracht der Menge

gegen die Tyrannei der Mächtigen
vermag!» Erasmus bringt den Gedanken
der Gleichheit aller vor Gott ins Spiel.
Das Allgemeinwohl steht über den
Fürsten.

Indem Erasmus gegen die zum Krieg
rüstenden Fürsten an das Christenvo//c
appelliert, stellt er die auf der Heirat von
Thron und Altar beruhende «Christenheit»

in Frage. Vor allem aber versucht
er mit seiner Fundamentalkritik den
strukturellen Prozessen der Neuzeit
entgegenzuwirken, die zu einem neuen,
souveränen Staatstypus führen, dessen
zwischenstaatliche Aktionsweise jeder
richterlichen Instanz enthoben ist.

Die Berufung des Erasmus auf das
Evangelium und sein Gebot der Brüderlichkeit

verhallen ebenso wie seine
völkerrechtlichen Vorschläge (Schiedsgericht,

Grenzgarantien, Verbot dynastischer

Staatenunion usw.). Der Dreissig-
jährige (Religions-)Krieg und die
Durchsetzung von «cuius regio eius et religio»
sprechen dem Toleranzgedanken Hohn
und verfestigen von neuem - wenn jetzt
auch konfessionell aufgeteilt — das
System «Christenheit».

Die Tendenz zum autonomen, souveränen

Staat geht in Europa weiter, die
französische Revolution und ihre Folge-
Umwälzungen tendieren auf Trennung
von Kirche und Staat: Aber in der
Mission, das heisst in den Kolonien, wird das
System Christenheit bis ins 20. Jahrhundert

perpetuiert.

II. Katholische Soziallehre und
Sozialkatholizismus
Für die neuere und neuste Zeit beschränke

ich mich darauf, etwas über die Ent¬

wicklung des «sozialen Katholizismus»
zu sagen, und lasse mit Bedacht die evan-
gelisch-reformierte Seite, zumal die
Tradition der religiösen Sozialisten (Leonhard

Ragaz u.a.), die Sie ja viel besser
kennen als ich, beiseite.
Um was geht es? Ich meine es geht um
die Reaktion der Kirche und der Christen

auf die Proletarisierung der
Arbeitermassen im Gefolge der kapitalistischen

Industrialisierung, im Gefolge
auch der marxistischen Kapitalismuskritik

(welche die Kritik an der bürgerlichen
Religion mit einschliesst), im Gefolge
schliesslich der vorab unter marxistischem

Vorzeichen erfolgreichen Organisierung

der Industriearbeiterschaft.
Wenn ich das so aufzähle, so will ich

damit sagen, dass eine katholische
Kapitalismuskritik, die nicht nur moralisierend

und mitleidig auf die Verelendung
mit all ihren Folgen (Trunksucht, Krankheit

usw.) sieht, allzu lange ausgeblieben
ist. Man kann gewiss mit dem Österreicher

Adolf Holl in Franz von Assisi den
urchristlichen Instinkt gegen den
beginnenden Kapitalismus verkörpert sehen,
nämlich gegen das immer mehr verinner-
lichte Gelddenken, sodass der Götze
Mammon wirklich die Seelen und den
Moralkodex beherrscht, wie man das bei
Sombart nachlesen kann: «Sparsamkeit»
wird oberstes Gebot und Bankrott
tödlichste Todsünde. Aber die Armutsbewegung

wurde aufs Ganze abgelehnt,
Franziskus kirchlich vereinnahmt, während

eben diese Kirche Hand in Hand
mit dem aufblühenden italienischen
Bankwesen selber - vor allem während
des Exils in Avignon - zu einem Finanzinstitut

wurde, den lange Zeit
verabscheuten Zins akzeptierte und all das
anbahnte, was sich inzwischen zu dem
Syndrom «Finanzen des Vatikans»
ausgewachsen hat und sich heute in der
überreichen Kirche zum Beispiel der
Bundesrepublik Deutschland zeigt. «Christenheit»

ist da nicht nur Bindung an den
Staat, sondern Verflochtenheit mit
Wirtschaft und Finanz. Das Besondere an

8



dieser Verflochtenheit ist aber, dass sie
verschleiert bleibt, weil ohnehin der
Kapitalismus nach dem Prinzip der Anonymität

— Aktiengesellschaft heisst auf
französisch richtig «Société Anonyme» —

arbeitet. Deshalb hat es die Prophétie
hier so schwer mit der Aufdeckung, und
selbst bei grössten Finanzskandalen - wo
blitzlichtartig die Verflechtung
aufscheint — ist alsbald alles wieder
zugedeckt.

Nein, der Ausbruch aus dem Kapitalismus
hat bis heute nicht stattgefunden:

Wir alle sind mit unseren Bankbüchlein
in ihn verflochten und in diesem Sinn war
Franz von Assisi tatsächlich, wie Adolf
Holl sagt, «der letzte Christ». Aufgewacht

ist die Kirche lediglich angesichts
dessen, was Papst Pius XI. «den fortwährenden

Skandal» nannte und was dank
dem Altmeister der katholischen Soziallehre

Oswald von Nell-Breuning auch
die Synode der katholischen Bistümer
der Bundesrepublik in Würzburg 1975
erneut so nannte: den fortwährenden
Skandal, dass in Zentraleuropa die
katholische Kirche und die etablierten
Kirchen überhaupt die Arbeiterklasse verloren

haben.
Das ist im wesentlichen bereits im Verlauf

des 19. Jahrhunderts geschehen.
Erst an seinem Ende, 1891, erscheint unter

den Anfangsworten «Rerum Novarum»

und unterzeichnet von Papst Leo
XIII. die erste Sozialenzyklika. Sie ist,
wie eben der Anfang zeigt, immer noch
von der Abwehr gegen das «Neue»
gekennzeichnet. («Rerum novarum cupidi»

sind die nach Neuem Begierigen, die
«Neuerer», wie man schon zur Zeit der
Reformation sagte.) Das Positive ist, dass
das Koalitionsrecht, das Recht der
Industriearbeiter, sich selber zu organisieren,
anerkannt wird, Dasselbe Recht für die
Landarbeiter ist heute in verschiedenen
Ländern Lateinamerikas noch immer
umstritten. So gaben z.B. in El Salvador
der erste einheimische Märtyrer-Priester,
der Jesuit Rutilio Grande, wie auch
Erzbischof Oscar Romero ihr Leben hin für

die Rechte der Landarbeiter-Organisationen.
Zur Zeit von «Rerum Novarum»

geht es allerdings zunächst darum, diese
Organisationen, Gewerkschaften,
Arbeitervereine konfessionell zu binden —

und damit die Arbeiterschaft in ihrer
Solidarität zu spalten. Auf dem Privateigentum

wird in einer Weise herumgeritten,
als ob es in der christlichen Tradition

nie eine grundsätzliche Eigentumskritik
gegeben hätte. Der Klerus rekrutierte
sich damals und auch noch in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts weitgehend-
aus dem bäuerlichen Milieu, und das
Christliche erschien an das «Bodenständige»

und Kleinbürgerliche gebunden.
Ziel aller Sozialreform war, dass auch die
Industriearbeiter zu etwas Eigentum
gelangen sollten. Eine berühmte Fabrik,
Brown Boveri in der Schweiz, wählte
ihren Standort bewusst so, dass sich ihre
Belegschaft aus Arbeitern zusammensetzte,

die, wie man sagte, zu Hause noch
eine Kuh hatten und deshalb erstens
weniger «krisenanfällig», zweitens weniger
anfällig für revolutionäre Ideen wären.

Als 40 Jahre nach «Rerum Novarum»
Pius XL erneut eine Sozialenzyklika,
«Quadragesimo Anno», erliess und als
später Pius XII. seine Ansprachen zu
allen möglichen gesellschaftlichen Problemen

hielt, kam im Katholizismus die
Meinung auf, es sei sowohl notwendig als
auch möglich, eine eigene «katholische
Soziallehre» herauszubilden. Ein Berater
Pius XII., der deutsche Jesuit Gustav
Gundlach, hielt in der Tat dafür, dass es
eine solche Lehre gebe, welche die soziale

Wirklichkeit insgesamt abdecke. Diese
Lehre fusste auf der neuscholastischen
Philosophie und vor allem auf dem
Naturrechtsdenken. Sie war entsprechend
abstrakt und beansprucht für jedermann,
nicht nur für Christen, plausibel zu sein
und so etwas wie einen «dritten Weg»
zwischen Kapitalismus und Sozialismus
anzubieten. An katholischen und sogar
an staatlichen Universitäten wurden
Lehrstühle für christliche Gesellschaftslehre

errichtet, was vielerorts, zum Bei-



spiel in Münster/Westfalen, bedeutete,
vornehmlich die päpstlichen Enzykliken
zu systematisieren.

Mit dem Begriff «Katholische Soziallehre»

schmückte sich auch die
«christlich-soziale Bewegung». Wo es in
katholischen Gegenden zu christlichen
Gewerkschaften kam, wurden diese von
katholischen Unternehmern oft heftiger
bekämpft als die sozialistischen. Im
nordfranzösischen Industriegebiet sperrten

Unternehmer die Kirchenbeiträge an
Pfarrer, die sich auf der Kanzel auf die
Enzykliken beriefen. Trotz ihrer
Abstraktheit galten die Enzykliken offenbar
als brisant. Der Bischof von Lille, der
sich mit Streikenden solidarisierte, wurde

in Rom als Kommunist verschrieen.
Pius XI. ordnete eine Untersuchung an -
und erhob den Bischof, er hiess Liénart,
zum Kardinal. Das war 1930. Das waren
noch Zeiten, wenn ich an jüngste
Kardinalsernennungen denke! Die Textilher-
ren von Lille und Umgebung nannten ihn
den «roten Kardinal», was in diesem Fall
keineswegs ein Pleonasmus wie «schwarzer

Rappe» oder «weisser Schimmel»
war. Eher müsste man von einem «weissen

Raben» innerhalb des Kardinalskollegiums

sprechen.
Die Stärke der Kirche lag auf dem

Feld der Erziehung und Bildung. Von da
aus suchte sie ihren Beitrag zur Humanisierung

der Arbeitswelt zu leisten. In
diesem Zusammenhang sind der Gründer
der «Christlichen Arbeiterjugend»
(Jeunesse Ouvrière Chrétienne - JOC), der
Belgier Joseph Cardijn, zu nennen sowie
die anderen «Mouvements spécialisés»,
die seine Gründung im Gefolge hatte und
die der «Pastorale des milieux» entsprachen.

Man wurde gewahr, dass die
Berufs- und Arbeitswelt eine je verschiedene

Mentalität erzeugten, an der Erziehung

und Seelsorge nicht vorbeisehen
konnten: Anders fühlten die jungen
Industriearbeiter, anders die jungen Bauern

auf dem Land, anders die Studenten
an den Hochschulen. Das Wichtige an
diesen Mouvements war, dass in ihnen

die Laien zu Evangelisatoren ihres
Milieus herangebildet wurden und dass sie
anfingen, ihre Arbeitswelt zu beschreiben,

dass es zu einer Analyse der jeweiligen
Situation kam und dass man versuchte,

vom Evangelium her diese Situationen

und ihre möglichen Veränderungen
zu beleuchten.

Dass die Situationen vielfach unhaltbar

waren, hatte die Enzyklika «Quadragesimo

Anno» mit einem Satz überaus
deutlich gemacht. Es hiess da, die
gegenwärtigen Verhältnisse machten es unzähligen

Menschen äusserst schwierig, ihr
ewiges Heil zu erlangen, denn aus den
Fabriken kämen zwar glänzende
Produkte, aber gleichzeitig Ruinen von
Menschen heraus. Cardijn versuchte, die
Jungarbeiter dazu zu bringen, zuerst die
Augen aufzumachen, um ihre Situation
wahrzunehmen, diese dann im Licht des
Evangeliums zu prüfen und schliesslich
zu einem Handlungskonzept zu gelangen.

Diesem Dreischritt «voir - juger -
agir» ist zwar vorgeworfen worden, dass
dabei die Reflexion - das «juger» - oft zu
kurz gekommen beziehungsweise zu
kurzschlüssig vom Evangelium her und
ohne ausreichendes Studium der
Sachzusammenhänge erfolgt sei. Aber es ist
doch sehr bemerkenswert, dass wir die
Methode dieses Dreischritts bei den
lateinamerikanischen Befreiungstheologen,

zum Beispiel bei Gustavo Gutierrez
und sehr ausdrücklich in den
Dokumenten der Bischofsversammlung von
Puebla (1979), wiederfinden.

Der Analyse und Veränderung von
Situationen wollten auch die schon um die
Jahrhundertwende gegründete «Chronique

Sociale» und die aus ihr geborene
Institution der «Semaines Sociales» in
Lyon dienen. Den originellen zweiten
Redaktor der «Chronique», Joseph Fol-
liet, habe ich in den Jahren nach dem
Zweiten Weltkrieg noch selber kennengelernt.

Er hielt an der Volkshochschule
einen anregenden Kurs über Soziologie,
wie sie aus «Sozialromanen» zu lernen
sei. Bemerkenswert ist, dass bereits im

10



Jahr 1930 eine Semaine Sociale dem
«Sozialen Problem der Kolonien»
gewidmet war. Dreissig Jahre später, 1961,
wird in Lyon eine zweite Zeitschrift
geboren: «Croissance des Jeunes Nations».
Lyon stand auch am Ursprung einer
Missionsbewegung: In dem Haus von Pauline

Jaricot, Gründerin des Werkes der
«Glaubensverbreitung», befindet sich
heute ein Zentrum des Entwicklungsdienstes,

das bezeugt, wie «Mission und
Entwicklung» immer mehr eine Sache
christlicher Laien wurde. Derzeit bereiten

sich in diesem Zentrum 3000 Kandidaten

für die Arbeit als Laienhelfer in
Mission und Entwicklung vor. Auch Abbé

Cardijn hat schon in den fünfziger
Jahren begonnen, seine CAJ in der Dritten

Welt auszubreiten. In den zur
Unabhängigkeit strebenden Völkern sollten
die einheimischen Laien zugleich
Evangelisierung und Humanisierung der
Arbeitswelt an die Hand nehmen und
versuchen, die Verhältnisse zu verändern.

Man kann diese ganze Entwicklung
unter dem Stichwort Mündigkeit sehen:
Mündigkeit der Laien, aber auch
Mündigkeit der «Jungen Kirchen». Das
Zweite Vatikanische Konzil (1962 bis
1965) war, wie Karl Rahner öfters betont
hat, das erste Konzil, auf dem sich die
Kirche als «Weltkirche» erfahren hat
und auf dem die verschiedenen Kontinente

der Dritten Welt nicht nur durch
europäische Missionsbischöfe, sondern
durch eigene Vertreter ihr Gesicht zeigten.

Auf den Bischofssynoden, die seither

alle drei Jahre stattfinden, gewannen
diese «Gesichter» zum Teil noch mehr
Profil. Das Beispiel und der Aufruf von
Papst Johannes XXIIL, die Zeichen der
Zeit zu lesen, hat zumal in Lateinamerika
ein Echo gefunden. Es galt, die
unmenschliche Situation auf diesem Kontinent

zu benennen als das, was sie ist:
Unterdrückung und Ausbeutung. Das
haben die beiden Bischofsversammlungen
von Medellin (1968) und Puebla (1979)
getan und so das Sehen und das Urteilen
auf die Situation des gesamten Konti¬

nents angewandt. Man denke etwa an das
Urteil, das in Puebla über die Ideologie
der Nationalen Sicherheit gefällt wurde.
Sie sei ein «todbringender Götze», hiess
es da.

Für das Handeln wird das Konzept
einer befreienden Praxis entwickelt, in der
die pädagogische und evangelisatorische
Tradition der Kirche einen neuen Impuls
von Paulo Freire hin zu einer Pädagogik
der Unterdrückten erhielt.

III. Von den französischen Arbeiterpriestern

zur Theologie der Befreiung
Die vielleicht einschneidendste Erfahrung,

die in Europa zu einer Neubesinnung

in der Kirche führte, war diejenige
der Arbeiterpriester. Das Wort des Paulus,

allen alles zu werden, den Griechen
ein Grieche usw., nahm in diesen Priestern

Gestalt an. Der Gedanke, das
Leben der Arbeiter zu teilen, um ihre Welt
von innen her zu evangelisieren, hat sich
seither im Sinn der Inkulturation auch
auf andere Weltgegenden und Kulturen
übertragen.

Mit den Hindus als Inder leben wollte
schon im 16. Jahrhundert De Nobili, und
heute werden in so und soviel Ashrams
die Begegnung und der Dialog versucht.
Zumal auf dem Zweiten Vatikanischen
Konzil und in der ersten Enzyklika Papst
Pauls VI. wurde das Wort «Dialog» gross
geschrieben: Dialog mit den anderen
Christen in der Ökumene, Dialog mit den
Juden, Dialog mit allen grossen
Weltreligionen, Dialog mit den Nichtglauben-
den und Atheisten, Dialog mit der
«Welt» in ihrer Vielfalt und ihren
autonomen Sachbereichen usw. Aber Dialog
im echten Sinn heisst, gegenseitig
voneinander lernen wollen, das heisst bereit
sein, sich vom andern verändern zu
lassen.

Was die Arbeiterpriester von den
Arbeitern lernten, war die konkrete Form
von Solidarität, wie sie sich in den
Arbeitskämpfen, Streiks usw. oder auch in
der friedlicheren Form der Arbeitervertretung

in Betriebskommissionen be¬

ll



währen müsste. Weil die Arbeiterpriester
sich dem weder entziehen konnten

noch wollten, kamen sie in Konflikt mit
Papst Pius XII., der 1953 das Experiment

kurzerhand abblasen zu können
glaubte!

Die Erfahrungen, die dieses Experiment

gezeitigt hatte, wirkten aber trotzdem

nach. Sie betrafen in erster Linie die
Feststellung, dass es wirklich zwischen
der Arbeitswelt und der Kirche eine tiefe
Kluft gab, dass die Klassenunterschiede
auch in der Kirche eine Realität waren,
dass sich ein Arbeiter im Pfarrgottesdienst

nicht wohl fühlen konnte, dass
dort nur «mehrbessere» Leute verkehrten

usw. Die Wirkung der Arbeiterpriester
war daher in erster Linie eine

Rückwirkung auf die Kirche, die hinsichtlich
der Arbeiter ein «schlechtes Gewissen»
bekam. Es gibt aber die noch tiefergehende

Wirkung bei jenen, die sich ernsthaft

mit dem Atheismus in der Arbeiterschaft

auseinandersetzten und deren
eigener Glaube dadurch verändert wurde.

Was sie zunächst entdeckten, war, dass
man auch mit Atheisten zusammenarbeiten

kann und muss, dass es dafür eine
«säkulare» ethische Ebene gibt und dass
somit in der Praxis, in der Verfolgung
sozialer und politischer Ziele, ein
Zusammengehen möglich ist. Auf der
gesamtkirchlichen Ebene hat Papst Johannes
XXIII. diesen Schluss gezogen und damit
seinen Beitrag zur Beendigung des Kalten

Krieges, ja auch zur Abkühlung der
heissen Kubakrise zwischen den beiden
ideologischen Blöcken geleistet. Auch
der Jesuitengeneral Arrupe kam in
seinem bekannten Brief über den Marxismus

zum Schluss, dass die Atheismusfrage
uns nicht hindern könne, gemeinsam

zu handeln. Die tiefere Entdeckung war,
dass es eine berechtigte Religionskritik
gibt und dass es darum geht, die Religion
so zu verändern, dass sie nicht mehr
«Opium für das Volk» ist. Zeuge eines
solchen Wegs in der alten Welt ist der
spanische Priester und frühere Jesuit José

Maria Diez-Alegria. In seinem Buch

«Yo creo en la esperanza» — die deutsche
Ausgabe «Ich glaube an die Hoffnung»
(Wuppertal 1975) ist leider vergriffen -
nimmt er den Vorwurf des Opiums viel
ernster, als es bei Katholiken lange Zeit
der Fall war.

Karl Marx, so schreibt er darin, habe
ihm zum Bewusstsein verholfen, dass es
in der Tat auch im Christentum eine
falsche Religion gebe, diejenige, die den
Hauptakzent auf das Ontologisch-Kulti-
sche lege. Zu dieser Entdeckung hätten
ihn aber auch die biblischen Propheten
erleuchtet, angefangen mit Arnos: «Ich
hasse eure Feste», und mit Jeremia:
«Vertraut nicht auf die trügerischen
Worte: ,Der Tempel des Herrn, der
Tempel des Herrn ist dies'.»

Womit wir wieder bei den grundlegenden
biblischen Texten angelangt wären,

die wir aber mit einem durch die
Religionskritik geschärften Bewusstsein
lesen müssten. Ich habe immer noch die
Römerbriefvorlesung von Ernst Käsemann

in Tübingen im Ohr über den Gott,
der die Gottlosen gerecht macht. Und
wie Käsemann das ganze Wirken Jesu als

gegen den «Religionsbetrieb» gerichtet
sah: «Nicht jeder, der Herr, Herr sagt,
wird in das Reich Gottes eingehen,
sondern, wer den Willen meines Vaters tut.»

Hier, beim Primat der Praxis und der
Orthopraxis, befinden wir uns bereits auf
dem Boden, wo Lateinamerika und
überhaupt die Dritte Welt zu unserem
Lehrer und Meister wird. Ich denke an
Camillo Torres, wie er die Kirche des
Glaubens einer Kirche des Ritus
gegenüberstellte, und ich denke an die Bekehrung

der Theologie, wie sie in der Dritten
Welt angebahnt worden ist. Sie äussert
sich in der lapidaren Formulierung, die
ich zum erstenmal bei der EATWOT
(Ecumenical Association of Third World
Theologians) gehört habe: «doing
theology». Diese Theologie geht von der Praxis

aus, die sie reflektierend begleitet
sowie zum Weitermachen und Weitersehen
motiviert.

Was für eine Praxis das ist, führen uns

12



die Basisgemeinden, die Kirche der
Armen, die Kirche der neuen Märtyrer vor
Augen. Es ist diese Praxis, die sich in der
sandinistischen Erklärung über die
Religionsfreiheit von 1980 widerspiegelt,
worin bestätigt wird, dass es auch eine
andere Religion als die des Opiums gebe,
wie man von den Christen im revolutionären

Kampf erfahren habe. Und wenn
ich selber heute hier stehe, so weil ich vor
drei Jahren in Esteli im dortigen Kreis
der Cursillos unvergessliche Zeugnisse
gehört habe: Zeugnisse über Sandinisten,

wie sie im Kontakt mit Christen im
Befreiungskampf zum Glauben kamen,
aber auch Zeugnisse von Christen, wie
sie über die Revolution zu einer radikaleren

Nachfolge Jesu gelangten. Vergleichbare

Erfahrungen gibt es auch anderswo.
1980 war ich in Fortaleza, Brasilien, und
sah Kardinal Aloisio Lorscheider während

mehr als vier Stunden unter armen
Leuten sitzen und zuhören. Nachher
fragte ich ihn: «Haben Sie nicht Ihre Zeit
verloren?» Er antwortete: «Überhaupt
nicht! Diese Menschen sprechen ihr
Leben aus, und ich lerne von ihnen.» Er
schloss: «Früher glaubten wir, als Missionare

zu den Armen gehen zu sollen, aber
heute werden wir von den Armen evan-
gelisiert.» Von demselben Kardinal habe
ich gehört, wie er in Rom einem andern
Kardinal - es war König von Wien - in
ganz wenigen Sätzen erklärte, worum es
bei der «Theologie der Befreiung» geht,
dass sie nämlich eine Religion bezeugt,
die nicht Opium ist, weil dahinter eine
Praxis steht, in der nicht Massen zur

Bravheit niedergehalten werden,
sondern wo die letzte und ärmste alte Frau
zum Reden kommt, wo den bisher Stummen

zugehört wird, wo sie ernst genommen
werden und so ihre Würde erhalten.

Über diese Praxis noch mehr zu
vernehmen, wie sie sich hier in Nicaragua
bewährt beim Aufbau nach der Revolution

beziehungsweise in der Fortsetzung
des «proceso», im Angesicht des Krieges
und im Angesicht der nicht wegzudisputierenden

Spaltung zwischen bürgerlicher

Religion und Kirche der Armen,
darüber noch mehr zu vernehmen, bin
ich gespannt. Denn drüben in Europa
schaut man auf Lateinamerika, wie man
früher auf die Urkirche in Rom und
Jerusalem schaute, weil es neues Leben und
authentisches Zeugnis gibt.

Nicht von ungefähr hat es an den beiden

letzten evangelischen Kirchentagen
in der Bundesrepublik Deutschland je
einen «Lateinamerikatag» gegeben, und
nicht umsonst fand auch am jüngsten
Katholikentag in Aachen niemand mehr
Gehör als der Peruaner Gustavo Gutierrez

und der Brasilianer Ivo Lorscheiter.
Das Evangelium, das nach dem Ausweis
der Bibel zuerst für die Armen bestimmt
ist, wird hier in Lateinamerika nunmehr
tatsächlich von den Armen ergriffen, zu
ihrer Sache gemacht. Dafür danken wir
heute, darnach strecken wir die Hände
aus: nicht nach einem Evangelium für die
Armen, das wir zu bringen hätten,
sondern nach einem Evangelium von den
Armen, mit dem sie uns bekehren.

In einem Aufrufzum Tag der Menschenrechte vom 10. Dezember 1987 haben Sie festgehalten,
dass der «freie und ungehinderte Meinungsaustausch in Wort und Schrift eine wichtige Bedingung

menschlicher Würde und Entfaltungsmöglichkeit» sei. Und Sie schreiben weiter: «Angesichts

der vielfältigen und massiven Bedrohungen und Verletzungen der freien Meinungsäusserung
in vielen Ländern der Erde sind wir dafür dankbar, dass die diesjährige kirchliche Aktion

zum Menschenrechtstag dem Thema ,Das verfolgte Wort' gewidmet bt» (KIPA, 13.11.87).
Wir können uns des Eindrucks nicht erwehren, dass Sie das «freie Wort» zwar weltweit fordern,
ihm den gebührenden Platz innerhalb unserer Kirche aber nicht zu geben bereit sind.

(Aus einem Brief der Aktionsgruppe «Kirche 80» an die Schweizerische Bischofskonferenz
zum «Fall Kaufmann»)

13


	Eine theologische Chronik von Gerechtigkeit und Frieden

