
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 7-8

Anhang: Beilage zu "Neue Wege", Nr. 7/8, August 1987 : Horst Eberhard Richter
im Gespräch mit Hanspeter Gschwend : wer immer siegen muss, wird
untergehen

Autor: Richter, Horst Eberhard / Gschwend, Hanspeter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NeueWeae
BEITRAG 1M5TPNTUM UND SOZIALISMUSwms

Beilage zu «Neue Wege», Nr. 7/8, August 87

Horst Eberhard Richter im Gespräch mit Hanspeter Gschwend

Wer immer siegen muss, wird untergehen

Krankheit als Warnzeichen

Gschwend: Herr Professor Richter, Sie
sind krank, Sie haben Grippe. Sie haben
in Ihrem Buch «Die Chance des Gewissens»

(Hoffmann und Campe, 1986) sehr
viel geschrieben über die positiven Seiten
des Krankseins. Ist es für Sie hinderlich,
ein Interview geben zu müssen und dabei
krank zu sein?
Richter: Sie wissen ja von mir, dass ich
Krankheit wichtig nehme, nicht nur als
Störung, sondern auch als eine Form des
Lebens. Krankheit gehört zu unserem
Leben, man kann sie in dem Sinne nicht
nur erleiden, sondern sich die damit
verbundene Schwäche und Passivität gönnen:

viel liegen, viel schlafen, sich
warmhalten, sich pflegen und auch pflegen
lassen. Das sind schöne Sachen. Man kann
wieder in so etwas wie einen kindlichen

Zustand kommen, auch die eigenen
Begrenzungen besser verstehen. Man ist ein
Stück weit hilflos, angewiesen darauf,
dass andere einem jetzt helfen. Insofern
sind Krankheiten erzieherisch, auch
wenn sie einem nicht schmecken.
Gschwend: Ich könnte mir vorstellen,
dass das Kranksein einen Einfluss auf Ihre

Antworten hat. Denken Sie, dass Sie

zum Beispiel jetzt sensibler sprechen?
Richter: Ich weiss das nicht genau. Ich
weiss nur, dass ich jetzt wohl etwas
besinnlicher mit Ihnen reden kann, sonst
würde ein Interview eingepasst sein in
einen Zeitplan. Jetzt kann ich mich Ihnen
in Ruhe widmen.
Gschwend: Am Anfang Ihres Buches
sprechen Sie viel von Krankheit, und Sie
stellen Beispiele dar, wo sie krank geworden

sind, schwer krank, zum Beispiel als
Soldat an der Front. Sie stellen die Krank-

1



heit dar als Folge Ihrer Sensibilität für die
Ungeheuerlichkeiten, die um Sie herum
geschehen. Die Frage stellt sich mir in
diesem Zusammenhang: Was bt das für eine
Reaktion? Zur Krankheit gehört ja auch,
dass man gelähmt bt, eingeschränkt in
seinen Handlungsfähigkeiten. Läuft man
nicht Gefahr, die Krankheit zu heroisieren

und etwas zu unterschlagen, wenn
man von den positiven Seiten der Krankheit

spricht?
Richter: Während Sie jetzt sprachen, habe

ich mir überlegt, unter welchen
Bedingungen ich jetzt gerade krank geworden

bin, warum also jetzt gerade meine
Abwehrkraft nicht gut funktioniert. Ich
habe mich in der letzten Woche sehr
übernommen. Ich war in drei skandinavischen

Ländern, habe dort sechs Vorträge
gehalten, und bei dreien dieser Vorträge
habe ich mich mit unserer Ohnmacht
beschäftigt und mit unseren Chancen, in
einer Welt zu leben, die durch Hochtechnologie.,

durch Chemie und Atomrüstung
in einem einzigartigen Grad gefährdet
ist. Ich gerate dann in die Rolle desjenigen,

der den Menschen eigentlich nur
deutlicher machen will, wie der Zustand
unserer Welt ist, in die Rolle desjenigen,
von dem das Publikum erwartet, dass er
sagen könne, wie man es machen muss,
um die Gefahren besser zu bewältigen. In
solchen Veranstaltungen herrscht ein
grosser Druck, dass man die Leute nicht
traurig nach Hause schickt. Man will
ihnen ja nicht Angst machen, wie das die
Gegner einem unterstellen. Man will
ihnen helfen, eine - wie Günther Anders
mal gesagt hat — fürsorgende Angst zu
entwickeln. Wie eine Mutter sich sorgt
um ihre Kinder, sollen die Menschen sich
um die Erde sorgen, um die Umwelt, um
den Frieden, um die Lebenschancen der
nächsten Generation, damit nicht eine
lähmende Angst auftritt, sondern eine
Angst, die dazu aufruft, unser Leben
mehr zu pflegen.

Aber ich bin nicht jemand, der sich
dann sehr stark fühlt, zu sagen: Wenn wir
jetzt alle diesen Weg gehen, werden wir

diese gewaltigen Mächte zwingen,
umzukehren, diese Mächte, die uns diese
Entwicklung bescheren und in die wir
irgendwie verwickelt sind; sondern ich bin
genau so schwach wie die andern, die mir
zuhören. Das Krankwerden ist vielleicht
ein Zeichen, dass ich mich etwas mehr
zurücknehmen und auch diesen
Versuchungen besser widerstehen muss, auf
solche Wünsche und Aufforderungen hin
in die Rolle dessen zu schlüpfen, der sich
hinstellt und mahnt und warnt und ermutigen

will.

Die Verdrängung der Endlichkeit
Gschwend: Wenn ich Sie richtig verstehe,
bt die Krankheit einmal ein Warnzeichen,
dass es so nicht weitergeht, dass Sie sich
nicht in der Weise weiter stressen können.
Aber die Krankheit darf in gewissem Sinn
nur eine Pause geben, eine Übergangszeit,
um zu ermöglichen, zu sich selbst
zurückzukehren. Sie darf nicht Endstation sein.
Ich setze Sie jetzt natürlich auch ein
bisschen unter Druck, denn ich möchte natürlich

Antworten auf die Fragen bekommen,

was man heute noch tun kann, wenn
man das Gefühl hat, nicht nur das persönliche

Leben gehe in eine Richtung, in die
es nicht weitergehen darf, sondern auch
gesellschaftlich, aufder ganzen Welt, gehe
manches in eine Richtung, in die es nicht
gehen dürfe. Ich möchte nicht eigentlich
Rezepte von Ihnen, sondern eben auch
hören, wo Sie zweifeln, wo Sie offen sind,
wo Sie selber nicht weiter wissen und wie
Sie damit umgehen, dass Sie in dieser
zweifelhaften und gespaltenen Situation
sind. In diesem Zusammenhang möchte
ich einen Abschnitt aus Ihrem Buch vorlesen,

eine Schlüsselstelle, und daran dann
Fragen anschliessen.

Sie sprechen vom todkranken
Menschen, Sie sprechen davon, wie Sie als
Arzt reagieren, wenn Sie wissen, dass
jemand nicht mehr geheilt werden kann,
und Sie sagen dann aufgrund Ihrer Erfahrung:

«Es ging also gar nicht nur, und nicht
einmal primär darum, leichter sterben zu



können, sondern im Blick auf das Ende
erst voll zum Leben zu erwachen. Die
Aufhebung der Todesverdrängung
macht sichtbar, welche Unsumme an
Energie vorher verschwendet worden
war, nur um die diffuse Angst abzuwehren.

Die gesellschaftliche Verteufelung
des Todes als Aggressor bedeutet also
nur vordergründig einen Kampf gegen
den Tod. Im Hintergrund war es ein
Kampf gegen das Leben, ein Sieg der
Aggression über die Liebe.»

Kürzlich hat Hildesheimer am Schweizer

Fernsehen gesagt, wir müssten uns
damit abfinden, und er habe sich jedenfalls
damit abgefunden, dass die Welt dem Tod
geweiht ist. Erglaubt, dass im Verlauf der
nächsten Jahrzehnte mindestens das
menschliche Leben zu Ende gehen wird
auf diesem Planeten. Als ich diese Stelle
las, habe ich mich gefragt: Verschwenden
wir mit dem fast verzweifelten Kampf
gegen Rüstung und Umweltzerstörung,
gegen Hunger und Überbevölkerung nicht
Lebensenergie, wie Sie es schildern von
Kranken und Ärzten, die nur gegen den
Tod ankämpfen. Wäre es, wenn man sich
die Welt vergegenwärtigt, nicht richtiger,
sich zu sagen, die Welt geht zu Ende, wir
würden uns besser darauf einrichten,
noch sozusagen in Ehren zu sterben?
Richter: Ich habe den Eindruck, dass sich
im Augenblick viele, auch sehr kluge
Mitglieder der jüngeren Generation,
tatsächlich so verhalten, als hätten sie sich
damit abgefunden, dass alles kaputtgeht.
Sie denken nicht mehr daran, wenden
sich ab und führen ein hedonistisches
Leben. Das gibt einen Trend in Richtung
reich werden, schön sein, das Leben
konsumieren und sich nicht mehr kümmern
um Politik, sich nicht mehr über diese
schrecklichen Gefahren aufregen. Da
liegt eine Resignation vor, die ich für
schlimm halte. Das ist kein bewusstes
Sich-Abfinden, sondern einfach ein
Verdrängen, das nur negative Wirkung hat.
Es ist der Versuch, diese Depression
sozusagen kompensatorisch niederzuhalten,

indem man den Lebensgenuss auf je¬

ner Ebene maximal steigert, auf der man
durch Machen und Herstellen von
Genussmöglichkeiten noch selber viele
eigenen Chancen hat.

Etwas ganz anderes ist es, wenn man
sich auf einer tieferen Ebene überlegt,
dass dieses Ankämpfen gegen das Nichts,
gegen das Verhängnis, die Wurzel des
Fortschrittmythos überhaupt ist. In
diesem hektischen Kampf, den technischen
Fortschritt blindlings weiterzutreiben,
bis hin zu Tschernobyl, bis hin zur
Atomrüstung, sehe ich einen Kampf gegen die
Begrenztheiten des Lebens, gegen unsere

Sterblichkeit, einen Kampf, der aber
nicht bewusst ist. Er wird nur oberflächlich

verstanden: als eine Erhöhung von
Grösse und Stärke und Potenz. In
Wirklichkeit enthält er eine Destruktivität aus
Angst vor unserer Sterblichkeit. Die
Unfähigkeit, Mass zu halten in der chemischen

und technischen Entwicklung,
entspringt einer verzweifelten Auflehnung
gegen das Wissen, dass es unerträglich
sei, endlich zu sein.

Ich glaube, dass eine Kultur, die sich
dem Leben zuwenden, die Natur und
auch unsere innere Natur mehr schützen
würde, erst dann zustande kommen
könnte, wenn wir unsere Sterblichkeit
akzeptierten. Wenn wir einsähen, dass
jede Generation nur eine kurze Strecke
weit dieses Leben zu hüten und zu pflegen

hat, es offenhalten soll für eine lange
Kette der weiteren Lebensprozesse,
nicht nur für uns Menschen, sondern für
alles kreatürliche Leben, dann würde
sich ein Masshalten in der Technik von
selbst einstellen. Man würde einsehen,
dass man eben nicht alles machen darf,
was man machen kann. Im Augenblick
sind wir fasziniert von dieser furchtbaren
Atomtechnik, die über alle Risiken hinaus

entwickelt wird, die eigentlich
verantwortbar wären. In den nächsten
zwanzig Jahren sehe ich eine gleich
gefährliche Revolution auf dem Gebiet der
Gentechnologie auf uns zukommen.
Auch da sind wir dicht dabei, die Grenzen

zu überschreiten, die uns sozusagen



unser kreatürliches Mass vorgeben.

Dem theoretischen Pessimismus durch
optimistische Praxis widersprechen
Gschwend: Sie haben gesagt: Wenn wir
akzeptieren, dass wir persönlich sterben
müssen und wenn wir uns als Teil einer
langen Kette verstehen, werden wir wirklich

lebendig. Gehen Sie davon aus, dass
diese Kette weitergeht? Oder rechnen Sie
wie zum Beispiel Hildesheimer damit,
dass wir in den nächsten Jahren tatsächlich

zugrundegehen?
Richter: Das ist eben eine Kernfrage. Ich
müsste ehrlich antworten, dass ich
theoretisch ein Pessimist bin. Wenn ich die
Argumente gegeneinander aufwiege, sehe

ich mehr Argumente, die dafür
sprechen, dass die verhängnisvolle Entwicklung

so weitergeht, als andere, die dafür
sprechen, dass die Kräfte des Widerstandes

sich noch rechtzeitig und mit
genügender Kraft formieren können.
Andererseits bin ich ja und sind wir beide nicht
Betrachter, die ausserhalb dieses Prozesses

stehen, sondern wir sind selber mitten
drin. Da würde ich auch gerne Sie fragen,
wie es Ihnen geht als Journalist. Wir sind
in diesen Prozess verwickelt, Sie als Journalist

und ich als Buchautor und als relativ

bekannter Forscher auf dem Gebiet
der Sozialpsychologie. Wir sind nicht
ganz ohne Einfluss. In dieser praktischen
Verwicklung werden wir nach unserem
praktischen Optimismus gefragt. Da
erinnere ich mich immer wieder an ein
Wort von Max Horkheimer, der mal in
einer Rede über Pessimismus gesagt hat:
Man kann und man muss gegebenenfalls
seinem theoretischen Pessimismus durch
optimistische Praxis widersprechen und
kann sogar aus diesem theoretischen
Pessimismus die Kraft ziehen, umso
mehr im Handeln dafür zu sorgen, dass
vielleicht Schlimmes abgewendet wird.
Ich denke, dass Sie als Journalist auch in
diesen Problemen stecken und dass Sie
vielleicht auch zu mir gekommen sind,
weil wir in einem Dialog herausbekommen

können, was heute im Journalismus

möglich ist, was möglich ist in der
Wissenschaft, die ich vertrete, und wie wir
uns gegenseitig unterstützen können.
Gschwend: Ich mache diese Sendung mit
Ihnen, weil ich persönlich noch etwas
genauer wissen möchte, was an Grundüberzeugung

in Ihnen steckt, aus der heraus
Sie dann dieses Buch geschrieben und Ihre

ganze Arbeit gemacht haben. Wie vital
sind Sie effektiv? Und vielleicht auch: Wo
kommt diese Vitalität her, woher nährt sie
sich? Wenn wir in einer Sendung auf solche

Inhalte zu sprechen kommen, gibt es

viel mehr Reaktionen, als wenn man zum
Beispiel ein politisches Problem auf der
Ebene abhandelt, auf der Politik getrieben

wird. Ich frage mich persönlich auch
immer wieder: Rechne ich mit dem Untergang

der Welt oder nicht? Ich glaube, dass
ich nicht mehr versuchen würde, diese
Sendung zu machen, wenn ich überzeugt
wäre, dass die Welt in den nächsten paar
Jahrzehnten sowieso zugrunde ginge. Ich
würde vielmehr mit meinen Leuten, mit
meinen Freunden zusammensitzen und
tatsächlich vielleicht das Leben noch zu
gemessen versuchen. Ich muss allerdings
sagen, dass ich mich, während ich das sage,

auch gleich frage, ob das stimmt. Ich
würde dann vielleicht doch merken, dass
ich so nicht leben oder, anders gesagt, so
nicht sterben könnte. Ich würde vielleicht
sogar dieselben Sendungen wieder, trotzdem,

machen. Es ist schwierig, das
abstrakt zu sagen. Aber was ich sicher sagen
kann, bt dies, dass ich immer wieder eine
Kraft in mir spüre, aus der heraus ich
mich wehren will. Ich denke, dass diese
Kraft etwas mit Glauben an das Leben zu
tun hat.

Sie haben vorhin etwas sehr Interessantes

gesagt, was im Gegensatz zu dem steht,
was ich aufdiese Frage oft höre: Sie haben
gesagt, theoretisch müssten Sie Pessimist
sein und praktisch seien Sie Optimist.
Häufig hört man das Gegenteil: Leute, die
sagen, sie wollten nicht pessimbtisch sein.
Aber dahinter steht eigentlich die Aussage,

dass sie es praktisch sind. Können Sie
mir sagen, woher Sie die Kraft schöpfen,



praktisch eben doch optimistisch zu sein?
Richter: Ich meine, ich werde jetzt von
mir persönlich reden, auch wenn es mir
nicht so angenehm ist. Im Buch konnte
ich es leichter schreiben. Man kann so
etwas hinschreiben, und es ist nicht so heikel,

nicht so peinlich und schamvoll. Es
ist eine Erfahrung zunächst aus meiner
Biographie: Ich habe gemerkt, dass wenn
ich Schlimmes erlebt habe, das mich sehr
bedrückt hat, sei es etwas, worüber ich
trauern müsste, oder etwas, woran ich
gescheitert war, es mir geholfen hat,
wenn ich nicht schnell und aktiv darüber
hinwegzugehen versuchte und mich
ablenkte. Es hat mir geholfen, wenn ich
mich diesen Zuständen aussetzte. Das
klingt schon wieder ein bisschen heroisch,

als hätte ich vorgehabt, mich tapfer
einer Sache auszusetzen. So war es nicht.
Nachdem ich mich lange mit Schmerz
und Schuld und Trauer befasst hatte, habe

ich später in verzweifelten Situationen
gefunden, dass es eine Kraft bringt, die
man nicht erwartet hat, wenn man nicht
so schnell wieder zur Tagesordnung
übergeht, sobald man eine Erfahrung
gemacht hat, in der man sich schwach und
brüchig, fast hilflos und entmutigt fühlte
und nicht mehr wusste, welchen Sinn das
alles hat. So glaube ich auch, dass diejenigen,

die heute die Angst aushalten, die
Schwäche und das Ohnmachtsgefühl
gegenüber den Bedrohungen, die wir jetzt
erleben—ich denke an Dinge wie Tschernobyl

oder das Scheitern von Reykjavik
- auch etwas wachsen lassen können an
Kräften. Sie können dann nein sagen zu
dem, was mit uns gemacht wird.

Kraft aus der Kraft der anderen,
vor aüem der Jungen und der Frauen
Aber jetzt möchte ich noch etwas sagen,
was zum Kraftgeben gehört. Es ist eine
Frage, die unser Zusammenleben betrifft
und unser Gespräch miteinander. Ich gehe

überall hin, wo ich spüre, dass
Menschen sich zusammentun und sich
gemeinsam Gedanken machen, sich
gemeinsam ermutigen, solche kritischen,

verzweifelten Überlegungen durchzuhalten,

aber auch etwas zu tun. Ich war
jetzt auf dem katholischen Kirchentag,
da gab es einen alternativen Kirchentag
der jungen Leute, «Kirche von unten»
nennen sie sich. An einem Tag des
offiziellen Anlasses wurde über Abrüstung
und Frieden gesprochen, nachmittags
waren die Politiker da, der
Verteidigungsminister und der Abrüstungsexperte

der SPD und noch ein paar Leute, die
hatten 500 junge Zuhörer. Am Rande
der Stadt auf dem alternativen Kirchentag

hatten wir zum gleichen Thema 4000
Zuhörer. Ich habe gespürt, dass sich in
dieser jungen Generation etwas tut, dass
etwas lebendig wird. Wenn ich spüre, was
da an Gemeinsamkeit und Ermutigung,
an Widerstandsbereitschaft vorhanden
ist, die übrigens anders als 1968 mehr
von innen kommt, dann schöpfe ich daraus

sehr viel.
Da allerdings kommt dann der nächste

Schritt zu politischen Forderungen.
Wenn wir sehen, dass unsere politischen
Machteliten es nicht mehr in der Hand
haben, diese Eigendynamik der Prozesse
zu stoppen, sei es in der zivilen
Atomwirtschaft, sei es in der Rüstungspolitik,
in der Chemie oder in der gesamten
Umweltpolitik, dann müssen wir Wege
finden, um mehr direkte Demokratie möglich

zu machen. Nur so können diese
Gefühle, diese Wünsche, diese Lebenskräfte

der Menschen mehr Einfluss gewinnen.

Das können sie bei uns nicht
dadurch, dass man alle vier Jahre seine
Stimme für eine Partei abgibt.
Gschwend: Sie schöpfen also Kraft aus
der Kraft der andern?
Richter: Ja, wobei es für mich aber auch
so ist, dass ich wahrnehme, wie andere
Generationen, vor allem die Jungen,
jetzt etwas übernehmen, was wir Alten
nicht mehr können. Auf dem Höhepunkt
der Jugend ist meine Generation unter
Hitler gescheitert. Ich bin einer, der
mitgescheitert ist, auch wenn ich mir sagen
kann, dass ich damals noch ein Junge war
oder 18 Jahre alt, als ich als Soldat nach



Russland kam. Ich habe mitgemacht und
doch gespürt, wie schlimm das ist, was
wir machten, und habe bis heute damit zu
tun. Jetzt brauche ich den Blick auf die
jüngeren Generationen, und mein
dringender Wunsch ist, ihnen zu vermitteln,
welche Chancen sie haben und dass sie
heute ihren Spielraum vielfach zu wenig
nutzen, um sich zu wehren, ein
Spielraum, den wir damals im Totalitarismus
nur in sehr kleinem Masse hatten.

Ein weiterer und für mich ausserordentlich

wichtiger und hilfreicher Punkt
ist, als Mann zu sehen, wie aus den Frauen

jetzt Kräfte aufbrechen, die ich für
ungemein wichtig halte. Ich glaube
überhaupt, dass eine Umkehr zu einer sanfteren,

liebevolleren und sozialeren Politik,
in der Menschen und Völker anders
miteinander umgehen, auch mit der Umwelt
anders umgehen, nur möglich ist, wenn
von den Frauen her Impulse nicht nur
kommen, sondern auch durchschlagen
können. Mir fällt auf, dass ich in meinen
Büchern immer Schriftstellerinnen zitiere,

wenn ich ganz direkt sagen möchte,
wohin es gehen soll und was eigentlich
die Wurzel unseres Problems ist. Wie
etwa Christa Wolf mit der Stelle, in der sie
Kassandra auf die Frage, wie es denn mit
den Athenern weitergehen wird, sagen
lässt: Bisher haben alle immer weitersiegen

müssen. Und wer immer siegen
muss, der wird untergehen. Die Frage ist,
ob es je möglich sein wird, Siegen in
Leben zu verwandeln. Das ist für mich ein
ganz entscheidender Ausspruch. Ich
glaube, dass wir in unseren Industriegesellschaften

in einer Kultur leben, in der
es uns immer noch darum geht, uns der
Welt zu bemächtigen, dass wir siegen
wollen: siegen über die Natur, siegen
über den Tod, siegen über alle Krankheiten,

siegen über andere Völker, siegen in
der Konkurrenz der Wirtschaften. Dieser

unendliche Bemächtigungswille ist
eigentlich lebenszerstörend. Eine
Gegenkraft kommt aus dem, was jetzt in der
Frauenbewegung durchschlägt.

Die Verkümmerung unserer Sensibilität

Gschwend: Sie haben vorhin gesagt, Siege
seien meist lebensfeindlich, oder es sei
jedenfalls schwierig, Siege in Leben
umzumünzen.* Ich frage mich oft, ob wir eigentlich

anders als nur durch Niederlagen
lernen können. Sie haben doch vorher
gesagt, dass Sie gelernt haben, Schmerz zu
akzeptieren, zu trauern. Denken Sie, wir
lernen nur aus Katastrophen, oder gibt es
auch eine andere Art, Fortschritte zu
machen, andere Motive, die wirklich etwas
auslösen?
Richter: Das ist eine sehr, sehr wichtige
Frage, die ich fast an Sie zurückgeben
möchte, weil Sie als Schweizer gerade aus
der Nähe von Sandoz kommen und besser

als ich wahrnehmen können, welche
Reaktionen da entstehen. Allgemein
gesagt ist es schon so, dass sinnliche
Erfahrungen von Katastrophen, also
Erfahrungen, bei denen man etwas spüren
kann, an denen etwas konkret und sichtbar

wird, die Menschen zwingen, sich
einer Angst wieder einmal zu öffnen, die
sonst vielfach unterdrückt werden kann,
weil die Quellen der Gefahr zu abstrakt
sind. Die Atomenergie oder die 50'000
Sprengköpfe, die es gibt, das ist etwas,
was nicht wahrgenommen wird.
Wahrgenommen wird, dass der Rhein vergiftet
ist und die Tiere sterben; man sieht Bilder

von toten Aalen, die eingesammelt
werden. Ich glaube, dass solche sinnlichen

Erfahrungen schon sehr wichtig
sind. Aber sie reichen nicht aus. Denn
wir sehen, dass es eine Vergessenskurve
gibt, dass die Aufregung nach Katastrophen

jeweils einige Wochen oder
vielleicht Monate anhält, dass dann aber ein
dringendes Bedürfnis wiederkommt, sich
davon abzuwenden, und dass man sich
auch mit Hilfe der Medien auf andere
Angstthemen lenken lässt, die weniger
gefährlich sind. Diese Wechselwirkung
zwischen Verdrängens- und Vergessens-
bedürfnis des Publikums einerseits und
aktiver Mitwirkung oder gar Steuerung
durch die Medien andererseits führt da-



zu, dass die Gefahren nivelliert werden,
sodass man sich dann lieber wieder mit
den kleinen Gefahren beschäftigt. Diese
kleinen Gefahren kommen auf die gleiche

emotionale Ebene wie die
Überlebensgefahren der Gesellschaft. Aber wie
sehen Sie das?
Gschwend: Zum ersten bin ich überzeugt,
dass wir, obwohl wir fähig sind, abstrakt
zu denken, wirklich angerührt nur durch
das werden, was wir sinnlich erleben.
Hinter meiner Frage steckt aber noch
etwas anderes. Wir können ja nicht nur in
einer Richtung sinnlich wahrnehmen, also
in der «negativen» Richtung, wir können
ja nicht nur Katastrophen sinnlich
wahrnehmen, sondern auch schöne Erlebnisse.
Und meine Frage, aufdie ich wirklich keine

Antwort habe, bt: Sind nur die negativen

sinnlichen Erlebnisse die, die uns
weiterbringen? Oder gibt es auch positive
sinnliche Erlebnisse, die uns weiterbringen?

Konkret: Ich glaube, dass das tiefst-
gehende sinnliche Erlebnis, das wir haben
können, die Liebe ist. Und wenn wir wirklich

berührt sind von einem andern
Menschen, innerlich berührt sind, dann kann
das sehr viel Kraft auslösen. Das andere
aber auch: Wenn wir eine Ungerechtigkeit
sinnlich erleben und noch Kraft haben
oder eine Katastrophe sinnlich erleben
und noch Kraft haben, dann kann das
auch sehr viel Energie auslösen. Das
zweite, scheint mir, geschieht viel häufiger.

Und ich frage mich: Ist es letztlich
nicht auch tiefgreifender, löst es nicht
mehr aus als das positive Erlebnis? Warum

ist das Positive eigentlich so viel seltener?

Richter: Als Psychologe denke ich
darüber nach, dass unsere sinnliche Sensibilität

auch deshalb verkümmert, weil wir
durch eine solche Reizfülle belastet sind,
die wir gar nicht mehr recht verarbeiten
können. Wenn man bedenkt, was im
Fernsehen so auf uns niederprasselt an
Reizen, die uns über die Mattscheibe
vermittelt werden... Ich sehe da eine
Abstumpfung, die eben dazu führt, dass
Menschen vieles draussen beim Herum¬

gehen gar nicht mehr recht wahrnehmen.
Gschwend: Heisst das, dass wir durch diese

ganze Abstumpfung nicht mehr sensibel

genug sind, die positiven Impulse, die
uns Kraft geben könnten, aus der Natur
zum Beispiel oder aus dem Umgang mit
Menschen im Austausch von Gefühlen,
wirklich aufzunehmen und umzusetzen in
aktive Lebenskraft, dass es vielleicht
tiefgehende Katastrophen braucht, damit wir
überhaupt noch aufwachen?
Richter: Ich will ein paar ganz konkrete
Punkte aus meiner engeren Umwelt nennen:

Wir hatten einen kleinen Laden in
dieser Strasse mit einer sehr netten,
lieben Frau, die ihn betreut hat. So um
Weihnachten, Silvester herum, standen
immer 15 bis 20 ältere Menschen in
diesem Laden. Die haben gar nichts gekauft.
Aber sie haben diesen Laden als kleines
Kontaktzentrum gehabt, fühlten sich
nicht so allein und hatten da ein Stück
Leben grad in der Zeit, in der Gefühle
sehr hoch schlagen. Sie haben eine Chance

gehabt, sich dort gegenseitig zu
unterstützen, sich zu freuen und sich auch ein
Stück Liebe zu geben. Oder an meiner
Tankstelle, die jetzt seit langem automatisch

läuft, da war ein alter Tankwart, den
ich sehr mochte. Er hat sich frühzeitig
pensionieren lassen. Er hat gesagt: Ich
konnte bis dahin immer wieder den Leuten

helfen, ich durfte hinausgehen, hab'
mich mit ihrem Auto beschäftigt, hab'
nach ihren Familien gefragt. Jetzt sitze
ich an der Kasse, das ist für mich kein
Leben mehr.

Ohne kritische sensible Wahrnehmung

dieser Prozesse sind wir gar nicht
imstande, eine menschenfreundlichere
Technologie zu machen. Wenn die Leute
darunter nicht mehr leiden, sondern das
alles so hinnehmen, dann kommen zwar
mehr zu uns in die Psychotherapie, sie
können das auch bis zu einem gewissen
Grad betäuben, aber es führt zu einer
ungeheuer verhängnisvollen Abstumpfung.
Und dann kommt es zu einem Resultat,
wie es eine der letzten Jugendstudien
zeigte, in der herauskam, dass in der



BRD 74 Prozent der jungen Menschen es
für sicher oder wahrscheinlich halten,
dass Technik und Chemie die Umwelt
zerstören werden. Mit diesem Gefühl
lebt diese Jugend. Aber die Kraft, daraus
die Konsequenzen zu ziehen und zu
sagen, das wollen wir nicht, diese Kraft ist
eben zu gering ausgebildet, ja sie wird
planmässig, eben durch die Abtötung der
Gefühlsfärbung unseres Lebens und
durch die Zerreissung von Lebenszusammenhängen,

zerstört. Dadurch wird die
Apathie selbst gefördert. Man muss
abstumpfen, um sich nicht zu ärgern und
traurig zu sein, es sei denn, dass man sich
engagiert. Und das kann man allein nicht
aushalten, sondern dazu braucht es eben
Menschen, Gruppen, Organisationen, in
denen man mit andern genügend Kraft
schöpft, sich zu wehren.

Selbstproduzierte Ohnmacht
Gschwend: Sie sagen, Erschütterung,
Trauer, Schmerz sind leichter zu ertragen
im Moment, wo wir auch handeln können,

wo es für uns einen Sinn hat, etwas
dagegen zu tun. Die Kernfrage ist aber:
Was ermöglicht es uns, aktiv zu werden?
Wo ist denn das Hindernis, etwas zu tun?
Richter: Ich sagte eben, dass es einen
Zusammenhang gibt zwischen der äusseren
Verödung und der inneren Verödung. Es
gilt, diese äussere Verödung direkt
anzugreifen, indem man mehr spricht, sich für
einander mehr interessiert, dass man
Dinge wichtig nimmt, die heute sonst
nicht mehr als wichtig anerkannt werden,
nämlich das, was in einem vorgeht, was
man phantasiert, was man träumt, wo
man sich grämt. Es gibt heute auch wieder

Strömungen, in denen Menschen das
bewusst kultivieren. Die neue Zuwendung

zu magisch-mystischen Welten
folgt ja aus so einem Drang.
Gschwend: Ich war gerade die vergangenen

Tage an einer Lehrer-Fortbildungstagung
zum Thema «Konfliktlösung und

Frieden». Es waren Schüler da, die sagten,

was für sie Frieden bedeutet. Die
vorherrschende Definition hat eine Schülerin

in einem Satz zusammengefasst: Frieden
heisst für mich, dass ich mich wohl fühle.
Das hat mir einerseits eingeleuchtet, es
kam auch von Herzen, aber es hat mir
auchAngstgemacht. Die ganzen Ausführungen

liefen eigentlich darauf hinaus,
dass es zuerst einmal bei mir stimmen
müsse. Darüber hinaus ging es nicht.
Richter: Auch bei uns ist in der
Friedensbewegung nach der Stationierung der
neuen Mittelstreckenraketen eine Wendung

eingetreten. Die Menschen haben
sich die Frage vorgelegt, inwieweit sich in
der Politik nicht auch das abspiele, was in
uns ist. Ob Gewalt, die nach aussen
ausgeübt wird, nicht auch Audruck einer
Gewalt ist, die Menschen im eigenen
Inneren ausüben. Aber beides hängt
zusammen: Wenn man nicht nach aussen
das macht, was man im Inneren erkannt
und erfahren hat, dann kann man bald
auch nicht mehr erkennen, was draussen
zu machen ist.

Nur indem man sich nach draussen
stellt, kann man auch gleichzeitig wieder
im Innern sich weiterentwickeln. Umgekehrt

kann man sich auch verausgaben:
Wenn man nur nach aussen kämpft und
streitet, dann verzehrt man sich und wird
am Ende so kraftlos, wie es viele Gruppen

der Friedensbewegung waren, als
dann die Raketen stationiert wurden und
sie innerlich entleert und total mutlos
dastanden.

Gschwend: Im Zusammenhang mit dem
Nationalsozialbmus haben Sie unter
anderem die Formulierung gebraucht, Sie
hätten sich für ohnmächtiger gehalten, ab
Sie eigentlich waren. Und in Ihrem Buch
schreiben Sie davon, dass die Menschen
selber Ohnmacht produzieren.
Richter: Wenn man sich unter Gleichgesinnten

zusammensetzt und die Dinge
analysiert und durchschaut und kritisiert,
kommt an irgendeiner Stelle der Punkt,
wo man sich selber hinstellen und denen,
die solche Zustände verantworten,
entgegentreten müsste. Da kommt jetzt dieser

Punkt der selbstproduzierten
Ohnmacht in dem Sinne, dass man sich ge-



meinsam abreagiert und mit dem Gefühl
einschläft, dass der kritische Gedanke
allein, den man jetzt gemeinsam produziert
hat, hinreicht. Das ist eine Intellektuali-
sierung und damit zugleich eine
Entschärfung eines Protests, der in der Realität

nicht zum Ausdruck kommt. Das
geht so weit, dass es in unserer Gesellschaft

ganze Bereiche gibt, die
abgeschottet von der praktischen Einmischung

eine unverbindliche Kritik erlauben

oder sogar fördern. Es gibt sozusagen

eine moralteilige Gesellschaft: auf
der einen Seite die Unmoral einer
unverantwortbaren Politik der Macht, der
Gewalt gegen die Umwelt und gegen den
friedlichen Umgang der Völker miteinander,

und auf der andern Seite eine sehr
moralische Subkultur, wo Teile der
Gesellschaft kritische Gedanken äussern.
Beides verträgt sich miteinander. Es
besteht, wie der Philosoph Schiller einmal
gesagt hat, ein unsichtbarer Vertrag. Die
politische Machtelite sagt: Ihr auf der
andern Seite, ihr Intellektuellen, Künstler,

ihr kritischen Kulturleute, ihr könnt
von der Gesellschaft in Anspruch
nehmen, dass ihr als die besseren, die edleren
angesehen werdet, und ihr könnt Preise
bekommen, wir sind sogar bereit, noch
eine Belobigungsrede zu halten, wie das
kürzlich hier bei uns der Fall war, als ein
CDU-Mann, der ein Aufrüstungsbefürworter

ist, eine Preisrede auf Günther
Anders, den Philosophen, der die Atompolitik

am härtesten kritisiert, gehalten
hat.
Gschwend: Jetzt sprechen Sie vom
Verhältnis zweier Eliten zueinander. Sie und
ich, die wir zu dieser Elite gehören, wir
dürfen unsere Meinung sagen, vorläufig
jedenfalls noch. Wie aber kann zum
Beispiel ein Angestellter einer Schweizer
Bank, der hört, dass die Dollar-Millionen,

die vom Iran nach Nicaragua geflossen

sind, über ein Schweizer Bankkonto
transferiert wurden, wie kann er gegen so
etwas auftreten, ohne fast zwangsläufig
seine Stellung zu verlieren? Wenn man
sich fragt, wie man sich gegen Ungerech¬

tigkeiten wehren kann, merkt man bald,
dass es zwar nicht unbedingt ans Leben,
aber doch ans Lebendige geht. Gibt es
einen Spielraum, ohne dass man gleich von
den Leuten verlangen muss, dass sie zum
Beispiel auf ihr regelmässiges Einkommen

verzichten?
Richter: Je abhängiger Menschen in
ihren sozialen Stellungen sind, umso mehr
bedürfen sie natürlich der Unterstützung
durch Organisationen, in denen sie ihren
Willen und ihre Gedanken am ehesten
zum Ausdruck bringen können, etwa
durch die Gewerkschaften.
Gschwend: Also zur selbstproduzierten
Ohnmacht gehört, wenn ich Sie richtig
verstehe, dass man sich nicht bewusst ist,
dass man faktisch gar nicht aufsich allein
gestellt ist, sondern dass man sich
zusammentun könnte mit andern, die in derselben

Situation sind.
Richter: Ja, weil man sich allein nicht
genügend schützen kann. Man kann nur
dann kritische Gedanken äussern und
sich auch entsprechend verhalten, wenn
man den Schutz einer grossen Organisation

hat, die dann dafür bürgt, dass nicht
der einzelne entlassen wird, sondern dass
sich einzelne zusammen mit einem grossen

Kollektiv politisch wehren können.

Mit der Gegenseite ins Gespräch
kommen - eine Frage der eigenen
Glaubwürdigkeit
Gschwend: Sie schildern in Ihrem Buch,
wie die Sprache der Medizin in den
Termini des Krieges über die Krankheit
denkt, sie als etwas betrachtet, das man
besiegen muss. In der Friedensbewegung
gibt es etwas Ähnliches: Man spricht zum
Beispiel von Friedensstrategien, oder man
sagt eben: Wir müssen für den Frieden
kämpfen. Sie stellen dieser Sprache der
Medizin und den Grundeinstellungen, die
hinter dieser Sprache stehen, eine
weiblichere Medizin gegenüber, und Sie versuchen

auch, nicht in kriegerbcher Art
gegen den Krieg vorzugehen. Aber wenn
man sich diese von männlichem Denken
geprägte Welt vergegenwärtigt und sieht,



wie sehr sie dominiert, dann muss man
sich tatsächlich fragen, ob man denn mit
diesem «Gegenprinzip», den weiblicheren

Haltungen, überhaupt etwas bewirken
kann.
Richter: Nun, zunächst ist eine weibliche
Haltung ja nicht absolut unkämpferisch.
Ich erinnere an eine Mutter, die für ihr
Kind kämpft und die, um Leben zu
beschützen, sich vor das Kind stellt und
Gefahren abwehrt. Ich glaube, Kämpfen als
solches ist nicht einfach etwas, was man
positiv oder negativ bewerten kann.
Negativ wird es da, wo der Kampf sich zum
Beispiel als Aggression gegen die
persönlichen Gegner wendet. In der
Friedensbewegung gibt es zum Beispiel
Gruppen, die voller Hass an die Polizei
denken, die sie bei ihren Demonstrationen

hemmt. Da gibt es dann diese
Personalisierungen, Hass und Kampf gegen
Menschen, die auf der andern Seite sind.

Wie ich sehe, ist es aber immer wieder
wichtig, mit der Gegenseite ins Gespräch
zu kommen. Ich sehe, dass die
Gesprächspartner mitunter sehr leicht
aufgelockert werden können, wenn man
ihnen zugesteht, dass sie wirklich grosse
Angst haben vor den Russen oder vor
andern Bedrohungen, und wenn man sie
dann danach fragt und vernimmt, was sie
für Erlebnisse hatten, dann sind das
vielleicht Flüchtlinge, die wirklich Schlimmes

erlebt haben. Es geht bei unseren
Bemühungen in der Friedensbewegung
darum, bei solchen Gesprächen von den
andern zu erfahren, dass sie im Grunde
die gleichen Bedürfnisse und Wünsche
haben wie wir und dass es darauf
ankommt, sich gegenseitig zuzuhören, sich
zu respektieren in den unterschiedlichen
Ängsten und auch in den unterschiedlichen

politischen Urteilen, um die
üblichen oberflächlichen Klischees zu
überwinden, die gerade im Widerstand gegen
die Friedensbewegung eine grosse Rolle
spielen. Ich sehe, dass diejenigen, die ihre

Glaubwürdigkeit durch eine friedliche
Haltung auch in solchen Kommunikationen

beweisen, mehr bewirken als die an¬

dern, die nur mit flammenden Transparenten

und Wut irgendwo aufziehen und
am liebsten die Polizei provozieren. Es
gibt Leute, die sich erst dann wohl fühlen,

wenn sie sich in einen Kampf
verwickeln können. Wenn eine Demonstration

friedlich abläuft, haben sie das
Gefühl, das war ja nur ein Kinderfest, da
haben sie ihre Wut nicht genügend abreagieren

können, und dann finden sie die
Veranstaltung misslungen.

Gentechnologie und menschliches Mass

Gschwend: Sie haben jetzt auf viele Fragen

geantwortet. Ich möchte Sie noch
fragen: Beschäftigt Sie zur Zeit eine Frage,
auf die Sie selber keine Antwort finden?
Richter: Ja, mich beschäftigt seit meinem
Buch «Der Gotteskomplex» durchgängig

die Frage, inwieweit wir noch rechtzeitig

fähig sind, angesichts der bevorstehenden

Revolution der Gentechnologie
das menschliche Mass zu finden, zu
sehen, was wir dürfen und wo wir aufhören
müssen, das Machbare auch zu machen.
Ich sehe im Augenblick als neue grosse
Fragestellung diese gewaltige Revolution,

die uns bevorsteht, nämlich die
Möglichkeit, die Erbmasse zu ändern,
sodass wir sozusagen unerwünschte Gene

aus der Erbmasse entfernen können.
Da sehe ich die ungeheure Gefahr wieder
auftreten, dass man sagt, es sei nur von
Vorteil, wenn wir eine bessere Menschheit

züchten können, die Natur mache ja
auch Evolution, und es sei doch im Sinne
der Natur, wenn wir eingreifen und
unerwünschtes Leben entfernen, etwa durch
Genmanipulation. Interessanterweise
oder typischerweise sind das vor allem
Frauengruppen, die das Thema jetzt
schon hochbringen und diese Gefahren
bezeichnen. Ich möchte in den nächsten
Jahren gerade im Rückblick auf die
Rassenhygiene und die Züchtungsideologie
der Nazis helfen, diese Erfahrungen
hilfreich zur Verfügung zu stellen zur
Verhütung von Auswüchsen, die uns bedrohen.

10


	Beilage zu "Neue Wege", Nr. 7/8, August 1987 : Horst Eberhard Richter im Gespräch mit Hanspeter Gschwend : wer immer siegen muss, wird untergehen

