
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 12

Artikel: Ninive, Basel, Eisenhüttenstadt

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Ninive, Basel, Eisenhüttenstadt

Eine Gruppe von Konfirmanden hat sich
zusammengetan zum Theaterspielen, am
letzten Sonntag haben sie in der Leon-
hardskirche im Gottesdienst ein paar
Szenen gespielt. Sie hatten eine Art
Doppelbühne eingerichtet, auf der einen Seite

waren die Szenen der Angst zu sehen
vom 1. November letzten Jahres, als es in
Schweizerhalle brannte. Auf der andern
Seite Szenen nach der Geschichte von
Jona, der der grossen Stadt Ninive
Umkehr predigen müsste.

Ich rede mit Ihnen heute auch von
Schweizerhalle und von Jona. Ich sage
Ihnen etwas von meinen Ansichten im
ersten Teil der Predigt. Ihre Ansichten
sind womöglich anders. Gehen Sie nicht
verärgert weg. Das, worauf es mir heute
ankommt, wo, wie ich glaube, die biblische

Geschichte hinauswill, sage ich im
zweiten Teil; und sie können das in
Ihrem Herzen bewegen, auch wenn sie
zuvor anderer Meinung wären als ich.

Ich bin sicher, dass das Unglück den
Leuten von der Sandoz nahe und tief
gegangen ist. Ich habe den Beauftragten für
Sicherheit und Umweltschutz des
Konzerns kennengelernt, er ist ein umsichtiger

und aufrichtiger Mensch. Ich weiss
nur nicht, ob die Lehren, die man aus
dem Unglück ziehen müsste, wirklich
beherzigt werden. Ich glaube nicht, dass die
Verbesserungen und Veränderungen
schon genügen. Ich fürchte, es mache
sich in dieser Stadt eine falsche Beruhigung

breit. Ziemlich bitter sagte vor
einem halben Jahr einer der Münsterpfarrer:

«Bald werden wir Pfarrer die einzigen

sein, die noch von diesem Unglück
reden!» Das stimmt so nicht. Trotzdem
empfinde ich einen ähnlichen Pessimismus

wie er.

Ich sage offen, dass ich vom Ergebnis
unserer Parlamentswahlen enttäuscht
bin. Mehr als die Hälfte der Wahlberechtigten

haben demonstriert, dass sie die
Politiker entweder als bedeutungslos
ansehen oder als unfähig, und beteiligten
sich nicht an den Wahlen. Es ist möglich,
dass im Parlament ernste Reden gehalten
werden, aber die Beschlüsse werden nur
halbherzig ausfallen. Vielleicht oder
sogar wahrscheinlich werden einschneidende

Massnahmen abgewimmelt oder
verschoben.

Als ich vor zwanzig Jahren ein junger
Pfarrer war, empfand ich schmerzlich,
wie sehr sich Christen und Kirchen geirrt
hatten, welche Abwege eingeschlagen
worden waren in der Vergangenheit.
Aber mit vielen zusammen hoffte und
erwartete ich, dass die Irrtümer zugegeben
und korrigiert würden. Ich sah kommen,
wie ein Umdenken einsetzen und ein
neuer, verheissungsvoller Anfang anheben

würde. Inzwischen ist Johannes
XXIII. tot, Martin Luther King wurde
umgebracht. Die Hoffnung auf eine neue
Tschechoslowakei ist mit Panzern
überfahren worden. Die Hoffnung auf ein
neues Chile ist beendet worden von einer
blutigen Militärrevolte. Der Staatsmann,
der ein freies Südafrika führen könnte,
Nelson Mandela, wird im Sicherheitsgefängnis

gehalten wie ein Verbrecher.
Angesehene Politiker bei uns sagen:
«Natürlich, er ist doch ein Terrorist. » Sie
wiederholen einfach die Lügen der jetzigen
südafrikanischen Regierung.

Ich habe Angst, dass die notwendigen
Veränderungen zum Frieden und zur
Versöhnung nicht mehr rechtzeitig kommen

werden.
Am letzten Sonntag war ich in der

349



DDR, in Eisenhüttenstadt. Diese
Industriestadt, so gross wie Biel, liegt an der
Oder, an der polnischen Grenze. Sie
wurde 1950 ganz neu gebaut und bekam
damals den Namen Stalinstadt. Walter
Ulbricht sagte: «Die Hochöfen hier sind
die Türme dieser Stadt. » Eine Kirche gab
es nicht. Erst viel später ist aus Backsteinen

und Glas die Friedenskirche erbaut
worden, vor 6 Jahren eingeweiht. Wir
nahmen am Gottesdienst teil und redeten

mit dem Pfarrer und mit Gemeindegliedern.

Mir gefiel so gut, dass sie keine
Spur von Pessimismus zeigten, sondern
Unternehmungslust und Zuversicht.
Zuversicht für die Kirche und Zuversicht für
ihr Land. Mein Bekannter, der Pfarrer
Bruno Müller, gleich alt wie ich, sagte:
«Es ist eine grosse und spannende Zeit
des Aufbruchs, die wir jetzt erleben, des
vorsichtigen, aber auch entschlossenen
Vorangehens!» Er redete also anders, als
ich es gerade tat. Ich muss beifügen, dass
in dieser Stadt nur 5 Prozent der
Bevölkerung evangelisch sind. Dazu gibt es eine

Handvoll Katholiken. Mehr als 90
Prozent der Menschen dort hat keine
Beziehung zur Kirche.

Die Jona-Geschichte fängt so an:
«Es geschah das Wort des Herrn zu Jona,

dem Sohn Amittais: ,Mache dich auf
und geh in die grosse Stadt Ninive und —

rufe aus!'»
Tu etwas, Jona! Du hast jetzt diese

Mission. Natürlich ist es hart. Ninive ist
gross und mächtig und verrufen, es ist die
Hauptstadt eines herrschsüchtigen, eines
aggressiven Landes. Jona, los, brich auf,
geh!

Und Jona ging fort von zu Hause, doch
in umgekehrter Richtung: statt gegen
Osten westwärts, ans Meer und dort in
ein Schiff und im Schiff geradewegs
hinunter in den Schiffsbauch. Dort legte er
sich schlafen. Er wollte nach Spanien
gefahren werden, so weit weg wie möglich,
wollte nichts mehr sehen und nichts mehr
fühlen. Er wollte, wie es in der Luther-
Übersetzung heisst, «dem Herrn aus den
Augen kommen».

Aber ein Sturm steigt auf, und die
Elemente toben so sehr, dass die Schiffsleute
in ihrer Verzweiflung losen, wen sie
opfern sollen, um das Unwetter zu besänftigen.

Es trifft Jona, nach einigem Zögern
werfen sie ihn in die Wellen. Er lässt das

willig geschehen, weil er den Tod als
verdient empfindet. Da schwimmt ein Fisch
daher und verschluckt ihn.

Man darf die Geschichte so verstehen,
dass sie von einem inneren Sturm erzählt,
dass sie ein Rückzugsverlangen
beschreibt und ein verzweifeltes Ruhebedürfnis.

Zuunterst im Bauch des Fisches
betet der Mann Gottes, Jona, endlich:
«Du hast mich in die Tiefe geworfen,
in das Herz der Meere;
mich umschlossen die Fluten,
all deine Wellen und Wogen
schlugen über mir zusammen.
Ich dachte: Ich bin aus deiner Nähe

Verstössen.
Wie kann ich deinen heiligen Tempel

wieder erblicken?
Das Wasser reichte mir bis an die Kehle,
die Urflut umschloss mich;
Schilfgras umschlang meinen Kopf.
Bis zu den Wurzeln der Berge,
tief in die Erde kam ich hinab;
ihre Riegel schlössen mich ein für immer.
Doch du holtest mich lebendig aus dem

Grab herauf,
Herr, mein Gott» (Jona 2, 4-7).

Die Jona-Geschichte ist ganz anders als
die übrigen Prophetenbücher, sie ist eine
Erzählung und kann als ein einziges grosses

Gleichnis verstanden werden. Man
muss dann nicht fragen: Wie war das
möglich mit dem Fisch? Rund ums ganze
Mittelmeer wurden Geschichten erzählt
von grossen Fischen, die Menschen
verschluckten. Als die Erzählung
aufgeschrieben wurde, bestand die Stadt Ninive

gar nicht mehr, die war im Jahre 612
v. Chr. zerstört worden. Man kannte noch
die Ruinen, die Stadt war eine böse
Erinnerung. Denn die Assyrer, deren Hauptstadt

sie war, hatten eine grausame
Unterdrückungspolitik betrieben. Sie hat-

350



ten sich nicht mit den üblichen Eroberungen

begnügt. Sie zerstörten die
Selbstachtung und die Identität der Besiegten,
indem sie gewaltige Umsiedlungen
vornahmen. Sie hatten Samaria und das
Nordreich Israel nicht bloss erobert,
sondern das Oberste zuunterstgekehrt, Leute

verjagt und Fremde herbeigeschafft.
Seither gelten den Juden die 10 Stämme
des Nordens als verloren.

Nach Ninive, dem Kopf dieses
Ungeheuers, wird Jona geschickt.
Begreiflicherweise streikte er. Doch ist es ihm
nicht gegeben, ruhig abzusegeln. Man
wirft ihn ins Wasser. Er wird zuerst
verschluckt und dann wieder ausgespien. Er
muss doch gehen, wohin er nicht will.

Wo will Gott ihn haben? Ninive ist der
Inbegriff dessen, wovor wir zurückweichen,

weil wir nicht gern eingeschüchtert
und kleingemacht werden. Und wenn wir
da sind, in Ninive, werden wir uns skeptisch

umschauen. Realistischerweise
werden wir nicht viele Chancen ausmachen

können, dass eine Änderung zum
Guten, eine Umkehr eintreten könnte.

Vielleicht reden sie in Ninive von
Veränderungen. Vielleicht gibt es da ein paar
ernsthafte Leute, die den Überblick
haben und mit Zahlen und Argumenten
dartun können, dass es gleich wie bis jetzt
einfach nicht weitergehen kann. Aber
Jona und wir sind noch ein Stück
ernsthafter als diese Ernsthaften und sehen,
dass das wahrscheinlich Überlegungen
ohne Folgen sind.

Im letzten Kapitel dieser Geschichte
geht Jona vor die Stadt, um den Untergang

abzuwarten. Eine schnell wachsende
Rhizinusstaude mit den schönen

gefingerten Blättern gibt ihm Schatten.
Dort liegt er und sinnt seinen Untergangsvisionen

nach.

Da schickt Gott einen Wurm, der nagt
die Wurzeln der Staude an, sie verdorrt.
Als dann noch der heisse Wüstenwind zu
wehen beginnt, ist Jona am Ende. Vor lauter

Mattigkeit wünscht er sich zu sterben.
Gott spricht ihn an und fragt: «Meinst

du, dass du mit Recht zürnst wegen der
Staude?»

Jona: «Mit Recht zürne ich bis an den
Tod.»

Jetzt kommt als Schlussatz und Höhepunkt,

was Gott sagt: «Dich jammert die
Staude, um die du dich nicht gemüht
hast, hast sie auch nicht aufgezogen, die
in einer Nacht ward und in einer Nacht
verdarb, und mich sollte nicht jammern
Ninive, eine so grosse Stadt, in der mehr
als hundertzwanzigtausend Menschen
sind, die nicht wissen, was rechts oder
links ist, dazu auch viele Tiere» (Jona 4,
10-11).

Im hebräischen Text steht da ein Wort,
das man wörtlich übersetzen muss mit:
«Sollte ich nicht mit mitleidigen Augen
auf eine so grosse Stadt blicken?» Ninive
muss doch leben. Und Gott will mit
seinen mitleidigen Augen, mit seinem guten
Blick nicht allein bleiben. Es darf nicht
geschehen, dass Gott mitleidig blickt und
sein Jona rechthaberisch mit zugekniffenen

Augen. Gott will nicht allein bleiben.
Jona muss mit dem mitleidigen Gott Mitleid

bekommen. Er muss Gottes Mitleid
teilen.

öffnen wir unsere verkniffenen
Augen. Entspannen wir unsere harten
Pupillen. Schauen wir mit guten Augen auf
Ninive, mit guten Augen auf Basel, mit
guten Augen auf Eisenhüttenstadt. Gott
will nicht, dass seine Christen skeptischer
sind als er, strenger sind als er. Er will uns
dazu bewegen, den gleichen Blick
anzunehmen wie er.

manchmal möchten wir wegfahren
nach Spanien wie Jona
manchmal möchten wir nichts empfinden
nichts hören wie Jona
einsteigen ins schiff absegeln
schlafen im schiffsbauch

manchmal möchten wir dir aus den
äugen kommen

möchten das müssen vergessen
nicht mehr zweifeln
nichts mehr hoffen

351



dann tauchen wir wieder auf
aus dem bauch des fischs
werden ausgespuckt
wir stehen auf unsern füssen
kneifen die äugen zu
unser blick ist unsicher

du blickst auf unsre schwierige Stadt
voll mitleid
du blickst auf uns
voll Sehnsucht
ob wir dein mitleid teilen
du möchtest nicht allein sein
sondern dass wir blicken lernen wie du

Paul Strahm

Der «Fall Bovet»
Zur Auseinandersetzung der Kirche mit der Homosexualität

Vom 30. Januar bb 6. März 1988 ist in der Basler Kaserne die Ausstellung «Männergeschichten
— Schwule in Basel 1930—80» zu sehen. Beim vorliegenden Artikel handelt es sich um einen
Vorabdruck aus dem Katalog der erwähnten Ausstellung. P.S.

Auf der Suche nach darstellenswerten
Fällen in der Auseinandersetzung der
Kirchen mit der Homosexualität schrieben

wir alle reformierten und die meisten
katholischen Pfarrer an, ohne aber von
ihnen konkrete Hinweise zu bekommen
- ausser dem «Fall Bovet». Ich erhielt zwar
Kenntnis von Affären, in denen kirchliche

Angestellte - vom Pfarrer bis zum
Sigrist - wegen angeblicher homosexueller

Betätigung zur Kündigung oder
zum Wechsel der Pfarrgemeinde
aufgefordert wurden; doch nannte man mir
keine Namen, da diese Fälle früher nicht
öffentlich, sondern nur diskret erledigt
wurden. So kann ich keinen Fall um
einen direkt betroffenen Homosexuellen
darstellen.

Umso eindrücklicher lässt sich aber die
Haltung der Kirche und ihrer Mitglieder
in dieser Beziehung am «Fall Bovet» au/-
zeigen, einem Basler Eheberater, der für
die Homosexuellen eine Lanze gebrochen

hat. In seiner beruflichen Arbeit,
aber auch in seinem Freundeskreis kam
er in Kontakt mit vielen Homosexuellen
und setzte sich für ihre Rechte und ihre
Integration in unsere Gesellschaft ein,

was die Basler Vertreter der Moralischen
Aufrüstung zu einer Attacke animierte.

Ich konnte in der Dokumentation von
Herrn Pfarrer Alfred Kunz1, einem der
damaligen Gegner von Bovets Ansichten,

über 200 Zeitungsartikel und mehrere

Dutzend Briefe studieren und will
den Fall anhand dieser Schriften darstellen.

Bovet und seine Haltung
zur Homosexualität
Dr. Theodor Bovet (1900-1976), Psychiater

und Ehrendoktor der Universität
Zürich, leitete die Evangelische
Eheberatungsstelle Basel. Bekannt wurde er
durch seine Radiosendungen und öffentlichen

Vorträge, durch die Kurse für
Brautpaare, durch seine Lebensberatungen

in der evangelischen Zeitschrift «Leben

und Glauben» sowie durch seine
Ehebücher.

In seinen Veröffentlichungen vertritt
Bovet für seine Zeit sehr fortschrittliche
Auffassungen über die Homosexualität.
Seine zentrale Ausgangsthese ist die
Auffassung vom angeborenen Charakter
der Homosexualität bei der Mehrheit der

352


	Ninive, Basel, Eisenhüttenstadt

