Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 11

Artikel: Wovon leben wir Linken? I., Vom "Nein" zum Bestehenden ; II., Von der
Vision einer neuen Gesellschatft ; Ill., Von der gemeinsamen Praxis ;

IV., Vom Anblick dessen, was schon gelingt, und vom Tradieren dessen
: V., Fehlt noch etwas?

Autor: Veit, Marie
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marie Veit

Wovon leben wir Linken?

I. Vom «Nein» zum Bestehenden

In einer Gesellschaft, in der die Men-
schen in den wichtigsten Fragen nicht
Herrinnen und Herren ihres eigenen Le-
bens sind, ist es unmoglich, Mensch zu
bleiben oder zu werden, wenn man sich
abfindet und das «Nein» verliert. Selbst
idealistischen Philosophen ist klar, dass
der Mensch sein Menschsein verliert,
wenn er aufhort, die Verantwortung fiir
seine Weise zu leben zu iibernehmen.
Nicht nur die Tat verandert den Téter;
auch das Unterlassen, das Wegsehen und
Sich-Abfinden verandert den Menschen,
er bleibt nicht er selbst, er wird nicht er
selbst. Allerdings diskutieren idealistisch
orientierte Philosophen dieses Thema
auf eine sehr abgehobene, abstrakte
Weise. Ihr Leben im gesicherten Blirger-
tum lasst sie nur die vergleichsweise
harmlosen Probleme wahrnehmen, die
es dort noch zu erleben gibt. Das grosse
Wegsehen, namlich vom Ergehen der
Massen, ist im Ghetto der Bourgeoisie
schon langst geschehen.

Links sein heisst, die Probleme der
Massen fiir die wichtigeren und fiir die Si-
tuation einer Gesellschaft entscheiden-
den zu halten. Die Masse der Kinder
kann nicht lernen, nicht sich entwickeln,
wie es ihnen moglich wiére und wie jedes
kleine Kind es will. Die Schule dient der
Selektion, der Zuteilung von Lebens-
chancen und damit derjenigen Seite des
Klassenkampfes, die immer lauft, nam-
lich dem Klassenkampf von oben. Die
Aufriickungsstellen sind fiir die Kinder
derer, die ohnedies «oben» sind; die Pri-

332

vilegien miissen bleiben, wo sie sind.
Dem dient das offentliche Bildungswe-
sen, nicht der Entwicklungschance des
einzelnen Kindes oder vielmehr: der
Kinder miteinander. Das «Nein» des
Padagogen, der den Kindern dienen will,
darf nicht aufhoren.

Das heisst allerdings nun nicht, dass
der linke Padagoge gut daran téte, sein
«Nein» dadurch zu zeigen, dass er oder
sie die Schule verlasst. Leider habe ich
schon mehrfach erlebt, dass beamtete
Lehrer «ausgestiegen» sind, weil die
Schule padagogisch unertraglich sei. So-
lange die Kinder nicht aussteigen kon-
nen, haben auch wir kein Recht dazu! Im
tibrigen stimmt es ja auch gar nicht, dass
man in der heutigen Schule nichts Ver-
niinftiges fiir die Kinder tun konne, das
darf ich aus 25jahriger Lehrerfahrung
wohl sagen. Dem einzelnen Lehrer bleibt
in vielen Fachern Spielraum genug, um
trotz des verordneten Selektionsdruckes
Kinder wirklich zu fordern. Es konnte
nur alles soviel besser sein ohne diesen
Druck . ..

Unser «Nein» gilt ebenso der heutigen
Situation der Erwachsenen. Sie sind nicht
selbstbestimmt Arbeitende, denen die
Produktionsmittel gehoren und die ge-
meinsam, in Selbstverwaltung, verant-
worten konnen, was geschieht. Sie hin-
gen davon ab, ob andere, die grossen
Produktionsmittelbesitzer, geniigend an
ithnen verdienen; sonst stehen sie auf der
Strasse. Auch ihre Wohnungen gehoren
ihnen, den meisten, nicht. Bringen sie
nicht mehr genug Rendite, so verlieren
sie sie. Die grundlegendsten Gegeben-



heiten des menschlichen Lebens, Arbei-
ten und Zuhausesein, sind anderer Leute
Business und damit fremdbestimmt.
Usw. usw.

Wir wissen das alle. Wir haben die
Verhiltnisse analysiert, und wir wissen:
So kann es nicht bleiben. Umweltzersto-
rung und Krieg, beides fast rein aus Pro-
fitgrilnden, kommen zu allem hinzu und
bedrohen eine mogliche menschliche
Zukunft in unertraglichster Weise.

Darum sage ich als erstes: «Wir Lin-
ken leben vom ,Nein’».

Aber kann man davon leben?

Das «Nein» ist das Ruckgrat unserer
politischen Existenz in dieser Gesell-
schaft. Es soll uns nicht gebrochen, es
darf aber auch nicht aufgeweicht werden.
Immer wieder in der Geschichte der Be-
freiungskdmpfe passiert das, in immer
neuer Form. Eine der heute verbreiteten
Formen der Aufweichung scheint mir die
«Neue Innerlichkeit» zu sein, New Age
aller Sorten, der Therapie-Boom etc.,
d. h. die Ablenkung des Protestes in die
so erzbiirgerliche Beschaftigung mit sich
selbst. Freilich kommt in diesem Trend
ein Defizit zum Vorschein, das tatsach-
lich da ist; wir werden darauf zurtick-
kommen miissen. Aber als erstes und

deutlichstes muss gesagt werden: Es ist

eine Ausserungsform des Wegsehens
von den wirklichen Problemen, des Aus-
. weichens vor der realen politischen Si-
tuation, der Aufweichung des «Nein».
Man kann sich diese Aufweichung umso
eher erlauben, wenn man fiir sich privat
noch eine Nische gefunden hat, in der es
sich relativ angenehm existieren lasst.
Ich denke, dass wir dieses «Nein» star-
ken miissen, in uns und um uns herum.
Das bedeutet, dass wir uns einem méchti-
gen Trend in der iiberkommenen Kultur
bewusst entgegenstellen miissen. Dieser
Trend setzt, ausdriicklich oder still-
schweigend, Akzeptanz der nun einmal
gegebenen Verhaltnisse ganz obenan un-
ter den biirgerlichen Tugenden. Er hat
sich dabei jahrhundertelang der Stiitze
der christlichen Religion bedient, so als

ob das nun einmal Gegebene eben des-
halb auch dem Willen Gottes entspréache.
Dazu musste der christliche Glaube zwar
in seinem Kern verdreht werden; aber das
ist mit solchem Erfolg gelungen, dass der
urspriingliche Glaube weithin unbekannt
geworden ist. Ich gebe nur ein, freilich
zentrales Beispiel: Die dritte Bitte des
Vaterunsers lautet: «Dein Wille geschehe
wie im Himmel so auf Erden.» Jedermann
versteht sie heute so, als hiesse es: «Das
Schicksal, das nun einmal auf uns zu-
kommt, moge seinen Lauf nehmen; da es
Gottes Wille ist, werde ich mich nicht wi-
dersetzen.» Ein Denkansatz, der eher
zur stoischen Philosophie passt als zum
biblischen Glauben! Die urspriingliche
Bedeutung der Bitte war eine eschatolo-
gische, ein drangendes Verlangen, dass
der Wille Gottes endlich auch auf Erden
geschehen moge (wie im Himmel schon
jetzt). Und der Wille Gottes, die ganze
Bibel zeigt es, ist Friede, «Schalom», der
ohne Gerechtigkeit nicht zu habenist . . .
Eben diese Bibel ist voll von Beispielen,
wie Menschen sich dem «Schicksal» in
den Weg stellen, keine Ruhe geben, voll
von drangendem Protest.

Die Verdrehung im Kern der Religion
wirkt leider nach, auch da, wo man mit
der Religion nichts mehr im Sinn hat, ja
sie kaum mehr kennt. Elemente der
«neutralisierten Religion» sind in der
Mentalitdtsprdagung der biirgerlichen Ge-
sellschaft iiberall gegenwértig, wenn auch
ihrer lebendigen Mitte beraubt; — man
vergiftet sich an ihnen wie an Leichentei-
len.

Also: Widerstehen wir dem Trend zur
resignierten Akzeptanz, bleiben wir
beim «Nein». Es sollte aber kein blosses
«Nein» der Analyse bleiben, kein bloss
kopfschiittelndes, aber dann doch ach-
selzuckendes Nicht-einverstanden-Sein.
Wir miissen uns die Fahigkeit zu einem
gesunden Zorn erhalten und wiederge-
winnen. Blosses Besserwissen macht
schlapp. Mir personlich hilft es, mit den
ganz normalen Betroffenen zu sprechen,
die nicht so privilegiert sind wie eine

333



Akademikerin; die unglaublichen tégli-
chen kleinen Schikanen, denen die Mas-
sen ausgesetzt sind, oder den Skandal der
Arbeitslosigkeit von denen selbst ge-
schildert zu bekommen, die darin sind.
Es ist, wie Wallraff gezeigt hat und wie
taglich zu erfahren ist, immer alles noch
dreimal so schlimm, wie man gedacht
hat. Mein arbeitsloser Freund Jiirgen,
30 Jahre alt, Frau und zwei Kinder, der
zweimal aus der Arbeit geflogen ist, bei
der «Neuen Heimat» behaust usw., tut
viel dazu, den Zorn lebendig zu halten
und es mir unmdoglich zu machen, das
«Nein» zu verlieren.

II. Von der Vision
einer neuen Gesellschaft

Uber die Vision einer Gesellschaft, in der
den Menschen ihr eigenes Leben gehort,
ist viel nachgedacht worden, und wir wis-
sen davon. Es sollte eigentlich keine He-
xerel sein, die Welt so einzurichten, dass
Menschen Menschen sein konnten. Aus
der Vision heraus entstanden historisch
und entstehen heute viele Experimente,
mitten in den kapitalistischen Landern,
in denen Gruppen vorwegnehmend zu
realisieren versuchen, wie ein anderes
Wirtschafts- und Gemeinschaftsleben
aussehen konnte.

Ein grosser Versuch wurde vor kurzem
in «Konkret» geschildert: der sozialisti-
sche Konzern Mondragon im spanischen
Baskenland. Dort, wo die Arbeitslosen-
quote bei 25 Prozent liegt, hat vor jetzt
30 Jahren ein Priester mit vier Mannern
ein paar kleine Paraffinschmelzofen ge-
kauft, die gemeinsam betrieben wurden
und deren Erlos allen gemeinsam gehor-
te. Sie entschieden dartiber, was mit dem
Gewinn gemacht werden sollte, erwei-
terten allmdhlich den Bestand an Ar-
beitsmitteln und die Produktepalette,
nahmen neue Mitarbeiter zu den glei-
chen Bedingungen auf — und legten das
Fundament zu einem Konzern, der heute
171 Betriebe umfasst, inklusive eigener
Bank. Das Gefalle zwischen dem Ein-
kommen des Bankdirektors und dem der

334

Putzfrau darf nicht grésser werden als
4:1. Entlassen wird niemand; muss in €i-
nem Teilbetrieb rationalisiert werden, so
werden die Mitarbeiter auf die tibrigen
Betriebe verteilt oder zu einem neuen
Betrieb vereinigt. Braucht man fiir eine
neue Fertigung einen Experten von aus-
serhalb, den man hoch bezahlen muss, so
darf dieser maximal ein Vierteljahr blei-
ben. Alle Beschliisse iiber Lohne, Pra-
mien, Neueinstellungen, neue Produkte
etc. werden von der Belegschaftsver-
sammlung gefasst. Das ist Selbstverwal-
tungs-Sozialismus!

Was dort aufgebaut wurde, ortlich von
grosser Bedeutung ist und, wie schon die
Fotos zeigen, den Menschen eine Men-
schenwiirde gibt, von der andere kaum
traumen, das war nur moglich, weil eine
Vision vorhanden war, ein Bild des Neu-
en, das in den Kopfen und den Herzen
der Akteure lebte und darum konse-
quent und wohldurchdacht gemeinsam
erbaut werden konnte.

«Vision», das bedeutet: Die wichtigste
Dimension im Leben wird die Zukunft.
Aber nicht die Pseudozukunft des Lotto-
gewinns, der ohne Vision nichts veran-
dert (und vorher passiv macht), sondern
die gemeinsam gestaltete mogliche Zu-
kunft fur alle. -

«Ein Volk ohne Vision geht zugrun-
de», zitiert Dorothee Solle aus der Bibel.
Eine der schlimmsten Verdrehungen, die
dem urspriinglichen Christentum ange-
tan wurden, war die, das Reich Gottes ins
Jenseits zu verlagern. Fir ein Jenseits
kann man nichts tun, man kann es sich
weder vorstellen noch es gestalten, man
ist in seinem Menschsein davon ausge-
schlossen. Es hiess aber «Dein Reich
komme» und «Dein Wille geschehe wie
im Himmel so auf Erden». Mit der Vision
eines Reiches des gerechten Schalom
kann man leben. Die Christenheit musste
unvisiondr und damit unkreativ werden,
sobald aus dem Reich Gottes das Jenseits
geworden war.

Ich mochte ein Gedicht von Dorothee
Solle wiedergeben, das in dem Buch «Ein



Volk ohne Vision geht zugrunde» ent-
halten ist:

Sheila erzdhlte mir dass sie

am ostersonntag mal wieder zur kirche
ging

sie wollte wissen denk ich mir

ob wir grinde haben

an auferstehung zu glauben

aus dem tod in dem wir jetzt sind

Ihre methode war einfach

sie las keinen alten text vor

sie passte nicht sonderlich auf

sie fragte die teilnehmer einfach

wie denn die andere welt aussehen soll

Das schlimme sagt Sheila war nicht das
lange schweigen

man hat den leuten das reden so lange
verboten

das schreckliche war was dann kam

an liebe und solchem gerede

da war keine vision sagt Sheila

sie hatten nichts konkretes zu wiinschen

Meinst du nicht werfe ich ein

dass es nur ein sprachproblem war

aber das ist es doch sagt sie bestiirzt
ohne vision das volk gottes ohne sprache

Und wenn mich etwas trostet

in diesem gespréch nach ostern

und vor der ausgiessung des geistes
dann war es die trauer in Sheilas stimme
und der schmerz in ihren augen

Was hier zum Ausdruck kommt, ken-
nen wir gut aus der Arbeit an politischen
Gottesdiensten, wie sie seit etwa 20 Jah-
ren (seit den Anfiangen beim Politischen
Nachtgebet in K6ln 1968—73) in Basis-
initiativen, auf der Startbahn West, in
Wackersdorf und in der Friedensbewe-
gung gehalten werden. Was oftmals
Schwierigkeiten bereitet, ist die Formu-
lierung konkreter Bitten: Was wollen und
brauchen wir wirklich als nachstes? Und
wie soll das Ziel, das wir erreichen wol-
len, aussehen? Selbst in den Basisinitiati-

ven kann es dabei vorkommen, dass vor
«Utopien» gewarnt wird; «Utopie» ist
zum Schimpfwort geworden, dafiir hat
der Einfluss der Herrschenden gesorgt.
Denn ohne Utopie entsteht nichts Neues.

III. Von der gemeinsamen Praxis

Wo nicht nur diskutiert wird (nichts ge-
gen Diskussion!), sondern gemeinsam
ein Stiick Verdnderung versucht wird, da
werden ganz neue Erfahrungen gemacht,
die wirklich durch nichts zu ersetzen sind.
Ich denke, dass die Basisinitiativen zum
wichtigsten Zukunftspotential gehoren,
das wir haben, eben wegen dieser Erfah-
rungen, die alle Beteiligten verandern.
Da wird gemeinsam beraten und geplant,

da wird die Arbeit aufgeteilt; jeder

bringt, selbstbestimmt, das Seine; da
wird uber Erfolge und Misserfolge kom-
muniziert. Ja, da entsteht ein ganz neues
Verstandnis fiir die unterschiedlichen
Moglichkeiten der einzelnen:

Bei der Giessener Friedensinitiative,
die Jahr fiir Jahr die amerikanische Mili-
tarparade durch die Stadt behinderte und
blockierte, bis sie sich endlich auf das Ka-
sernengelande beschrankte —, bei dieser
Initiative gab es Mitglieder, die Angst
hatten, sich vor die Panzer auf die Strasse
zu setzen; man sagte ihnen: Ihr braucht
das nicht zu tun, stellt euch an den Stras-
senrand und beobachtet gut, was ge-
schieht, wir brauchen auch Zeugen. Eine
fast neutestamentliche Riicksicht auf die,
die noch nicht soviel wagen, sich aber
deshalb nicht diskriminiert sehen.

In vielen Gruppen entsteht, iiber die
gemeinsame politische Praxis hinaus,
aber durch sie, auch ein Stiick Gegenkul-
tur in Tanz und Lied und Spiel. Und wo
sie Gottesdienste feiern, da werden diese
wieder, was sie in der Urchristenheit wa-
ren: Vorwegnahme dessen, was kommt,
Feier des Reiches Gottes schon jetzt.
«Die Wiiste wird bliihen», Pablo Neru-
das Lied, ist in hollandischen Basisgrup-
pen und teilweise auch bei uns ein Stan-
dardlied von Linken geworden.

335



IV. Vom Anblick dessen, was schon
gelingt, und vom Tradieren dessen

Unsere biirgerliche Neigung zur achsel-
zuckenden Resignation bringt es mit
sich, dass wir meist eher die (zu erwar-
tenden) Fehl- und Riickschlige registrie-
ren als das, was schon gelingt. Dadurch
bestatigen wir zwar uns selbst in dem
Wissen, wie schlecht diese kapitalistische
Gesellschaft doch ist; aber wir werden
weder stirker noch handlungsfahiger.
Ich denke, wir miissen diesem Trend wi-
derstehen, indem wir sehr bewusst wahr-
nehmen, was gelingt, und dies auch be-
wusst weitertragen. Es muss eine linke
Erzdahlkultur entstehen, die freilich die
Schrecken nicht verschweigt, die Trauer
iber den Rechtsputsch in Chile, die Sor-
ge um die Bedrangnis Nicaraguas, — die
aber zugleich die Hoffnungszeichen nicht
tibersieht, im Grossen wie im Kleinen. Es
beschaftigt mich oft und gibt mir sehr zu
denken, wie gerade in den Landern, in
denen die Linke heute leidet, wie wir alle
es uns gar nicht vorzustellen vermogen
(Chile, El Salvador, Guatemala), Mut
und Hoffnung immer wieder ithr Haupt
erheben, immer neue Formen von Soli-
daritdt und gegenseitiger Stirkung ge-
funden werden. Ich nenne als ein Bei-
spiel von vielen die Miitterkomitees, in
denen Frauen, die Minner und SOhne
verloren haben, oft selbst misshandelt
wurden, weiterarbeiten und mit ihren so
geringen Moglichkeiten es erreichen,
dass in der Welt bekannt wird, was ge-
schieht.

Ich personlich habe mir, vor langerem
schon, eine Art « Hoffnungsmappe» an-
gelegt, in der nicht Ideen und Wiinsche,
sondern Fakten gesammelt werden, die
Mut machen. (Ubrigens reicht eine Map-
pe schon lange nicht mehr aus; ich habe
inzwischen einen Hoffnungsschrank, mit
Abteilungen fiir Sozialismus, Biirger-
rechte, Kampf um Abriistung u. a.).
Manchmal finden sich darin niichterne
Zahlen, ein Vergleich von China und In-
dien z. B.: China erndhrt mit nur sieben

336

Prozent des fruchtbaren Ackerlandes der
Erde 25 Prozent der Menschheit, es gibt
keine hungernden Massen mehr, weil der
Grund und Boden nicht mehr Privatei-
gentum ist. In Indien liest Mutter Teresa
die Verhungernden auf von den Strassen
Kalkuttas; ihr Tun in allen Ehren, aber:
In China wire sie arbeitslos. Brasilien an-
dererseits hat nur 10 Prozent der Bevol-
kerung Chinas, bei etwa 90 Prozent der
Bodenflache Chinas; das Elend in seinen
Slums ist weltbekannt. Die Uberlegen-
heit des Sozialismus ist erwiesen. Kuba
hat, laut Feststellung der Organisation
Amerikanischer Staaten, die besternahr-
te und bestgebildete Bevolkerung ganz
Lateinamerikas; der Zeitungsbericht
daruber liegt in meiner Mappe.

Erfahrungen in Jugoslawien, die ich
selber sammeln konnte, beziehen sich
auf die so ganz andere Selbstauffassung
massgeblicher Politiker, als wir sie ken-
nen; fiir die kleine Gruppe von «Christen
fiir den Sozialismus», die zu Besuch kam,
hatte der Ministerprasident Sloweniens
mehrere Stunden Zeit, hatte sich in ei-
genhandigen Aufzeichnungen auf unsere
Neugier vorbereitet, sprach offen und
konkret von den Problemen, die sich
dem jugoslawischen Versuch, einen So-
zialismus der Selbstverwaltung aufzu-
bauen, in den Weg stellen. Was fiir ande-
re Menschen entstehen bei dieser Vision!
Natiirlich liegt auch der Bericht von dle-
ser Reise in der Mappe.

Als die 10°000 Frauen, die bei der
Chase Manhattan Bank arbeiten, tage-
lang streikten und ihr Streikziel erreich-
ten — als die Osterreicher Zwentendorf
kippten oder Wyhl noch einmal wieder
nicht gebaut werden konnte — als die
schon totgesagte Friedensbewegung in
Hasselbach in nie erwarteten Massen ge-
gen die Cruise Missiles demonstrierte —,
alles dies und vieles andere soll und muss
in Erinnerung bleiben und weitererzahlt
werden, damit nicht vergessen wird, was
moglich ist.

Fiir mich als Theologin ist natiirlich
vor allem das erstaunliche Erwachen der



Christenheit Anlass zu Hoffnung und
Mut. Noch 1980 hiess es in der hollandi-
schen Friedensbewegung: «Unser gross-
tes Handicap ist das Schweigen der west-
deutschen Christen.» Dann, 1981, beim
Hamburger Kirchentag (ausser Pro-
gramm natiirlich!) die Demonstration
der 80’000 gegen die Pershing II. Wenn
man weiss, aus welcher Verquickung von
Religion, Nationalismus und Militaris-
mus wir historisch herkommen, gerade
im deutschen Protestantismus, wo noch
1914 offiziell gesungen wurde: «Nun
bebt vor Gottes und Deutschlands
Schwert...», wenn man weiss, Wwie
angstlich kirchenleitende Stellen und die
meisten Pfarrer sich huteten, etwas ge-
gen die Aufriistung zu sagen (es gibt ja
auch die grossen Kirchensteuerzahler,
die nicht veridrgert werden diirfen!),
dann ist dieser Aufstand der kirchlichen
Basis schon fast ein Wunder. Aber es gab
ihn und gibt ihn, und es lohnt sich, im Ge-
dachtnis zu behalten und zu erzidhlen, wie
es dazu kam.

Mir wird immer wichtiger, dass die
ganze Bibel kein Lehr-, sondern ein Er-
zdhlbuch ist. Und ich denke, sie muss
fortgeschrieben werden. Ohne Angst vor
Personenkult muss auch von den «Zeu-
gen» berichtet werden, jenen Einzelnen,
an denen man erfahren kann, was Men-
schen moglich ist. Oscar Romero und
Elisabeth Kdsemann, Rosa Luxemburg
und Martin Luther King, die vielen ein-
zelnen widerstehenden Manner, Frauen
und Gruppen, deren Leben und Schick-
sal langst publiziert sind, gehdren ins lin-
ke Erzdhlen. Wir konnen es uns iiber-
haupt nicht leisten, an ihnen voriiberzu-
gehen, unsere biirgerliche Resignation
zu kultivieren und dariiber den Zeit-
punkt zu versiumen, an dem wir dran
sind, dem Beispiel der Zeugen zu folgen
und Fakten zu setzen, die, ob gross oder
klein, fiir den Fortschritt des Ganzen
notwendig sind.

V. Fehlt noch etwas?
In alledem, wovon ich gesprochen habe,

ist bereits enthalten, wovon doch aus-
dricklich gesprochen werden muss, ge-
rade weil es bei den Linken leicht iberse-
hen wird. Ich meine die radikale Indivi-
dualitit des Einzelnen. Wohl haben wir
verstanden, in welchem Masse der ein-
zelne Mensch durch die gesellschaftli-
chen Verhaltnisse gepragt wird; das aber
hebt die Individualitdt nicht auf, wird
vielmehr zur Situation, sozusagen zum
Material, mit dem der Einzelne sich aus-
einanderzusetzen hat. Sartre sprach von
der «Exklave», die der Einzelne inmitten
des von ihm gewédhlten Denk- und Le-
benszusammenhanges sei: Der Kommu-
nist ist nie nur Kommunist, sondern er
«weiss», dass er auch eine andere Wahl
hatte treffen konnen. Die in einer Gesell-
schaft bereitliegenden Moglichkeiten,
auch das ist ein Bild, das Sartre braucht,
sind gewissermassen der Humus, auf
dem die Pflanze der einzelnen Existenz
wachst; sie selbst ist etwas anderes, etwas
«fiir sich».

Als linker Theologin muss es mir er-
laubt sein, hier von Gott zu reden. Ich will
dies in atheistischer Sprache tun. Was lei-
stet der Gottesbegriff? Ich denke, vor al-
lem eins: Er lasst nicht zu, dass irgend et-
was innerweltlich Antreffbares absolut
gesetzt wird. Es gibt keinen Fiihrer, der
immer recht hat, auch keine Partei; keine
Lehre, die immer richtig ware, kein Buch
und kein Lehramt, das absolute Wahr-
heit setzt. Es ist da gewissermassen eine
offene Stelle, Kehrseite der Kontingenz
des gesamten Seienden. Diese «offene
Stelle» ist die Quelle der Freiheit des
Einzelnen. Durch sie kommt der Atem
der Zukunft herein, der Ruf zum Leben.
Wir sind nicht die Herren des Ganzen,
die vom Standpunkt einer iiberlegenen
Lehre her das Ganze «im Griff» hatten.
Wir sind nicht «driiber», iiber der gesam-
ten Wirklichkeit, sondern wir sind
«drin». Aber es erreicht uns der Ruf der
Zukunft. (Wir nennen ihn: die Stimme
Gottes).

Die Freiheit, die der Einzelne dadurch
gewinnt, war schon immer der Schrecken

337



der Herrschenden. Sobetrieben sie mit
Intensitat  die Ideologiewerdung des
Christentums — dem nichts Schlimmeres
als das geschehen konnte. Alle Verdre-
hungen im Einzelnen, von denen ich ge-
sprochen habe, hdngen genau damit zu-
sammen: Das Christentum selbst sollte
zur absolut richtigen Lehre ausgebaut
werden und die «offene Stelle» ver-
schliessen. Damit wird zugleich dem Ein-
zelnen die Realisierung seiner eigensten
Freiheit verstellt.

Ich mochte dasselbe noch einmal an-
ders ausdriicken: Wir kommen aus Tie-
fen, die wir selbst nicht kennen, auch
nicht durch unser Tun erreichen konnen,
die aber selbst hinter allem, was wir tun,
stehen: zerstorend, wenn das, was wir
tun, Liige enthilt (z. B. die Unterwer-
fung unter eine absolut gesetzte Lehre);
starkend, stromend, trostend, wenn das,
was wir tun, der Wahrheit unserer Tiefe
entspricht. Luther unterschied hier
«Herz» und «Werk»; genauer noch
sprach er von «des Herzens Grund».
Hier gilt kein Image, wie es in der Wa-
rengesellschaft gilt, wo es vielfach nur
darauf ankommt, welchen Eindruck man
macht, nicht, wer wir wirklich sind. Ent-
ziehen wir uns diesem Selbstbetrug, ver-
suchen wir, uns selbst und unser Wirken
zu bedenken, dann lernen wir: Die
Wabhrheit setzt sich, von innen heraus, in
uns selber durch; wir konnen nicht verfii-
gen. Die sanfte, ganz sichere und uner-
bittliche Stimme der Wahrheit bringt sich
zur Geltung. Deshalb konnen «Dissiden-
ten» durch Gewalt zwar kaputtgemacht,
aber nicht iiberzeugt werden: «Es denkt
an der Basis», wie Rudolf Bahro in sei-

nen besseren Tagen formulierte.

Ich denke, dass wir Linken in der ma-
nipulativen Gesellschaft, in der wir le-
ben, Anwilte der radikalen Individuali-
tdt des Einzelnen (in anderer Sprache
konnte ich auch sagen: der Menschen-
wiirde) sein miissen. Das bedeutet gera-
de nicht permissive Beliebigkeit der
Standpunkte. Wo der Einzelne ernst ge-
nommen wird und sich selbst ernst
nimmt, da kann klar argumentiert und
eindeutig Position bezogen werden. Die
Option fiir eine Gesellschaft, in der die
Massen (nicht nur ein paar Privilegierte)
als Menschen leben konnen, werden wir
uns nicht nehmen lassen; ich erinnere an
das «Nein» im ersten Abschnitt dieses
Referats. Aber liber den kurzen Weg, die
Massen mit einer neuen, nunmehr ver-
meintlich richtigen Doktrin beherrschen
zu wollen, ist nichts wirklich Neues zu er-
reichen. Von den Erfahrungen der Mas-
sen zu lernen, mit ithnen zusammen an
der Befreiung von Manipulation und da-
mit langfristig an der Verdanderung der
realen Verhaltnisse zu arbeiten, das er-
fordert langen Atem.

Religion, die zu sich selbst befreit ist,
macht dies leichter. Ich schlage deshalb
vor, am Schluss dieser Veranstaltung zu-
sammen eine Litanei zu singen (man
kann auch «hdrend» singen, mit Distanz,
ohne sich vereinnahmen zu lassen!), in
der wir einige unserer grossen Vorbilder
und Ermutiger, von Oscar Romero und
Helder Camara, Rosa Luxemburg und
Elisabeth Kdsemann bis zum Volk von
Nicaragua uns vor Augen stellen und der
Sehnsucht Ausdruck geben, von 1hr1en
lernen zu konnen.

Wozu fiihrt es, wenn Ethik apolitisch betrieben wird? Es fiihrt im ganzen gesehen zu falschen
Antworten. Es fiihrt zu Antworten, die im Machtverhdltnis nur fiir die mdchtigere Seite gelten.
Oder anders gesagt: Nur jene konnen auf die Idee kommen, Ethik apolitisch zu betreiben, die in
irgendeiner Art Machtungleichgewicht stehen, und zwar auf der mdchtigeren Seite. Eine apoliti-
sche Ethik ist immer eine Ethik derjenigen, die etwas zu verlieren haben, wenn die Machtfrage ge-

stellt wird.

(Gret Haller, Streitbare Friedfertigkeit, Bern 1987, S. 18)

338



	Wovon leben wir Linken? I., Vom "Nein" zum Bestehenden ; II., Von der Vision einer neuen Gesellschaft ; III., Von der gemeinsamen Praxis ; IV., Vom Anblick dessen, was schon gelingt, und vom Tradieren dessen ; V., Fehlt noch etwas?

