
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 11

Artikel: Wovon leben wir Linken? I., Vom "Nein" zum Bestehenden ; II., Von der
Vision einer neuen Gesellschaft ; III., Von der gemeinsamen Praxis ;
IV., Vom Anblick dessen, was schon gelingt, und vom Tradieren dessen
; V., Fehlt noch etwas?

Autor: Veit, Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marie Veit

Wovon leben wir Linken?

I. Vom «Nein» zum Bestehenden

In einer Gesellschaft, in der die
Menschen in den wichtigsten Fragen nicht
Herrinnen und Herren ihres eigenen
Lebens sind, ist es unmöglich, Mensch zu
bleiben oder zu werden, wenn man sich
abfindet und das «Nein» verliert. Selbst
idealistischen Philosophen ist klar, dass
der Mensch sein Menschsein verliert,
wenn er aufhört, die Verantwortung für
seine Weise zu leben zu übernehmen.
Nicht nur die Tat verändert den Täter;
auch das Unterlassen, das Wegsehen und
Sich-Abfinden verändert den Menschen,
er bleibt nicht er selbst, er wird nicht er
selbst. Allerdings diskutieren idealistisch
orientierte Philosophen dieses Thema
auf eine sehr abgehobene, abstrakte
Weise. Ihr Leben im gesicherten Bürgertum

lässt sie nur die vergleichsweise
harmlosen Probleme wahrnehmen, die
es dort noch zu erleben gibt. Das grosse
Wegsehen, nämlich vom Ergehen der
Massen, ist im Ghetto der Bourgeoisie
schon längst geschehen.

Links sein heisst, die Probleme der
Massen für die wichtigeren und für die
Situation einer Gesellschaft entscheidenden

zu halten. Die Masse der Kinder
kann nicht lernen, nicht sich entwickeln,
wie es ihnen möglich wäre und wie jedes
kleine Kind es will. Die Schule dient der
Selektion, der Zuteilung von
Lebenschancen und damit derjenigen Seite des
Klassenkampfes, die immer läuft, nämlich

dem Klassenkampf von oben. Die
Aufrückungsstellen sind für die Kinder
derer, die ohnedies «oben» sind; die Pri¬

vilegien müssen bleiben, wo sie sind.
Dem dient das öffentliche Bildungswesen,

nicht der Entwicklungschance des
einzelnen Kindes oder vielmehr: der
Kinder miteinander. Das «Nein» des
Pädagogen, der den Kindern dienen will,
darf nicht aufhören.

Das heisst allerdings nun nicht, dass
der linke Pädagoge gut daran täte, sein
«Nein» dadurch zu zeigen, dass er oder
sie die Schule verlässt. Leider habe ich
schon mehrfach erlebt, dass beamtete
Lehrer «ausgestiegen» sind, weil die
Schule pädagogisch unerträglich sei.
Solange die Kinder nicht aussteigen können,

haben auch wir kein Recht dazu! Im
übrigen stimmt es ja auch gar nicht, dass
man in der heutigen Schule nichts
Vernünftiges für die Kinder tun könne, das
darf ich aus 25jähriger Lehrerfahrung
wohl sagen. Dem einzelnen Lehrer bleibt
in vielen Fächern Spielraum genug, um
trotz des verordneten Selektionsdruckes
Kinder wirklich zu fördern. Es könnte
nur alles soviel besser sein ohne diesen
Druck

Unser «Nein» gilt ebenso der heutigen
Situation der Erwachsenen. Sie sind nicht
selbstbestimmt Arbeitende, denen die
Produktionsmittel gehören und die
gemeinsam, in Selbstverwaltung, verantworten

können, was geschieht. Sie hängen

davon ab, ob andere, die grossen
Produktionsmittelbesitzer, genügend an
ihnen verdienen; sonst stehen sie auf der
Strasse. Auch ihre Wohnungen gehören
ihnen, den meisten, nicht. Bringen sie
nicht mehr genug Rendite, so verlieren
sie sie. Die grundlegendsten Gegeben-

332



heiten des menschlichen Lebens, Arbeiten

und Zuhausesein, sind anderer Leute
Business und damit fremdbestimmt.
Usw. usw.

Wir wissen das alle. Wir haben die
Verhältnisse analysiert, und wir wissen:
So kann es nicht bleiben. Umweltzerstörung

und Krieg, beides fast rein aus
Profitgründen, kommen zu allem hinzu und
bedrohen eine mögliche menschliche
Zukunft in unerträglichster Weise.

Darum sage ich als erstes: «Wir Linken

leben vom ,Nein'».
Aber kann man davon leben?
Das «Nein» ist das Rückgrat unserer

politischen Existenz in dieser Gesellschaft.

Es soll uns nicht gebrochen, es
darf aber auch nicht aufgeweicht werden.
Immer wieder in der Geschichte der
Befreiungskämpfe passiert das, in immer
neuer Form. Eine der heute verbreiteten
Formen der Aufweichung scheint mir die
«Neue Innerlichkeit» zu sein, New Age
aller Sorten, der Therapie-Boom etc.,
d. h. die Ablenkung des Protestes in die
so erzbürgerliche Beschäftigung mit sich
selbst. Freilich kommt in diesem Trend
ein Defizit zum Vorschein, das tatsächlich

da ist; wir werden darauf
zurückkommen müssen. Aber als erstes und
deutlichstes muss gesagt werden: Es ist
eine Äusserungsform des Wegsehens
von den wirklichen Problemen, des
Ausweichen vor der realen politischen
Situation, der Aufweichung des «Nein».
Man kann sich diese Aufweichung umso
eher erlauben, wenn man für sich privat
noch eine Nische gefunden hat, in der es
sich relativ angenehm existieren lässt.

Ich denke, dass wir dieses «Nein» stärken

müssen, in uns und um uns herum.
Das bedeutet, dass wir uns einem mächtigen

Trend in der überkommenen Kultur
bewusst entgegenstellen müssen. Dieser
Trend setzt, ausdrücklich oder
stillschweigend, Akzeptanz der nun einmal
gegebenen Verhältnisse ganz obenan unter

den bürgerlichen Tugenden. Er hat
sich dabei jahrhundertelang der Stütze
der christlichen Religion bedient, so als

ob das nun einmal Gegebene eben
deshalb auch dem Willen Gottes entspräche.
Dazu müsste der christliche Glaube zwar
in seinem Kern verdrehfwerden; aber das
ist mit solchem Erfolg gelungen, dass der
ursprüngliche Glaube weithin unbekannt
geworden ist. Ich gebe nur ein, freilich
zentrales Beispiel: Die dritte Bitte des
Vaterunsers lautet: «Dein Wille geschehe
wie im Himmel so aufErden.» Jedermann
versteht sie heute so, als hiesse es: «Das
Schicksal, das nun einmal auf uns
zukommt, möge seinen Lauf nehmen; da es
Gottes Wille ist, werde ich mich nicht
widersetzen.» Ein Denkansatz, der eher
zur stoischen Philosophie passt als zum
biblischen Glauben! Die ursprüngliche
Bedeutung der Bitte war eine eschatologische,

ein drängendes Verlangen, dass
der Wille Gottes endlich auch auf Erden
geschehen möge (wie im Himmel schon
jetzt). Und der Wille Gottes, die ganze
Bibel zeigt es, ist Friede, «Schalom», der
ohne Gerechtigkeit nicht zu haben ist.
Eben diese Bibel ist voll von Beispielen,
wie Menschen sich dem «Schicksal» in
den Weg stellen, keine Ruhe geben, voll
von drängendem Protest.

Die Verdrehung im Kern der Religion
wirkt leider nach, auch da, wo man mit
der Religion nichts mehr im Sinn hat, ja
sie kaum mehr kennt. Elemente der
«neutralisierten Religion» sind in der
Mentalitätsprägung der bürgerlichen
Gesellschaft überall gegenwärtig, wenn auch
ihrer lebendigen Mitte beraubt; — man
vergiftet sich an ihnen wie an Leichenteilen.

Also: Widerstehen wir dem Trend zur
resignierten Akzeptanz, bleiben wir
beim «Nein». Es sollte aber kein blosses
«Nein» der Analyse bleiben, kein bloss
kopfschüttelndes, aber dann doch
achselzuckendes Nicht-einverstanden-Sein.
Wir müssen uns die Fähigkeit zu einem
gesunden Zorn erhalten und wiedergewinnen.

Blosses Besserwissen macht
schlapp. Mir persönlich hilft es, mit den
ganz normalen Betroffenen zu sprechen,
die nicht so privilegiert sind wie eine

333



Akademikerin; die unglaublichen täglichen

kleinen Schikanen, denen die Massen

ausgesetzt sind, oder den Skandal der
Arbeitslosigkeit von denen selbst
geschildert zu bekommen, die darin sind.
Es ist, wie Wallraff gezeigt hat und wie
täglich zu erfahren ist, immer alles noch
dreimal so schlimm, wie man gedacht
hat. Mein arbeitsloser Freund Jürgen,
30 Jahre alt, Frau und zwei Kinder, der
zweimal aus der Arbeit geflogen ist, bei
der «Neuen Heimat» behaust usw., tut
viel dazu, den Zorn lebendig zu halten
und es mir unmöglich zu machen, das
«Nein» zu verlieren.

II. Von der Vision
einer neuen Gesellschaft
Über die Vision einer Gesellschaft, in der
den Menschen ihr eigenes Leben gehört,
ist viel nachgedacht worden, und wir wissen

davon. Es sollte eigentlich keine
Hexerei sein, die Welt so einzurichten, dass
Menschen Menschen sein könnten. Aus
der Vision heraus entstanden historisch
und entstehen heute viele Experimente,
mitten in den kapitalistischen Ländern,
in denen Gruppen vorwegnehmend zu
realisieren versuchen, wie ein anderes
Wirtschafts- und Gemeinschaftsleben
aussehen könnte.

Ein grosser Versuch wurde vor kurzem
in «Konkret» geschildert: der sozialistische

Konzern Mondragon im spanischen
Baskenland. Dort, wo die Arbeitslosenquote

bei 25 Prozent liegt, hat vor jetzt
30 Jahren ein Priester mit vier Männern
ein paar kleine Paraffinschmelzöfen
gekauft, die gemeinsam betrieben wurden
und deren Erlös allen gemeinsam gehörte.

Sie entschieden darüber, was mit dem
Gewinn gemacht werden sollte, erweiterten

allmählich den Bestand an
Arbeitsmitteln und die Produktepalette,
nahmen neue Mitarbeiter zu den
gleichen Bedingungen auf - und legten das
Fundament zu einem Konzern, der heute
171 Betriebe umfasst, inklusive eigener
Bank. Das Gefälle zwischen dem
Einkommen des Bankdirektors und dem der

Putzfrau darf nicht grösser werden als
4:1. Entlassen wird niemand; muss in
einem Teilbetrieb rationalisiert werden, so
werden die Mitarbeiter auf die übrigen
Betriebe verteilt oder zu einem neuen
Betrieb vereinigt. Braucht man für eine
neue Fertigung einen Experten von
ausserhalb, den man hoch bezahlen muss, so
darf dieser maximal ein Vierteljahr bleiben.

Alle Beschlüsse über Löhne,
Prämien, Neueinstellungen, neue Produkte
etc. werden von der Belegschaftsversammlung

gefasst. Das ist
Selbstverwaltungs-Sozialismus

Was dort aufgebaut wurde, örtlich von
grosser Bedeutung ist und, wie schon die
Fotos zeigen, den Menschen eine
Menschenwürde gibt, von der andere kaum
träumen, das war nur möglich, weil eine
Vision vorhanden war, ein Bild des Neuen,

das in den Köpfen und den Herzen
der Akteure lebte und darum konsequent

und wohldurchdacht gemeinsam
erbaut werden konnte.

«Vision», das bedeutet: Die wichtigste
Dimension im Leben wird die Zukunft.
Aber nicht die Pseudozukunft des
Lottogewinns, der ohne Vision nichts verändert

(und vorher passiv macht), sondern
die gemeinsam gestaltete mögliche
Zukunft für alle.

«Ein Volk ohne Vision geht zugrunde»,
zitiert Dorothée Solle aus der Bibel.

Eine der schlimmsten Verdrehungen, die
dem ursprünglichen Christentum angetan

wurden, war die, das Reich Gottes ins
Jenseits zu verlagern. Für ein Jenseits
kann man nichts tun, man kann es sich
weder vorstellen noch es gestalten, man
ist in seinem Menschsein davon
ausgeschlossen. Es hiess aber «Dein Reich
komme» und «Dein Wille geschehe wie
im Himmel so auf Erden». Mit der Vision
eines Reiches des gerechten Schalom
kann man leben. Die Christenheit müsste
unvisionär und damit unkreativ werden,
sobald aus dem Reich Gottes das Jenseits
geworden war.

Ich möchte ein Gedicht von Dorothée
Solle wiedergeben, das in dem Buch «Ein

334



Volk ohne Vision geht zugrunde»
enthalten ist:

Sheila erzählte mir dass sie
am ostersonntag mal wieder zur kirche

ging
sie wollte wissen denk ich mir
ob wir gründe haben
an auferstehung zu glauben
aus dem tod in dem wir jetzt sind

Ihre méthode war einfach
sie las keinen alten text vor
sie passte nicht sonderlich auf
sie fragte die teilnehmer einfach
wie denn die andere weit aussehen soll

Das schlimme sagt Sheila war nicht das

lange schweigen
man hat den leuten das reden so lange

verboten
das schreckliche war was dann kam
an liebe und solchem gerede
da war keine vision sagt Sheila
sie hatten nichts konkretes zu wünschen

Meinst du nicht werfe ich ein
dass es nur ein Sprachproblem war
aber das ist es doch sagt sie bestürzt
ohne vision das volk gottes ohne spräche

Und wenn mich etwas tröstet
in diesem gespräch nach ostern
und vor der ausgiessung des geistes
dann war es die trauer in Sheilas stimme
und der schmerz in ihren äugen

Was hier zum Ausdruck kommt, kennen

wir gut aus der Arbeit an politischen
Gottesdiensten, wie sie seit etwa 20 Jahren

(seit den Anfängen beim Politischen
Nachtgebet in Köln 1968-73) in
Basisinitiativen, auf der Startbahn West, in
Wackersdorf und in der Friedensbewegung

gehalten werden. Was oftmals
Schwierigkeiten bereitet, ist die Formulierung

konkreter Bitten: Was wollen und
brauchen wir wirklich als nächstes? Und
wie soll das Ziel, das wir erreichen wollen,

aussehen? Selbst in den Basisinitiati¬

ven kann es dabei vorkommen, dass vor
«Utopien» gewarnt wird; «Utopie» ist
zum Schimpfwort geworden, dafür hat
der Einfluss der Herrschenden gesorgt.
Denn ohne Utopie entsteht nichts Neues.

III. Von der gemeinsamen Praxis

Wo nicht nur diskutiert wird (nichts
gegen Diskussion!), sondern gemeinsam
ein Stück Veränderung versucht wird, da
werden ganz neue Erfahrungen gemacht,
die wirklich durch nichts zu ersetzen sind.
Ich denke, dass die Basisinitiativen zum
wichtigsten Zukunftspotential gehören,
das wir haben, eben wegen dieser
Erfahrungen, die alle Beteiligten verändern.
Da wird gemeinsam beraten und geplant,
da wird die Arbeit aufgeteilt; jeder
bringt, selbstbestimmt, das Seine; da
wird über Erfolge und Misserfolge
kommuniziert. Ja, da entsteht ein ganz neues
Verständnis für die unterschiedlichen
Möglichkeiten der einzelnen:

Bei der Giessener Friedensinitiative,
die Jahr für Jahr die amerikanische
Militärparade durch die Stadt behinderte und
blockierte, bis sie sich endlich auf das
Kasernengelände beschränkte -, bei dieser
Initiative gab es Mitglieder, die Angst
hatten, sich vor die Panzer auf die Strasse
zu setzen; man sagte ihnen: Ihr braucht
das nicht zu tun, stellt euch an den Stras-
senrand und beobachtet gut, was
geschieht, wir brauchen auch Zeugen. Eine
fast neutestamentliche Rücksicht auf die,
die noch nicht soviel wagen, sich aber
deshalb nicht diskriminiert sehen.

In vielen Gruppen entsteht, über die
gemeinsame politische Praxis hinaus,
aber durch sie, auch ein Stück Gegenkultur

in Tanz und Lied und Spiel. Und wo
sie Gottesdienste feiern, da werden diese
wieder, was sie in der Urchristenheit
waren: Vorwegnahme dessen, was kommt,
Feier des Reiches Gottes schon jetzt.
«Die Wüste wird blühen», Pablo Neru-
das Lied, ist in holländischen Basisgruppen

und teilweise auch bei uns ein
Standardlied von Linken geworden.

335



IV. Vom Anblick dessen, was schon
gelingt, und vom Tradieren dessen

Unsere bürgerliche Neigung zur
achselzuckenden Resignation bringt es mit
sich, dass wir meist eher die (zu
erwartenden) Fehl- und Rückschläge registrieren

als das, was schon gelingt. Dadurch
bestätigen wir zwar uns selbst in dem
Wissen, wie schlecht diese kapitalistische
Gesellschaft doch ist; aber wir werden
weder stärker noch handlungsfähiger.
Ich denke, wir müssen diesem Trend
widerstehen, indem wir sehr bewusst
wahrnehmen, was gelingt, und dies auch
bewusst weitertragen. Es muss eine linke
Erzählkultur entstehen, die freilich die
Schrecken nicht verschweigt, die Trauer
über den Rechtsputsch in Chile, die Sorge

um die Bedrängnis Nicaraguas, - die
aber zugleich die Hoffnungszeichen nicht
übersieht, im Grossen wie im Kleinen. Es
beschäftigt mich oft und gibt mir sehr zu
denken, wie gerade in den Ländern, in
denen die Linke heute leidet, wie wir alle
es uns gar nicht vorzustellen vermögen
(Chile, El Salvador, Guatemala), Mut
und Hoffnung immer wieder ihr Haupt
erheben, immer neue Formen von
Solidarität und gegenseitiger Stärkung
gefunden werden. Ich nenne als ein
Beispiel von vielen die Mütterkomitees, in
denen Frauen, die Männer und Söhne
verloren haben, oft selbst misshandelt
wurden, weiterarbeiten und mit ihren so
geringen Möglichkeiten es erreichen,
dass in der Welt bekannt wird, was
geschieht.

Ich persönlich habe mir, vor längerem
schon, eine Art «Hoffnungsmappe»
angelegt, in der nicht Ideen und Wünsche,
sondern Fakten gesammelt werden, die
Mut machen. (Übrigens reicht eine Mappe

schon lange nicht mehr aus; ich habe
inzwischen einen Hoffnungs^c/iranÄ:, mit
Abteilungen für Sozialismus, Bürgerrechte,

Kampf um Abrüstung u. a.).
Manchmal finden sich darin nüchterne
Zahlen, ein Vergleich von China und
Indien z. B.: China ernährt mit nur sieben

Prozent des fruchtbaren Ackerlandes der
Erde 25 Prozent der Menschheit, es gibt
keine hungernden Massen mehr, weil der
Grund und Boden nicht mehr Privateigentum

ist. In Indien liest Mutter Teresa
die Verhungernden auf von den Strassen
Kalkuttas; ihr Tun in allen Ehren, aber:
In China wäre sie arbeitslos. Brasilien
andererseits hat nur 10 Prozent der
Bevölkerung Chinas, bei etwa 90 Prozent der
Bodenfläche Chinas; das Elend in seinen
Slums ist weltbekannt. Die Überlegenheit

des Sozialismus ist erwiesen. Kuba
hat, laut Feststellung der Organisation
Amerikanischer Staaten, die besternährte

und bestgebildete Bevölkerung ganz
Lateinamerikas; der Zeitungsbericht
darüber liegt in meiner Mappe.

Erfahrungen in Jugoslawien, die ich
selber sammeln konnte, beziehen sich
auf die so ganz andere Selbstauffassung
massgeblicher Politiker, als wir sie kennen;

für die kleine Gruppe von «Christen
für den Sozialismus», die zu Besuch kam,
hatte der Ministerpräsident Sloweniens
mehrere Stunden Zeit, hatte sich in
eigenhändigen Aufzeichnungen auf unsere
Neugier vorbereitet, sprach offen und
konkret von den Problemen, die sich
dem jugoslawischen Versuch, einen
Sozialismus der Selbstverwaltung
aufzubauen, in den Weg stellen. Was für andere

Menschen entstehen bei dieser Vision!
Natürlich liegt auch der Bericht von dieser

Reise in der Mappe.
Als die lO'OOO Frauen, die bei der

Chase Manhattan Bank arbeiten, tagelang

streikten und ihr Streikziel erreichten

- als die Österreicher Zwentendorf
kippten oder Wyhl noch einmal wieder
nicht gebaut werden konnte - als die
schon totgesagte Friedensbewegung in
Hasselbach in nie erwarteten Massen
gegen die Cruise Missiles demonstrierte -,
alles dies und vieles andere soll und muss
in Erinnerung bleiben und weitererzählt
werden, damit nicht vergessen wird, was
möglich ist.

Für mich als Theologin ist natürlich
vor allem das erstaunliche Erwachen der

336



Christenheit Anlass zu Hoffnung und
Mut. Noch 1980 hiess es in der holländischen

Friedensbewegung: «Unser gröss-
tes Handicap ist das Schweigen der
westdeutschen Christen.» Dann, 1981, beim
Hamburger Kirchentag (ausser
Programm natürlich!) die Demonstration
der 80'000 gegen die Pershing II. Wenn
man weiss, aus welcher Verquickung von
Religion, Nationalismus und Militarismus

wir historisch herkommen, gerade
im deutschen Protestantismus, wo noch
1914 offiziell gesungen wurde: «Nun
bebt vor Gottes und Deutschlands
Schwert. .», wenn man weiss, wie
ängstlich kirchenleitende Stellen und die
meisten Pfarrer sich hüteten, etwas
gegen die Aufrüstung zu sagen (es gibt ja
auch die grossen Kirchensteuerzahler,
die nicht verärgert werden dürfen!),
dann ist dieser Aufstand der kirchlichen
Basis schon fast ein Wunder. Aber es gab
ihn und gibt ihn, und es lohnt sich, im
Gedächtnis zu behalten und zu erzählen, wie
es dazu kam.

Mir wird immer wichtiger, dass die
ganze Bibel kein Lehr-, sondern ein
Erzählbuch ist. Und ich denke, sie muss
fortgeschrieben werden. Ohne Angst vor
Personenkult muss auch von den «Zeugen»

berichtet werden, jenen Einzelnen,
an denen man erfahren kann, was
Menschen möglich ist. Oscar Romero und
Elisabeth Käsemann, Rosa Luxemburg
und Martin Luther King, die vielen
einzelnen widerstehenden Männer, Frauen
und Gruppen, deren Leben und Schicksal

längst publiziert sind, gehören ins linke

Erzählen. Wir können es uns
überhaupt nicht leisten, an ihnen vorüberzugehen,

unsere bürgerliche Resignation
zu kultivieren und darüber den
Zeitpunkt zu versäumen, an dem wir dran
sind, dem Beispiel der Zeugen zu folgen
und Fakten zu setzen, die, ob gross oder
klein, für den Fortschritt des Ganzen
notwendig sind.

V. Fehlt noch etwas?

In alledem, wovon ich gesprochen habe,

ist bereits enthalten, wovon doch
ausdrücklich gesprochen werden muss,
gerade weil es bei den Linken leicht übersehen

wird. Ich meine die radikale
Individualität des Einzelnen. Wohl haben wir
verstanden, in welchem Masse der
einzelne Mensch durch die gesellschaftlichen

Verhältnisse geprägt wird; das aber
hebt die Individualität nicht auf, wird
vielmehr zur Situation, sozusagen zum
Material, mit dem der Einzelne sich
auseinanderzusetzen hat. Sartre sprach von
der «Exklave», die der Einzelne inmitten
des von ihm gewählten Denk- und
Lebenszusammenhanges sei: Der Kommunist

ist nie nur Kommunist, sondern er
«weiss», dass er auch eine andere Wahl
hätte treffen können. Die in einer Gesellschaft

bereitliegenden Möglichkeiten,
auch das ist ein Bild, das Sartre braucht,
sind gewissermassen der Humus, auf
dem die Pflanze der einzelnen Existenz
wächst; sie selbst ist etwas anderes, etwas
«für sich».

Als linker Theologin muss es mir
erlaubt sein, hier von Gott zu reden. Ich will
dies in atheistischer Sprache tun. Was
leistet der Gottesbegriff? Ich denke, vor
allem eins: Er lässt nicht zu, dass irgend
etwas innerweltlich Antreffbares absolut
gesetzt wird. Es gibt keinen Führer, der
immer recht hat, auch keine Partei; keine
Lehre, die immer richtig wäre, kein Buch
und kein Lehramt, das absolute Wahrheit

setzt. Es ist da gewissermassen eine
offene Stelle, Kehrseite der Kontingenz
des gesamten Seienden. Diese «offene
Stelle» ist die Quelle der Freiheit des
Einzelnen. Durch sie kommt der Atem
der Zukunft herein, der Ruf zum Leben.
Wir sind nicht die Herren des Ganzen,
die vom Standpunkt einer überlegenen
Lehre her das Ganze «im Griff» hätten.
Wir sind nicht «drüber», über der gesamten

Wirklichkeit, sondern wir sind
«drin». Aber es erreicht uns der Ruf der
Zukunft. (Wir nennen ihn: die Stimme
Gottes).

Die Freiheit, die der Einzelne dadurch
gewinnt, war schon immer der Schrecken

337



der Herrschenden. So"betrieben sie mit
Intensität die Ideologiewerdung des
Christentums - dem nichts Schlimmeres
als das geschehen konnte. Alle Verdrehungen

im Einzelnen, von denen ich
gesprochen habe, hängen genau damit
zusammen: Das Christentum selbst sollte
zur absolut richtigen Lehre ausgebaut
werden und die «offene Stelle» ver-
schliessen. Damit wird zugleich dem
Einzelnen die Realisierung seiner eigensten
Freiheit verstellt.

Ich möchte dasselbe noch einmal
anders ausdrücken: Wir kommen aus Tiefen,

die wir selbst nicht kennen, auch
nicht durch unser Tun erreichen können,
die aber selbst hinter allem, was wir tun,
stehen: zerstörend, wenn das, was wir
tun, Lüge enthält (z. B. die Unterwerfung

unter eine absolut gesetzte Lehre);
stärkend, strömend, tröstend, wenn das,
was wir tun, der Wahrheit unserer Tiefe
entspricht. Luther unterschied hier
«Herz» und «Werk»; genauer noch
sprach er von «des Herzens Grund».
Hier gilt kein Image, wie es in der
Warengesellschaft gilt, wo es vielfach nur
darauf ankommt, welchen Eindruck man
macht, nicht, wer wir wirklich sind.
Entziehen wir uns diesem Selbstbetrug,
versuchen wir, uns selbst und unser Wirken
zu bedenken, dann lernen wir: Die
Wahrheit setzt sich, von innen heraus, in
uns selber durch; wir können nicht verfügen.

Die sanfte, ganz sichere und
unerbittliche Stimme der Wahrheit bringt sich
zur Geltung. Deshalb können «Dissidenten»

durch Gewalt zwar kaputtgemacht,
aber nicht überzeugt werden: «Es denkt
an der Basis», wie Rudolf Bahro in sei-

"nen besseren Tagen formulierte.
Ich denke, dass wir Linken in der ma-

nipulativen Gesellschaft, in der wir
leben, Anwälte der radikalen Individualität

des Einzelnen (in anderer Sprache
könnte ich auch sagen: der Menschenwürde)

sein müssen. Das bedeutet gerade
nicht permissive Beliebigkeit der

Standpunkte. Wo der Einzelne ernst
genommen wird und sich selbst ernst
nimmt, da kann klar argumentiert und
eindeutig Position bezogen werden. Die
Option für eine Gesellschaft, in der die
Massen (nicht nur ein paar Privilegierte)
als Menschen leben können, werden wir
uns nicht nehmen lassen; ich erinnere an
das «Nein» im ersten Abschnitt dieses
Referats. Aber über den kurzen Weg, die
Massen mit einer neuen, nunmehr
vermeintlich richtigen Doktrin beherrschen
zu wollen, ist nichts wirklich Neues zu
erreichen. Von den Erfahrungen der Massen

zu lernen, mit ihnen zusammen an
der Befreiung von Manipulation und
damit langfristig an der Veränderung der
realen Verhältnisse zu arbeiten, das
erfordert langen Atem.

Religion, die zu sich selbst befreit ist,
macht dies leichter. Ich schlage deshalb
vor, am Schluss dieser Veranstaltung
zusammen eine Litanei zu singen (man
kann auch «hörend» singen, mit Distanz,
ohne sich vereinnahmen zu lassen!), in
der wir einige unserer grossen Vorbilder
und Ermutiger, von Oscar Romero und
Helder Cämara, Rosa Luxemburg und
Elisabeth Käsemann bis zum Volk von
Nicaragua uns vor Augen stellen und der
Sehnsucht Ausdruck geben, von ihnen
lernen zu können.

Wozu führt es, wenn Ethik apolitisch betrieben wird? Es führt im ganzen gesehen zu falschen
Antworten. Es führt zu Antworten, die im Machtverhältnis nur für die mächtigere Seite gelten.
Oder anders gesagt: Nur jene können aufdie Idee kommen, Ethik apolitisch zu betreiben, die in
irgendeiner Art Machtungleichgewicht stehen, und zwar aufder mächtigeren Seite. Eine apolitische

Ethik bt immer eine Ethik derjenigen, die etwas zu verlieren haben, wenn die Machtfrage
gestellt wird.

(Gret Haller, Streitbare Friedfertigkeit, Bern 1987, S. 18)

338


	Wovon leben wir Linken? I., Vom "Nein" zum Bestehenden ; II., Von der Vision einer neuen Gesellschaft ; III., Von der gemeinsamen Praxis ; IV., Vom Anblick dessen, was schon gelingt, und vom Tradieren dessen ; V., Fehlt noch etwas?

