
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 11

Artikel: Zwischen Selbstlosigkeit und Selbstbestimmung - Widerstände auf dem
Befreiungsweg der Frauen

Autor: Keller, Brigit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


so Max Frisch weiter — begehen, dass wir
mit unseren Bildern Leben verhindern,
Leben zerstören.

Das Bild vom Juden hatte die Beziehung

zwischen den Andorranern und
ihrem Mitbürger Andri zerstört. Sie wurden

unfähig, ihn als das zu sehen, was er
wirklich war. Und sie sahen darum auch
nicht mehr den Gedanken Gottes, der in
ihm als Geschöpf Gottes angelegt war.

Indem wir uns Bilder von den Fremden

unter uns machen, verhindern wir
ein Zweifaches:

- Wir verweigern uns einem Mitmenschen,

der auf unsere Beziehung
angewiesen ist, um das leben zu können, was
von Gott her in ihm angelegt ist; wir
behindern und zerstören den Entwurf von
Leben, der ihm zugesprochen ist, indem
ihn der Schöpfer «zu seinem Bilde»
geschaffen hat.

- Wir verhindern aber auch uns selber,
indem wir unfähig werden, das Angebot
von Leben, das in der Beziehung zum
fremden Nächsten liegt, wahrzunehmen.

Wir verkürzen so auch unser eigenes
Leben um die Fülle, die aus der Beziehung
kommt.

Jede Lebens-Behinderung, die wir
dem Fremden durch die Bilder, die wir
uns von ihm machen, zufügen, ist gleichzeitig

auch ein Verlust an Leben für uns
selber.

Das Gebot «Du sollst dir kein Bildnis»
machen ist vor allem und eigentlich ein
Schutz von Leben. Im Interesse des
Lebens müsste es also darum gehen, das
Bild, das Gott in seiner Schöpferbeziehung

in uns angelegt hat, wahrzunehmen
und es nicht durch eigene Bilder, die wir
uns voneinander machen, zu verstellen.

Nur wenn es uns gelingt, die Beziehung

wieder herzustellen, in der Leben
sich entfalten kann, hat Leben in einer
von so viel Tod gezeichneten Welt noch
eine Zukunft — ein Leben in seiner Fülle,
auf das wir alle ein Recht haben, weil wir
alle «nach seinem Bilde» geschaffen
sind.

Brigit Keller

Zwischen Selbstlosigkeit und Selbstbestimmung -
Widerstände auf dem Befreiungsweg der Frauen

Frauen auf dem Befreiungsweg - damit
ist einerseits festgehalten, dass Frauen
nicht frei sind, dass sie - immer noch -
unterdrückt oder gefangengehalten sind,
und es ist zugleich festgehalten, dass
Frauen diesen Zustand überwinden wollen,

dass sie aufgebrochen sind und
immer neu aufbrechen.

Was passiert ihnen, was passiert uns
auf diesem Weg? Welche Hindernisse,
Schwierigkeiten erleben wir, wo liegen
die Widerstände, die inneren und die äus¬

seren? Ich kann die Widerstände gegen
unsere Emanzipation nicht zusammenfassend

darlegen. Das wäre viel zu viel
und müsste eher allgemein ausfallen. Ich
beschränke mich auf jene «Widerstände
auf dem Befreiungsweg der Frauen», die
wir durch Liebe, durch die Vorstellung
von Liebe erfahren. Damit verbunden ist
die Vorstellung von Weiblichkeit, das
Frauenbild, das allgemein geschätzt und
anerkannt ist: das Bild der tugendhaften,
der selbstlosen Frau, das uns - die wir re-

316



ligiös geprägt aufgewachsen sind - es
schwierig macht, andere Muster zu prägen

und zu leben.

Frauen lieben ihre Unterdrücker
Frauenbefreiung wird oft im Zusammenhang

mit andern Befreiungsbewegungen
genannt - der Befreiung der Proletarier,
der Drittweltländer, der Sklavinnen und
Sklaven, der Schwarzen in Südafrika.
Doch es besteht ein wesentlicher
Unterschied zu diesen Beispielen: Sklavinnen
und Sklaven waren nicht verwandt mit
den Herrinnen und Herren, waren nicht
so eng verknüpft, lebten nicht im
gleichen Arbeitszimmer, hatten keine
Liebesverhältnisse mit ihren Unterdrückern.
Frauen aber, die sich befreien wollen,
wollen sich befreien von der Unterdrük-
kung durch Männer, die sie gleichzeitig
lieben und schätzen. Wir Frauen müssen
uns also nicht von irgendwelchen bösen
Männern befreien, sondern ganz konkret
von unseren Männern, Freunden,
Brüdern, Vätern, Arbeitskollegen.

Und das ist die grosse Schwierigkeit
und das Spezielle an unserem
Befreiungskampf: Frauen, die sich befreien,
kennen gleichzeitig Liebe und Hass, und
oft gegenüber den gleichen. «Ägypten» -
um das Bild des Exodus zu nehmen - ist
nicht nur das Ägypten der Unterdrückung,

es ist zugleich der Ort des Hohen
Liedes.

Wir versuchen manchmal Männer
auszunehmen, weil es uns auch verletzt, sie
in einen Topf zu werfen, wenn wir sie
lieben und achten. Wir sagen: «Dieser
Mann ist nicht so schlimm», oder sind in
Gefahr zu sagen: «Mein Mann aber ist
kein Patriarch». Doch -wie dem auch sei
-wir dürfen uns nichts vormachen. Jeder
Mann gehört aufgrund seines
Geschlechts zu einer Gruppe, die uns als
anderes Geschlecht ausnützt, von uns profitiert,

Vorteile hat auf unsere Kosten.
Und ich weiss, viele Männer wollen das
nicht, sind sich der Teilnahme an der
Unterdrückung manchmal auch gar nicht
bewusst - aber das ändert nichts daran,

dass sie zwangsläufig von ihrer
Geschlechtszugehörigkeit profitieren: Sie
haben bessere Löhne; in die Knaben
wird mehr Erwartung gesetzt; sie können
zu Priestern ordiniert werden; sie gehören

zur Gruppe, die mehr Macht hat,
mehr Geld besitzt, weltweit Gewalt über
Frauen ausübt; der Mann ist sozusagen
der Prototyp Mensch, er ist die Norm, die
Frau die Ausnahme - das hat sich in der
Sprache niedergeschlagen, in den
Gottesbildern, in den Wertsystemen und
Denkmustern.

Frauen haben es auf ihrem Befreiungsweg

so schwer, weil sie sich von denen
befreien müssen, die sie lieben. In der
Paulus-Akademie habe ich diesen Sommer

eine Frauenwoche über feministische

Ethik durchgeführt. An einem der
Tage haben wir uns überlegt, welches
denn unsere Frauentradition ist, die uns
besonders gefügig gemacht hat und
macht. Wie, in welchen Bereichen, mit
welchen Appellen wurde uns Moral
besonders vermittelt, hat «mann» uns
festgehalten und hält uns fest? Als besondere

Angelpunkte kamen wir auf Mutterschaft,

Liebe, Beziehungen, Fürsorglichkeit.

«Liebe» - sie sei hier herausgegriffen-
ist ja etwas Wunderbares, und eine grosse

Liebende sein - welch ein Traum! Es
gibt ja auch die Liebesaufforderung:
«Liebe deinen Nächsten wie dich selbst»,
oder den Satz: «Die Liebe aber ist das
Höchste .».

Ich möchte mich von all dem nicht
distanzieren, einiges aber vielleicht
ungewohnt ansehen. Ich möchte darüber
nachdenken, was das für Frauen heisst,
welche Mbsbräuche im Namen der Liebe
betrieben werden und wie vielleicht im
Namen der Liebe gegen die Liebe, die
Jesus gemeint hat, Verstössen wird.

Liebe als Funktionsmechanismus
des Patriarchats
Das Liebesgebot gilt für alle Menschen,
für Frauen und Männer, aber
gesellschaftlich und kirchlich hat sich eine Auf-

317



teilung vollzogen: Das Bild der Frau ist
viel eindeutiger versehen mit der Eigenschaft,

lieben zu können oder lieben zu
sollen, als das Bild des Mannes. Wenn
Frauen sich nach den herrschenden
Konventionen moralisch richtig verhalten,
dann sollten sie nach Christina Thürmer-
Rohr «Repräsentantinnen der Liebe»
sein, Männer dagegen «Repräsentanten
des Rechts im Staat».1 Natürlich gibt es
Veränderungen, Aufweichungen,
Übergänge, aber die grundlegende Rollenverteilung

auch und vor allem in der Liebe
ist noch sehr wirksam. Eine Frau, die
nicht liebesfähig wirkt oder nicht den
Beweis erbringen kann, dass sie von einem
Mann geliebt wird - von einem Ehemann
oder Freund -, hat es immer noch nicht
leicht, nicht abgewertet zu werden. Ich
möchte hier zwei Zitate anführen, die
beide in die gleiche Richtung weisen:

- «Liebe ist ein zentraler Funktionsmechanismus

des Patriarchats. Sie veranlasst

Frauen oft, gegen ihre eigenen
Interessen zu handeln, ihre Autonomie
aufzugeben, auf eigenständigen Weg, auf
die Ausschöpfung ihrer Fähigkeiten zu
verzichten, hindert sie, eigene Interessen
zu verfolgen etc.»2

- «Der Mann war und ist die Orientierung

der meisten Frauen, ihr Lebensinhalt,

ihr Sorgeobjekt, ihr Sinnesobjekt,
Massstab, Richtschnur - nicht nur im
Bett, nein - im Kopf, in der Lebensplanung,

im Gefühlshaushalt. Mit der
Orientierung am Mann gab es klare
Forderungen, mit denen Frauen zur
Ordnung gerufen wurden».3

Beide Zitate werden markiert bzw.
anders ausgedrückt mit dem Wort
«Selbstlosigkeit». Die Haltung der Selbstlosigkeit

lässt sich natürlich breiter auffassen.
Sie bezeichnet nicht nur die Haltung dem
eigenen Ehemann gegenüber. Es Hessen
sich auch die typisch weiblichen Berufe
unter diesem Stichwort anschauen. Aber
ich bleibe nun - um etwas tiefer gehen zu
können - beim Ehemann oder Freund
und will das zweite Zitat für mich selber
überlegen. Einiges von diesem Satz

stimmt nicht mehr für mich. So ist der
Mann nicht mein Lebensinhalt oder
sicher nicht der einzige. (Es gibt aber wohl
noch genug Frauen, für die das leider
stimmt.) Einige Aussagen des Satzes
aber haben viel in meinem Leben
bestimmt und bestimmen es zum Teil
immer noch:
— «Richtschnur in der Lebensplanung» —

das stimmte und hatte ja nicht mit einem
bestimmten Mann zu tun, sondern mit
den Frauenbildern, die mich von klein an
geprägt haben. Zwar kämpfte ich für
mein Studium, aber darüber hinaus
entwickelte ich keine grossen beruflichen
Entwürfe für mein Leben. Immer hörten
meine Vorstellungen irgendwo auf, etwa
mit 27. Im Hintergrund war da immer
das Bild von Mann und Familie und Heirat.

Diese Vorstellung erwies sich als
beharrlich und blockierte andere Entwürfe.
Und ich lief daraufhin und war darin als
Frau sicherer denn als Frau Dr. phil.
- Ein weiterer Punkt des Zitates, der
mich trifft, sagt, wie viel die Beziehung
zum Mann, wie sie ist, für meinen
«Gefühlshaushalt» bedeutet. Ich versuche
mich darin immer zu üben in Richtung
grösserer Unabhängigkeit und weniger
Bereitschaft, Stimmungen wie ein
Schwamm einzusaugen, auf mich zu nehmen

und daran zu leiden. - Es ist oft so
lächerlich und unfruchtbar, dieses private

Leiden; es zieht die Kräfte ab von
unserem Frauenkampf und Lebenskampf
und von unserem Glück.

Leiden an ihm und für ihn / an ihnen
und für sie — das sind private und zugleich
sich politisch auswirkende Widerstände
auf dem Befreiungsweg von Frauen. Und
sie sind weit verbreitet. Wir machen uns
in dieser Haltung zu «Komplizinnen»,
«Zudienerinnen» - eine Haltung, die
Christina Thürmer-Rohr Frauen
vorwirft und so benennt.4 Ich will aber weder
Zudienerin noch Komplizin eines Mannes

bzw. der Männer sein. Ich will nicht
selbstlos etwas unterstützen, das mir in
seiner Aufteilung und bei den bestehenden

Machtverhältnissen nicht gefällt.

318



Bewusste Frauen haben keinen
Grund, Männer zu unterstützen, auch
wenn es gute Männer sind (und natürlich
und leider tun wir es doch immer
wieder); denn die Männer schauen schon für
sich und finden immer eine Frau, die
ihnen hilft. Aber dass Frauen ihrerseits die
für sie nötige Unterstützung und auch
Infrastruktur und Solidarität finden, das ist
etwas, das immer noch nicht selbstverständlich

ist. Daran müssen wir arbeiten.
Das ist Teil unserer Befreiung: selbst-voll
werden, nicht Zudienerin, nicht Komplizin

sein, wegkommen von der Selbstlosigkeit.

Nicht mehr Komplizin sein - warum ist
das so schwer?

Weil wir die Männer lieben? Weil es um
eine gesellschaftlich akzeptierte Haltung
geht? Weil es uns Sicherheit, Anerkennung,

Vorteile bringt? Weil es manchmal
einfacher ist, einen anzuklagen, dass
«frau» wegen ihm dies und jenes nicht
machen könne - es allerdings eventuell
auch sonst nicht machen würde? Oder
weil es einfach unserem Bild von uns,
unserem Ideal von einer Frau, von Liebe,
Treue entspricht? Die Frage lässt sich
nicht leicht, nicht eindeutig beantworten.

An einem Härtefall lässt sich vielleicht
die Verflochtenheit von Männern und
Frauen mit Unterdrücktsein und Sich-
unterdrücken-Lassen klarer ansehen.
Ich nehme als Beispiel die geschlagenen
Frauen. Es gibt darüber und über die
Arbeit in den Frauenhäusern einige gute
Untersuchungen. Besonders wichtig ist
mir das Buch von Margrit Brückner:
«Die Liebe der Frauen».

Überlegen wir uns einmal: Warum
bleiben geschlagene Frauen bei ihren
Männern bzw. kehren nach dem Aufenthalt

im Frauenhaus zu ihnen zurück, zu
Männern, die sie misshandelt haben, die
sie ziemlich sicher wieder misshandeln
werden? Sie gehen von Frauen weg, die
solidarisch mit ihnen nach andern
Lebensmöglichkeiten gesucht haben. Warum

gehen sie in die Unterdrückung zu¬

rück, statt sich auf den Befreiungsweg zu
wagen? Die Frage lässt sich nicht nur mit
wirtschaftlichen Gründen beantworten.
Es gehen auch Frauen zu den sie
misshandelnden Männern zurück, die sowieso

das Geld verdienen, also wirtschaftlich
nicht vom Mann abhängig sind.

Margrit Brückner analysiert an
Mitarbeiterinnen und Benutzerinnen eines
Frauenhauses die Selbstbilder und die
gesellschaftlichen Frauenbilder sowie die
Rolle, welche die Liebe darin spielt. Ich
zitiere:

«Die Frage, die mich am meisten in der
Beschäftigung mit dem Verhältnis von
Weiblichkeit und Misshandlung bewegt
hat, ist: Was hält Frauen in weiblichen
Traditionen fest, und wie lässt sich der
Zusammenhang zwischen objektiver
Unterdrückung und subjektiver Unter-
drücktheit fassen.

In unserer Gesellschaft beinhaltet
Weiblichkeit mehr als die von der einzelnen

Frau erfahrene Unterdrückung. Sie
ist unauflöslich und oft undurchschaubar
mit dem Bild von Weiblichkeit verwoben.

Weiblichkeit ist die unbewusste und
bewusste kollektive Produktion von
Selbst- und Fremdbildern im Rahmen
gesellschaftlicher Strukturen, geprägt
vom Mann als herrschendem Geschlecht.

Frauen sind patriarchalischen Strukturen

in doppelter Weise unterworfen:
durch männliche Vorherrschaft und
durch Internalierung der gesellschaftlichen

Konzeptionen von Weiblichkeit,
die in weiblichen Selbstbildern ihren
Ausdruck finden. Meine These ist, dass
das Phänomen der Gewalt gegen Frauen
in der Ehe in engem Zusammenhang mit
der Position der Frau in unserer Gesellschaft

steht und Frauenmisshandlung eine

extreme Konsequenz dieser Position
ist, die Frauen gewalttätige Beziehungen
erdulden lässt.»5

Zusammenhang
zwischen Frauenmisshandlung und
gesellschaftlicher Unterordnung
Frauenmisshandlung ist nach Brückner -

319



und ich teile diese Ansicht — in
fundamentaler Weise an die gesellschaftliche
Unterordnung der Frau gebunden. Dieser

Tatbestand trifft alle Frauen, ob wir
geschlagene sind oder nicht. Denn
zwischen dem Bild der Weiblichkeit und der
Möglichkeit der Mbshandlung Gesteht
ein enger und wesentlicher Zusammenhang.

Zum Bild von Weiblichkeit gehören
Selbstaufgabe und Unterordnung,
Selbstlosigkeit, Sich-Aufopfern für
andere und Verzicht auf Selbstverwirklichung

- die Haltung «Dein Wille geschehe»

- wesentlich dazu. Und dieser
Verzicht auf Selbstverwirklichung/lie selbstlose

Haltung, gilt dann als die wahre
weibliche Selbstverwirklichung. Sie wird
gerühmt und verherrlicht. - Es ist
deshalb so schwer für uns Frauen, uns nicht
in dieser Falle zu verheddern, und im
Gegensatz zu diesem weiblichen Tugendbild

daran zu glauben, dass wir - wenn
wir auf unsere Selbstverwirklichung,
unsere Rechte pochen, Selbstachtung
verlangen - nicht etwas Ungehöriges
fordern, sondern dass das für unser Heil und
das Heil aller sehr wichtig ist. Selbst-voll
sein hiesse ganz sein, heil sein.

Ich möchte auch darauf hinweisen,
welche Rolle der Ehevertrag in diesem
Kontext spielt. Allerdings - ob wir
verheiratet sind oder nicht- die herrschende
patriarchalische Situation trifft jede
Frau. «Unter den herrschenden
Bedingungen sozialer, ökonomischer und
staatlicher Absicherung weiblicher
Abhängigkeit von der Institution Ehe durch
krasse Benachteiligung alleinstehender
und geschiedener Frauen ist Frauenmisshandlung

in der Ehe kein privates Ereignis,

sondern eine soziale Konstruktion,
die die Hilflosigkeit und Ausweglosigkeit
misshandelter Frauen produziert. In
diesem Sinne ist der Ehevertrag ein Vertrag
zwischen drei Parteien: der Frau, dem
Mann und dem Staat, weil der Staat die
Ungleichstellung der Frau legitimiert.»6
Die patriarchale Situation dominiert die
eheliche Interaktionsstruktur. Sie be¬

wirkt, dass die Frau in jeder Konflikt-
und Verhandlungssituation die strukturell

Benachteiligte ist. Die Ehefrau ist
dadurch prinzipiell verletzbar, ob der
Mann das nun ausnützt oder nicht. Ich
erinnere — um zu zeigen wie sehr das
stimmt - an die Debatte über die
«Vergewaltigung in der Ehe» oder an die
10. AHV-Revision.

Die Falle der Opferbereitschaft
Das christliche Frauenbüd ist wie die
gesellschaftliche Konzeption von Weiblichkeit

geprägt durch Selbstaufgabe,
Selbstlosigkeit, Unterordnung, Da-Sein für
andere. Und dieses Frauenbild ist patent
für die Gesellschaft, für die Kirche, für
die Erhaltung der bestehenden
Machtverhältnisse. Dieses Weiblichkeitsbild ist
natürlich mit positiv wirkenden Zügen
verbunden - sonst verfinge es wohl
schlechter, oder wir Frauen hätten weniger

Mühe, uns davon abzusetzen.
So wird von Frauen Selbstaufgabe

geleistet aus dem Gefühl heraus: Er
braucht mich (und allgemein: sie brauchen

mich), ich bin wichtig, ich mache
mich ihm bzw. ihnen dienstbar. Es ist dies
ein von geschlagenen Frauen durchgängig

angeführter Grund, warum sie zu den
sie misshandelnden Männern zurückkehren

wollen: Sie kehren zurück aus
dem Gefühl heraus, dass sie von ihren
Männern gebraucht werden.

Dieses Gebrauchtwerden hängt mit
der Idee der Liebe zusammen und unserem

Selbstbild. Geschlagene Frauen
bleiben von ihrer Idee der Liebe her bei
den schlagenden Männern, wie absurd
uns das auch von aussen vorkommen
mag. Aber — und das ist schon wieder
nicht mehr absurd: «Das Gefühl, dass die
Rolle der Ehefrau grenzenloses Verstehen

und aufopferndes ,Bemuttern'
beinhaltet»7, teilen wieder viele Frauen und
vielleicht noch mehr Männer.

Marianne Pletscher zitiert eine selbstsicher

aussehende Bankangestellte:
«Wir haben auch eine alte Hausärztin, zu
der ich immer ging, wenn ich die Schläge

320



behandeln lassen müsste. Und die sagte
mir schon ziemlich früh, ich solle mich
scheiden lassen. Aber da sagte ich mir
auch wieder: Schliesslich hast du aus Liebe

geheiratet, schliesslich braucht der
Mann dich .»8

Ich habe das Ideal der Weiblichkeit, zu
dem Selbstlosigkeit, Selbstaufgabe und
Opferbereitschaft gehören, ausgeführt
am Beispiel der geschlagenen Frauen.
Ich finde es in diesem Kontext besonders
eindrücklich, wie stark diese Werte
verwurzelt sind (stärker wohl, als wir noch
wissen oder wahrhaben wollen). Es lies-
sen sich analoge Beispiele aber auch aus
einem durchschnittlicheren Kontext
anführen. So erwähnt Carol Gilligan
Untersuchungen, die ebenso als Belege dienen

könnten. Im Zusammenhang mit der
Frage, wie sie die Bedeutung von Moral
erklären würde, kommt beispielsweise
bei einer Studentin eindeutig heraus:
«Pflichterfüllung und Opferbereitschaft
wiegen schwerer als das Ideal der
Gleichberechtigung und bilden einen grundlegenden

Widerspruch in ihrem Denken».9
Das Weiblichkeitsbild akzeptieren, zu

dem Unterordnung gehört, heisst auch,
sich nicht selber bestimmen und begrenzen

zu müssen. Wenn wir dieses Bild
durchbrechen, kann es schmerzhaft sein:
Wir verlieren «die Wärme und
Geborgenheit eines abhängigen Daseins. Ein
Leben in eigener Verantwortlichkeit, unter

eigenem Risiko und in selbst gewählter
Freiheit zeigt unbarmherzig die

Grenzen eigener Möglichkeiten».1(tAuch
das sind Widerstände, den Befreiungsweg

zu wagen. Die Fleischtöpfe Ägyptens

schützten mindestens sicher vor
Hunger. Oder - ein anderes Bild - ein
Gefängnis garantiert mindestens ein
Dach über dem Kopf.

Über die Unterschiedlichkeit
des Liebens und deren katastrophalen
Folgen
Die Basis für das Bild von Weiblichkeit,
das Unterordnung voraussetzt, ist die für
Frauen und Männer unterschiedliche

Forderung an die Liebesfähigkeit. Ich
möchte es nochmals betonen: «Das Konzept

der romantischen heterosexuellen
Liebe basiert auf den traditionellen
komplementären Geschlechtsrollen.»11
Zusammenfassend gesagt: Männer sind
gewöhnt, Liebe zu empfangen; Frauen sind
gewöhnt, Liebe zu geben.

Wie können wir das verändern? Frauen

lieben anders - das ist nicht nur eine
Phantasie, sondern wir haben es so
gelernt. Aber es müsste kaum so sein. Liebe,

so wie wir geprägt sind als Frauen, ist
uns wichtiger als den Männern, wir
bemühen uns mehr darum, hängen auch
mehr davon ab. Aber gerade ein solcher
Unterschied zwischen den Geschlechterrollen

ist Voraussetzung dafür, dass der
Liebe im Prozess der Frauenunterdrük-
kung eine wichtige Funktion zukommt:
Solange die Liebe im Mittelpunkt des
Frauenbildes steht, solange Frauen
mitmachen, dass sie, dass wir primär zuständig

sind für Liebe und Fürsorglichkeit,
für andere in der Liebe da sind, uns eher
selbst aufgeben als auf diese Rolle zu
verzichten, unterstützen wir das patriarchalische

Geschlechterverhältnis, sind wir
Komplizinnen.

Natürlich wirkt sich dieses private
Arrangement auch politisch aus: Wenn
Frauen nach der herrschenden Moral
«Repräsentantinnen der Liebe» sind und
Männer «Repräsentanten des Rechts im
Staat», wenn Frauen sich um der Liebe
willen nicht einmischen, den Service bieten,

damit die Männer weiter machen
können, was sie machen, wenn für Männer

die Liebe zweitrangig bleibt, sie aber
von den Frauen doch Liebe bekommen,
sie diese also nicht missen müssen, merken

Männer ihre Defizite oft gar nicht.
Das heisst aber, dass diese Aufteilung -
privat im besten Sinn noch in ein harmonisches

Gefüge gebracht - sich öffentlich
nur verheerend auswirken kann. Die
Aufteilung wirkt sich in allen Bereichen
aus, in denen Männer dominieren; andere

Werte stehen dann an erster Stelle als
Liebe, als Lebensmöglichkeit.

321



Dieser Gedankengang führt fast aus
dem Thema heraus, übersteigt das, was
ich ausführen kann. Aber diese Linie
anzudeuten, war mir sehr wichtig, denn es
zeigt sich mit aller Deutlichkeit darin,
wie wichtig es ist, dass Frauen ihre, unsere

traditionelle Rolle aufkündigen. Nur
so—über Schmerzen-wird Veränderung
möglich werden.

Selbstlosigkeit als Fremdbestimmung
Zum gängigen Bild der Frau gehört
Selbstlosigkeit mehr dazu als
Selbstbestimmung. Zwar ist «Selbstbestimmung»
kein direkt negatives Wort, aber Frauen
haben Erfahrung, wie schnell sie damit
an Grenzen kommen und kritisiert werden.

Eine sich selbstbestimmende und
-behauptende Frau wird schnell zur bösen

Frau, vor allem zur unweiblichen
Frau, was immer noch als Schimpfwort
gebraucht werden kann und uns auch
trifft. Wir sind gern «liebe Frauen», wir
werden gern akzeptiert, und wir wissen in
vielen Situationen sehr präzis, wie wir
uns zu verhalten haben, um akzeptiert zu
bleiben. Dissident, unbequem, egoistisch
sein - das ist für Frauen nicht Charakterschwäche,

sondern Arbeit, ist Widerstand

gegen die Versuchung, gefallen zu
wollen.

So verzichten wir manchmal lieber
«aus Liebe» oder, damit wir weiterhin
geliebt werden, auf Autonomie, handeln
eher gegen unsere Interessen, stellen
Ansprüche zurück, um nicht verletzt zu
werden. Wir bleiben manchmal auch
lieber in Abhängigkeit, als uns zu exponieren.

Wir stellen aber die eigenen Ansprüche
nicht nur zurück «aus Liebe»,

sondern auch oft aus Angst - aus Angst vor
Sanktionen, aus Angst, die Liebe zu
verlieren, verspottet, verlassen zu werden,
als «schlechte Frau» oder widerliche
Emanze gebrandmarkt zu werden. Dazu
kommt auch unsere Gewohnheit, die gut
gelernte Rolle, die Bequemlichkeit, die
uns neuem Verhalten verschliessen
kann.

Ich möchte hier zwei Strophen aus
dem Gedicht «Exodus» von Dorothée
Solle12 einfügen:

Als israel aus ägypten aufbrach
als die Unterdrückung ein ende nahm
als sie aufhörten sich ausbeuten zu lassen
als sie die antreiber loswurden

da hörte die Sicherheit auf
da wurde es unbequem
da sank der konsum

das volk murrt
wollte gott wir wären in ägypten

gestorben
als wir bei den fleischtöpfen sässen
und hatten brot die fülle zu essen
denn ihr habt uns in die wüste geführt
um alle verhungern zu lassen

Als israel die Selbstbestimmung wählte
statt der fremdbestimmung

als sie die wüste nahmen statt der
wohnlichen Städte

als sie die Wanderschaft vorzogen der
sesshaftigkeit
da kamen sie nicht in das land
von dem sie gesungen hatten
nichts war da mit milch und honig
da gab es einen langen marsch
und viele starben darüber

das volk fragt sich
wir müssen wissen was wir wollen

genossen
die kaufhäuser ägyptens
oder den langen marsch durch die

wüste
vierzig jähre
die permanente revolution

Die Sicherheit hört auf, es wird
unbequem, das sogenannte schöne Leben (in
Abhängigkeit und Versorgtwerden) ist
zu Ende, die Angst kommt auf, wie es
nun werden wird; denn da ist nur ein eher
allgemeines Ziel: «Frauenbefreiung».
Aber was alles dazu gehört und wie wir
uns verändern und entwickeln und leben,
das ist alles offen. Wir bekommen auch
Verletzungen ab, einige; einiges stirbt;
wir wissen nicht immer, ob es sich
gelohnt hat und vor allem die «vierzig Jah-

322



re» — das ist nicht übertrieben, der
Befreiungsweg ist sehr lang. Wir müssen
Geduld aufbringen und Geduld verlangen,

von uns und den andern. Wir brauchen

Stärkung und Offenheit.
Erst beim jetzigen Wiederlesen des

Sölle-Gedichtes fiel mir auf, dass ich für
den «Befreiungsweg von Frauen» einen
andern Gegensatz genommen habe als
denjenigen von Selbstbestimmung und
Fremdbestimmung. Ich stelle der
Selbstbestimmung die Selbstlosigkeit gegenüber.

Ist das Training von Frauen zu
Selbstlosigkeit ihre Fremdbestimmung?
Ich glaube jedenfalls, es ist eine wesentliche

Form davon. «Weg» ist ein Wort für
Entwicklung, ein anderes ist «Gebären»,
«Geburt». Ich möchte ein zweites
Gedicht lesen, das «Geburt» heisst, sich mit
dem Überwinden der Selbstentfremdung
befasst und eine Richtung anzeigt:

Am Anfang war das Wort
Und das Wort waren
Wir
Frauen.
Wir wurden zu Fleisch
Und hausten unter Männern
Und die Männer wussten Bescheid
Wir kamen nie zu uns selbst

Der Anfang wurde,
So könnte man sagen,
Verzögert.

Der äusserste Irrsinn (schrieb ich
Einmal) ist
Poetin zu sein.
Aber dies sind verrückte und heilige

Tage der
Verpflichtung.
Inmitten des Wortes
Das Wort:
Die Verantwortung zu sprechen
Anfangen zu sprechen
Den Anfang zu sprechen13

«Die ewige Frau» - eine patriarchate
Erfindung

Natürlich haben schon viele Frauen in
der letzten Zeit und durch die Jahrhunderte

immer wieder diesen Anfang
gesprochen. Je mehr wir Frauengeschichte
aufarbeiten, Verschwiegenes oder
Vergessenes aufdecken, desto mehr wissen
wir von solchen Anfängen und Aufbrüchen,

und der Zuwachs an Tradition
stärkt uns. Aber trotzdem sagen noch
und immer wieder Männer und sagen
Institutionen, Vertreter von Institutionen,
sagt zum Beispiel der Papst, wie «die
Frau» - ich brauche bewusst die
verallgemeinernde Einzahl - zu sein habe, welche

Eigenschaften gut sind, was schlecht
ist, was von ihr erwartet wird. Fremdbestimmung

ist nicht aufgehoben.
Das wiegt besonders schwer, weil wir

selber nicht klipp und klar und eindeutig
aussprechen können, wie wir sind, wie
wir sein wollen, wie unser Befreiungsweg
genau verlaufen wird. Wir können und
wollen ja auch nicht allgemein für «die
Frau» reden. Die Frau, «die ewige
Frau», ist eine patriarchale Erfindung.
Es gibt Frauen, verschiedene, an
verschiedenen Orten, in verschiedenen
Kulturen, und ihre Arbeit und ihre Aufgaben

und die Form ihrer Selbstbestimmung

sind immer wieder zu suchen und
zu entwickeln.

Die Verallgemeinerung ist eine der
Klippen auf dem Weg und die Forderung,

etwas genau zu definieren, bevor
wir genug Zeit haben, wirklich zu suchen,
wirklich unterwegs zu sein. Denn unterwegs

sein, darf nicht heissen, gleich
ankommen zu müssen — sozusagen als
Beweis, dass wir im Recht sind.

Ich möchte mich auf dem Weg zur
Selbstbestimmung in der Art und Weise
nicht immer beweisen müssen. Wir - das
«wir» ist für Frauen gemeint, die ich kenne

und zu denen ich mich zugehörig fühle

- wir wollen ja eigene Verantwortung
übernehmen, diese nicht mehr delegieren,

sondern unseren Teil wirklich über-

323



nehmen. Wir wollen uns nicht durch und
über andere - weder über Männer noch
Kinder - verwirklichen, sondern unser
Selbst, uns, so wie wir gemeint sind von
Gott bzw. von der Göttin, zu entfalten
versuchen.

Dazu brauchen wir Entfaltungs-Räume,
wollen weder vorschnell gelobt noch

disqualifiziert werden. Denn nur so können

wir unsere Entwürfe, unsere eigene
Definition, was es für uns bedeutet, eine
Frau zu sein, was es bedeutet, uns selbst
zu bestimmen, zu entwerfen versuchen.
Was es genau heisst, sollte offen bleiben,
bis wir es in Freiheit und ohne Ängste
leben können. Vielleicht lässt es sich nachher

einmal genauer beschreiben, falls es
ein Nachher gibt und wir noch genug Zeit
haben.

*
Zum Schluss und vielleicht als Anregung

möchte ich einige Bitten aussprechen:

- Versuchen Sie zuzuhören, was die
Frauen sagen und wollen. Vermeiden Sie
Ratschläge und Rezepte.

- Verlangen Sie nicht schnell klare
Konzepte. Qualifizieren Sie Unsicherheiten
nicht ab, sondern nehmen Sie diese als
Zeichen dafür, dass Frauen auf einem
Weg sind, für den es noch keine Wanderwege

oder Landkarten gibt.
- Frauenmisshandlung ist in fundamentaler

Weise an gesellschaftliche
Unterordnung gebunden. Arbeiten Sie mit an
der Abschaffung dieser Unterordnung,
wo immer Sie sie antreffen, speziell aber
auch im Rahmen der Kirche.

- Überlegen Sie, wenn Sie Männer sind,
ob Sie sich nicht im Geheimen doch
höher einschätzen, superior empfinden -
geprägt und unterstützt von der theologischen

Tradition.
- Überlegen Sie sich, wenn Sie Frauen
sind, ob Sie nicht die Neigung haben, da
Sie oft zweite sind, sich auch als zweite,
als weniger wichtige zu benehmen.

- Es wäre wichtig - gerade im kirchlichen

Kontext -, die Ideologie der
Mütterlichkeit zu hinterfragen. Die Basis die¬

ser Ideologie ist die Selbstlosigkeit.
Wenn Mütter sich selber aufgeben und
für andere leben, dann haben sie keine
Kräfte frei für ihre eigene Selbstwer-
dung.

- Das Liebesgebot ist für Frauen und
Männer (nicht grundsätzlich, aber weil
wir unterschiedlich geprägt wurden)
verschieden zu interpretieren, für Frauen:
Liebe dich selbst nicht weniger als
deinen/deine Nächsten, für Männer: Liebe
deine Nächste wie dich selbst.

«Damit sie Leben haben», heisst das
Motto, unter dem auch dieser Beitrag
steht. Damit wir alle Leben haben, habe
ich diese Anregungen gemacht. Ohne
Rollenveränderung, ohne dass Liebe in
allen Bereichen wirksam und nicht
weiterhin an Frauen delegiert wird und
daneben die Vernichtungs- und
Zerstörungsarbeit weiterläuft - dem Todesgesetz

und nicht dem Liebes- und Lebensgesetz

verpflichtet -, kann niemand von
uns mehr Leben haben.

1 Christina Thürmer-Rohr, Unterwegs zu einer
neuen Feministischen Wissenschaft, in: A-Bulletin,
Zürich Februar 1987, S.2.
2 Katharina Belser, Liebe - ein Mythos des
Patriarchats? in: Bulletin für Feministische Wissenschaft,

Bern, 1/85, S. 17.
3 Thürmer-Rohr, a.a.O., Januar 1987, S.4.
4 Vgl. a.a.O., und: Thürmer-Rohr, Vagabundinnen.

Feministische Essays, Berlin 1987.
5 Margrit Brückner, Die Liebe der Frauen. Über
Weiblichkeit und Misshandlung, Frankfurt am
Main 1983, S.9f.
6 Brückner, a.a.O., S.22.
7 Brückner, a.a.O., S.59.
8 Marianne Pletscher, Weggehen ist nicht so
einfach. Gewalt gegen Frauen in der Schweiz. Gespräche

und Informationen, Zürich 1977, S.13.
9 Carol Gilligan, Die andere Stimme, Lebenskonflikte

und Moral der Frau, München 1984, S.84.
10 Brückner, a.a.O., S.71.
11 Belser, a.a.O., S. 17.
12 In: Die revolutionäre Geduld. Gedichte, Berlin
1974, S.12f.
13 Barbara Starrett, Ich träume weiblich. Essays
und Gedichte, München 1978, S.141.

324


	Zwischen Selbstlosigkeit und Selbstbestimmung - Widerstände auf dem Befreiungsweg der Frauen

