Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 10

Artikel: Zweierlei Kirche auf den Philippinen
Autor: Locher, Clemens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Clemens Locher

Zweierlei Kirche auf den Philippinen

Unter dem Titel «L.’image brisée de Co-
ry» veroffentlichte «Le Monde» am 11.
September einen Artikel zur Lage auf
den Philippinen nach dem blutigen
Putschversuch vom 28. August. Der Au-
tor, Philippe Pons, stellt fest, dass Cory
Aquinos Popularitdt am Schwinden ist.
Er schreibt u.a.:

«Frau Aquino bleibt unangreifbar: Sie
hat ihr Image des Opfers, der aufrichti-
gen, mutigen Witwe von Ninoy gewahrt.
Aber der grosse Traum, der sie getragen
hat, die Hoffnungen auf Gerechtigkeit,
auf eine Moralisierung des politischen
Lebens, die sich um ihren Namen herum
kristallisiert haben, sind verflogen.»

Tatséchlich sind die grossen Probleme
des Landes in den gut anderthalb Jahren
seit der «Februarrevolution» von 1986
nicht nur dieselben geblieben, die Aus-
sichten auf gangbare, wirksame Losun-
gen haben sich sogar verschlechtert.
Nach wie vor leben 70 Prozent der Filipi-
nos unterhalb der Armutsgrenze, kon-
zentrieren sich Besitz und Macht in den
Hinden weniger (das am 27. Juli konsti-
tuierte «demokratische» Parlament be-
steht in seiner Mehrheit aus Grossgrund-
besitzern); von einer Landreform, die
diesen Namen verdient, ist man weit ent-
fernt; die militarische und wirtschaftliche
Abhingigkeit von den USA besteht un-
vermindert fort (zumal angesichts einer
Auslandsschuld von 28 Milliarden Dol-
lar), und das Leben der breiten Masse
des Volkes ist nicht etwa sicherer gewor-
den, sondern — mit zunehmendem Ter-
ror von « Vigilantes»-Biirgerwehren, Pri-
vatarmeen und gewalttédtigen religiosen
Sekten — von Tag zu Tag stdrker be-
droht.! Dies gilt besonders fiir die Gebie-

290

te, in denen es starke, engagierte Volks-
bewegungen gibt, die sich z.B. fur die
Rechte der Landarbeiter und fiir die
Verteilung von Grund und Boden einset-
zen. Angesichts ihrer politischen Schwa-
che ist Frau Aquino zunehmend unter
den Druck der Rechten, der Militérs, der
Anti-Kommunisten und der Anwaélte be-
waffneter «Selbstverteidigung» geraten,
hinter denen wohl auch CIA-Berater
und US-Militarinteressen stehen diirf-
ten.

Wie verhalt sich die katholische Kirche
in dieser Situation, eine Kirche, zu der 85
Prozent der Filipinos gehoren und wel-
che die «Rosenkranzrevolution» der
tiefglaubigen Prasidentin bekanntlich
aktiv mitgetragen hat? Ich habe versucht,
den fiir die Philippinen reichlich fliessen-
den Nachrichten- und Informations-
strom? einigermassen zu sichten und ein
paar mir bedeutsam scheinende Ereig-
nisse bzw. Aspekte herauszugreifen.
Wichtig war fiir mich besonders ein Ge-
sprach, das ich im Juni mit dem philippi-
nischen Priester und Theologen Edicio
(Ed) de la Torre (vgl. Kasten) fiihren
konnte.

Bischofliche Parteipolitik

Mit dem «Church Situationer» vom ver-
gangenen Juli® wird man sagen konnen,
dass sich die Lage der Kirche in den letz-
ten Monaten durch zwei Trends charak-
terisieren lasst: 1. die zunehmende Re-
pression von Armee und «Biirgerweh-
ren» («Vigilantes») gegen Glaubige, Or-
densleute und Priester, die im Sinne ei-
ner «Option fiir die Armen» an der Basis
titig sind; 2. die «engen Beziehungen»
(bzw. gar die «totale Identifikation»)



P. Edicio de la Torre SVD

Edicio (Ed) de la Torre, geboren 1943, ist Mit-
glied der «Gesellschaft des gottlichen Wortes»
(Steyler Missionare, SVD). 1964 lehnte er ein
Angebot, fiir mehrere Jahre in Rom Theologie
zu studieren, ab, weil er bewusst ein philippini-
scher Theologe werden wollte. Im Anschluss an
seine theologischen und politischen Studien leb-
te und arbeitete er auf dem Lande und half Bau-
ern sowie Landarbeitern, sich politisch zu orga-
nisieren.

Nachdem er zunichst mit «reformistischen»
Ansatzen sympathisiert hatte, schloss er sich im-
mer mehr dem wachsenden Widerstand von Ar-
beitern, Bauern und Studenten gegen das Mar-
cos-Regime an, das sich ab 1965 zu etablieren
begann. Zusammen mit anderen Theologen und
Ordensleuten griindete er im Februar 1972 die
Organisation «Christians for National Libera-
tion» (CNL), deren erster Vorsitzender er wur-
de und die dann 1973 an der Griindung der Un-
tergrundbewegung «United Democratic Front»
(UDF) beteiligt war. Im September 1972 pro-
klamierte Prasident Marcos das Kriegsrecht. Ed
de la Torre ging in den Untergrund. Im Dezem-
ber 1974 wurde er wegen angeblicher Subver-
sion verhaftet und verbrachte mehr als fiinf Jah-
re im Gefédngnis. Im April 1980 kam er unter
starkem internationalem Druck frei, jedoch mit
der Auflage, ins Ausland zu gehen. Nach Stu-
dien in Rom und Léwen kehrte er bereits nach
etwa einem Jahr in sein Land zuriick, um reli-
gionssoziologische Feldforschung betreiben zu
konnen. Im April 1982 wurde er ein zweites Mal
inhaftiert, nach Marcos‘ Sturz jedoch am 1. Mérz
1986 aus der Haft entlassen.

Ed de la Torre ist nicht nur Priester, sondern
auch Maler und Dichter. Unter dem Titel «Tou-
ching Ground, Taking Root» (etwa: «Boden be-
kommen, Wurzeln schlagen») veréffentlichte er
1986 eine Sammlung von Aufsitzen, Briefen,
Gedichten und Interviews mit «theologischen
und politischen Reflexionen zum philippini-
schen Kampf» (Edicio de la Torre, Touching
Ground, Taking Root. Theological and Political
Reflections on the Philippine Struggle, hg. von
The Catholic Institute for International Rela-
tions (CIIR), 22 Coleman Fields, London NI
7AF, in association with: The British Council of
Churches, 2 Eaton Gate, London SW 1). -C.L.

zwischen der grossen Mehrheit der Bi-
schofe und der Regierung von Cory Aqui-
Ho.

Die derzeitige Haltung der Bischofs-
konferenz lasst sich exemplarisch daran
ablesen, wie sie mit den zwei gegenwartig
wohl brisantesten Fragen philippinischer

Innenpolitik — Landreform und «Vigi-
lentes» — umgegangen ist. In ihrem vom
14. Juli datierten Hirtenbrief zur Land-
reform («Pastoral Exhortation on Agra-
rian Reform: ,Thirsting for Justice‘»)*
befiirworten die Bischofe zwar deutlich
«eine Landreform, die so umfassend ist
wie nur moglich»; entschieden prangern
sie Armut und soziale Ungleichheit als
«nationalen Skandal ersten Ranges» an;
aber sie halten es zugleich auch fiir notig,
ihre Gldubigen zum «Realismus» aufzu-
fordern («Kein Programm, das die finan-
ziellen und verwaltungstechnischen
Moglichkeiten der Regierung tibersteigt,
kann Erfolg haben.») und die landlosen
Bauern davor zu warnen, sich das Land
im voraus «auf ungerechte, gewaltsame
Weise» anzueignen. Wenn man bedenkt,
dass die Verabschiedung eines effektiven
Landreformgesetzes durch das jetzige
Parlament einem Wunder gleichkéame,
muss man diese beschwichtigenden Wor-
te der Bischofe eben doch als Wasser auf
die Miihlen der Reformgegner bewerten.
Dazu passt auch, dass es die Bischofe bei
ihrer Juli-Konferenz — entgegen eigenen
Ankiindigungen — versaumt haben, zur
Frage der mordenden, vergewaltigen-
den, brandschatzenden und pliindernden
«Blurgerwehren» Stellung zu nehmen
und diese klar zu verurteilen. Es ist be-
kannt, dass die Bischofe in dieser Frage
geteilt sind: Das Meinungsspektrum
reicht von entschiedener Ablehnung die-
ser Terrorbanden bis zu deren mehr oder
weniger deutlichen Unterstiitzung.

Nach Einschitzung von Pater Ed de la
Torre neigen etwa 80 Prozent der katho-
lischen Bischofe zum Konzept der «Elite-
demokratie», d.h. zur Herrschaft einiger
wirtschaftlich maéchtiger und politisch
tonangebender Clans; das neue philippi-
nische Parlament widerspiegelt dieses
Konzept. Die Bischofe hatten sich friiher
mit Marcos arrangiert — jedenfalls bis
kurz vor seinem Sturz —; in Erklarungen
zu den Parlamentswahlen vom 11. Mai
haben sie sich hinter Frau Aquinos Regie-
rungskoalition Lakas ng Bansa («<Macht

291



des Volkes», «People’s Power») gestellt.
Besonders deutlich wird diese Option in
den unzéhligen offentlichen Erkldrungen
von Kardinal Jaime L. Sin von Manila. Er
gilt als Ratgeber Corazon Aquinos und
setzt damit im Grunde eine Art von kirch-
licher Einflussnahme im politischen Be-
reich fort, die er in einem Interview von
1983 in bezug auf sein Verhaltnis zu
Marcos so formulierte: «Ich habe Marcos
gesagt, dass wir einander nicht in die Au-
‘gen sehen, sehr wohl aber Hand in Hand
arbeiten konnen.»’ Zweifellos konnen
die Bischofe diese Art von Politik heute
mit besserem Gewissen betreiben — sind
sie doch nicht mehr mit einem Diktator
kompromittiert, sondern als «Helden der
Februarrevolution» ausgewiesen...
Progressive kirchliche Kreise halten
die politische Einstellung von Kardinal
Sin fiir inkonsistent. Denn einerseits be-
treibt er selber Parteipolitik, indem er
unzweideutig Politiker einer bestimmten
Partei unterstiitzt, etwa in seinem Wahl-
aufruf vor den Kongresswahlen, und an-
dererseits warnt er Priester, Ordensleute
und kirchliche Mitarbeiter davor, sich in
den Volksbewegungen politisch zu beta-
tigen.® Ebenso widerspriichlich ist es
wohl, wenn sich die Bischofe zwar fiir
Gewaltlosigkeit stark machen, aber zu-
gleich offen eine Regierung unterstiit-
zen, die nicht bereit ist; auf das Repres-
sionsinstrument der beruchtigten «Biir-
gerwehren» zu verzichten, eine Regie-
rung auch, welche die Militars bisher we-
der fur Putschversuche noch fir Men-
schenrechtsverletzungen zur Verantwor-
tung gezogen hat. Miisste sich die Amts-
kirche — statt von ihrer dngstlichen Sorge
um Gewaltlosigkeit — nicht zuallererst
von der Frage bedrangen lassen, «wie die
strukturelle Gewalt der bestehenden
Herrschafts- und Ausbeutungsverhalt-
nisse iiberwunden werden»’ kann? Die
Amtskirche miisste auch bedenken, dass
sie mit Erklarungen gegen das politische
Engagement von Priestern und Ordens-
leuten diese leicht der auf den Philippi-
nen allgegenwirtigen Verdachtigung

292

aussetzt, sie seien « Kommunisten».

Das Politikverstandnis der Mehrheit
der Hierarchie zeigt sich auch in der Art
und Weise, wie die Bischofe — unter-
stiitzt von Opus-Dei-Experten® — auf die
Kommission Einfluss nahmen, welche die
am 2. Februar 1987 vom Volk gebilligte
neue Verfassung auszuarbeiten hatte. Es
ist den Bischofen namlich gelungen,
«klassische» Postulate des kirchlichen
Lehramts — wie das Verbot der Abtrei-
bung und der «kiinstlichen» Geburten-
kontrolle — im Text des Grundgesetzes
unterzubringen. Ebenso vermisst man
dort die Erwahnung der Moglichkeit ei-
ner zivilen Ehescheidung. Vermutlich
hat Ed de la Torre recht, wenn er diese
Art von «Durchsetzung der katholischen
Lehre» im Blick auf die Zukunft der Kir-
che fiir kontraproduktiv hilt. Ubrigens
hatten sich die Delegierten der Bischofe
und derjenige des Opus Dei in der Ver-
fassungskommission sogar darauf geei-
nigt, die Aufhebung der Trennung von
Kirche und Staat vorzuschlagen und in
der neuen Verfassung statt dessen die
«Zusammenarbeit» von Kirche und
Staat verankern zu lassen. Auch wenn
dieser Vorschlag politisch keine Chance
hatte, so verrdt er doch tatsiachlich eine
gewisse Mentalitit...

Pater Ed de la Torre fragt sich, ob hin-
ter der Bemithung der Bischofe, alles und
jedes unter ihre Kontrolle zu bekommen
— natiirlich auch innerhalb der Kirche —,
ein Glaubensproblem stehen konnte:
«Vielleicht besteht das eigentliche Pro-
blem unserer Bischofe darin, dass sie in
ihrem tiefsten Grund gar nicht mehr
glauben.» Denn, so argumentiert mein
Gesprichspartner, wenn man einen star-
ken Glauben habe, brauche man auch
keine Angst zu haben, dass er Probleme
und Schwierigkeiten bewiltigen konne,
dass er Einflissen von aussen — z.B. vom
Marxismus — nicht einfach schutzlos aus-
gesetzt sei, dass die Christen in der Be-
gegnung mit anderen Religionen und
Weltanschauungen nicht zum vornherein
unterlegen seien... Und Ed de la Torre



erinnert in diesem Zusammenhang an
das Jesuswort: «Wer sein Leben retten
will, wird es verlieren; wer aber sein Le-

ben um meinetwillen verliert, der wird es
retten» (Lk 9,34).

Wenn ein Bischof Stellung bezieht...

Freilich: Auch unter der Mehrheit der
Bischofe gibt es solche, die ihre wegen ih-
res sozialen Engagements verunglimpf-
ten Priester, Ordensleute und kirchli-
chen Mitarbeiter in Schutz nehmen und
mutig Stellung beziehen, wenn die Men-
schenrechte verletzt werden. Es ist hier
nicht moglich, auch nur kurz mit Fakten
zu belegen, welchen Gefahren engagier-
te Kirchenglieder auf den Philippinen
ausgesetzt sind. Bischofe, Priester und
Laien werden als « Kommunisten» ver-
dachtigt, erhalten anonyme Todesdro-
hungen, werden von der Armee iber-
wacht bzw. verhaftet. Drei kirchliche
Mitarbeiter wurden zwischen Ende Junit
und Ende Juli von paramilitdrischen
Banden brutal umgebracht. Bischof An-
tonio Y. Fortich von Bacolod auf der
konfliktreichen Zuckerinsel Negros ist
der Typ eines mutigen Oberhirten, der
sich schon seit Jahren zum Anwalt der
Zuckerarbeiter gemacht und gegen Men-
schenrechtsverletzungen protestiert hat.
Mit seinen 74 Jahren gilt er trotzdem
nicht als progressiv, sondern als gemas-
sigt. Aber er unterstiitzt die Bildung von
Basisgemeinden und prangert Unrecht
furchtlos an.

Am Beispiel von Bischof Fortich lasst
sich aber auch zeigen, wieviel an person-
lichem Risiko ein solches Auftreten mit
sich bringt. Bereits im Januar 1985 war
seine Residenz — wohl von Militars —
durch Brandstiftung zertort worden. Im
Februar 1987 hing vor seinem Haus ein
grosses Transparent mit der Aufschrift:
«Unterstiitzt keine Priester und Nonnen,
die dem Kommunismus folgen.» Die In-
sel Negros scheint von den USA zu einer
«Pilotprovinz» fur eine umfassende Auf-
standsbekdmpfung im Rahmen ihrer so-
genannten «Low Intensity Conflict Stra-

tegy» (LIC) erklart worden zu sein — an-
gesichts der alarmierenden Stirke der
Rebellen der «New People‘s Army»
(NPA) und angesichts der auf der Insel
seit langem schwelenden Auseinander-
setzungen um eine Landreform. Auch
darauf reagierte der Bischof in einem
Hirtenbrief, der am 5. April in allen Kir-
chen seiner Didzese verlesen wurde.

In diesem Dokument verurteilte der
Bischof das Militdr wegen seiner «orga-
nisierten, fortdauernden Propaganda-
kampagne, um die Kirche mit der radika-
len Linken in Verbindung zu bringen».
Er verteidigte 35 Priester seiner Diozese
gegen den in der «Manila Times» vom
14. Mérz erhobenen Vorwurf, sie hatten
der philippinischen KP und der NPA den
Gefolgschaftseid geleistet. Mit eindeuti-
ger Anspielung auf die amerikanische
«LIC»-Strategie warnte er das Militar
davor, «sich denjenigen als Werkzeug
zur Verfiigung zu stellen, die Aufstands-
probleme in Lindern der Dritten Welt
damit unterdriicken wollen, dass sie Ein-
heimische in blutiger Konfrontation in
kleinen, fortdauernden Konflikten ge-
geneinander kampfen lassen». Bei der
Verlesung des Hirtenbriefs sollen viele
Geschéftsleute und Zuckerpflanzer die
Kirchen verlassen haben.’ In einem An-
fang Mai erschienenen Interview erklarte
der Bischof ausserdem: »Wenn man die
Arbeit mit den Armen und die Verteidi-
gung ihrer Menschenrechte mit Kommu-
nismus gleichsetzt, was sollen wir dann
tun, um nicht als Kommunisten bezeich-
net zu werden?» 1°

Gewissen Leuten war Bischof Fortich
offenbar zu weit gegangen: Am 28. April
wurde kurz nach Mitternacht eine Split-
tergranate in den Hof des Bischofshauses
geschleudert. Sie explodierte nur ein
paar Meter vom Schlafzimmer des Bi-
schofs entfernt. Eine rechtsextreme Or-
ganisation namens «Kristiano Kontra
Komunismo» (KKK, «Christen gegen
den Kommunismus») bekannte sich zu
dem Anschlag. Dieses Attentat gegen ei-
nen offiziellen Kirchenvertreter bedeu-

293



tet — selbst verglichen mit dem, was un-
ter Marcos «iiblich» war — eine klare Es-
kalation der Gewalt. In den folgenden
Monaten erhielt Bischof Fortich viel Un-
terstiitzung von den Priestern seiner Dio-
zese. Rechtsgerichtete Kreise auf Negros
horten aber nicht auf, ihn als «k Kommuni-
stenschmeichler» zu beschimpfen — was
den Bischof freilich nicht davon abhielt,
in der Offentlichkeit auch weiter gegen
die zunechmende Zahl von Menschen-
rechtsverletzungen zu protestieren.

Christen in den Volksbewegungen

Pater Edicio de la Torre ist auf den Phi-
lippinen eines der prominentesten Mit-
glieder der christlichen Basisbewegung.
Er zahlt sich selbst zu den vielen Christen
— Laien, Ordensschwestern, Priester, et-
wa 20 Prozent der Bischofe —, die an der
Seite der Volksbewegung stehen, deren
Mitgliederzahl von Ed de la Torre auf bis
zu drei Millionen geschitzt wird. Mit ih-
rem Engagement praktizieren die Ba-
sischristen eine andere Politik als die
Mehrheit der Hierarchie. Es geht um
«popular politics», deren Ziel es ist, das
gedemiitigte Volk endlich zu «ermaéchti-
gen» («to empower»). Ed de la Torre sieht
darin «eine gute Art von Politik; es ist
das, was die Kirche tun sollte». Aber die
Beteiligung einer kirchlichen Basis an
den Volksbewegungen kam fiir ihn auch
iberraschend, «wie eine Gnade». Und
gerade dieses Engagement erklare die
Virulenz der antikommunistischen At-
tacken gegen die Kirche: Ohne dieses
Engagement konnte man die Mitglieder
der Volksbewegungen namlich viel leich-
ter als «allesamt Kommunisten und Mar-
xisten» abstempeln und sie damit isolie-
ren; aber nun lasse sich nicht bestreiten,
dass diese Basisbewegung «in die religio-
se Kultur der Filipinos hineinpasst, in der
Ethik und Religiositdt immer noch ver-
bunden sind».

Die Christen sind also ein Teil dieser
Volksbewegungen, aber eben nur ein
Teil, wie Ed de la Torre betont. Sie ler-
nen hier eine neue Prisenz von Kirche.

294

Sie lernen, ihren Glauben der Herausfor-
derung durch Andersdenkende auszu-
setzen. Sie lernen, sich in einer Bewe-
gung zu engagieren, in -der nicht alles
«vollkommen» ist; sie lernen, Koalitio-
nen einzugehen und «in einer pluralisti-
schen Gesellschaft zu leben, ohne ihre ei-
gene Sicht von Moral dem Ganzen auf-
notigen zu wollen». Ed de la Torre erin-
nert in diesem Zusammenhang daran,
dass es in seinem Land eine beachtliche
Zahl von Moslems gibt, aber auch An-
hénger von Stammesreligionen; sie alle
seien von der christlichen Mehrheitsreli-
gion diskriminiert worden.

In diesem Zusammenhang stellt sich
natiirlich auch die Frage nach dem Zu-
sammengehen von Christen und Marxi-
sten im Kampf fiir eine neue Gesell-
schaft. Am Beispiel von Bischof Fortich
und seiner Mitarbeiter wurde schon
deutlich, dass wer immer sich auf den
Philippinen fiir Gerechtigkeit einsetzt,
riskiert, als « Kommunist» beschimpft zu
werden. Aber, so fiigt Ed de la Torre bei,
unter engagierten Leuten kursiere auch
der folgende Scherz: «Wenn man nicht
als Kommunist verschrieen ist, so ist dies
wohl ein Zeichen, dass man politisch
tiberhaupt nichts tut, was von Bedeutung
ware...«. Viele Christen, etwa unter den
«Christians for National Liberation»,
hitten keine Schwierigkeiten, im Kon-
takt mit Kommunisten zu stehen. Gleich-
zeitig betonten sie aber auch: «Man
braucht nicht Kommunist zu sein, um
Revolutiondr zu sein!» Der Einsatz fiir
eine «Revolution», d.h. fiir einen radika-
len gesellschaftlichen Wandel, sei auch
vom christlichen Glauben her ableitbar;
das Christentum lasse sich nicht einfach
auf eine konservative oder eine reformi-
stische Politik reduzieren. Allerdings
wiirden diese Christen auch nicht be-
haupten, ihre Art christlichen Engage-
ments sei die einzig mdgliche. Ubrigens,
so erzahlt Ed de la Torre, seien viele
Kommunisten nur deshalb Kommuni-
sten geworden, weil sie in ihrem vom Ge-
wissen diktierten Engagement gegen die



Marcos-Diktatur keine andere Moglich-
keit gesehen hétten; von einer Moglich-
keit, «gleichzeitig Christ und Revolutio-
nér zu sein», hitten sie damals nichts ge-
ahnt, obwohl das Christentum fiir sie tief
mit ihrer eigenen Identitdt verbunden
war.

Kirche der Armen

In dieser Volksbewegung, so ergianzt Ed
de la Torre, begegnet man auch der Kir-
che der Armen. Primir geht es dabei
nicht um die «vorrangige Option der Kir-
che fiir die Armen». Primar ist vielmehr
die Erfahrung, dass da Menschen — z.B.
in den Bauernorganisationen — sind, die
sagen: «In Verbindung mit unserem An-
liegen der Landreform, mit unserem An-
liegen einer echten ,popular democracy*
wollen wir auch unser Recht anmelden,
Kirche zu sein!» Eine Option der Armen
fiir die Kirche also, meint Ed de la Torre
— und ein grosses Zeichen der Hoffnung.

Diese Einheit von Politik, Glauben
und Theologie macht Ed de la Torre an
einem weiteren Beispiel deutlich. In den
armen Basisgemeinden auf dem Lande
sei die Frage virulent geworden, ob man
auch mit Reis — dem Grundnahrungs-
mittel der philippinischen Bevolkerung
— statt mit dem Luxusartikel Brot die
Eucharistie feiern konne. Tédte man es, so
konnte man den Bezug zwischen Liturgie
und Leben, zwischen Glauben und Poli-
tik, zwischen Sakrament und Landre-
form mit Hinden greifen. Man wiirde
namlich entdecken, dass der Gross-
grundbesitzer und der landlose Pichter,
der jenem eine Pacht von etwa 60 Pro-

zent der Reisernte abliefern muss, mit
Reis gewiss nicht am gleichen Tisch die
Eucharistie feiern konnten.

1 Die Probleme, auf die Cesar Taruga in dieser
Zeitschrift hingewiesen hat («Perspektiven der phi-
lippinischen Befreiungsbewegung», in: NW 1986,
S. 364-367), bleiben also bestehen.

2 Ich danke der «Gruppe Schweiz-Philippinen»
(Sekretariat: Bickerstr. 25, 8004 Ziirich) fiir den
Zugang zu der von ihr gesammelten reichen Doku-
mentation.

3 Der «Church Situationer» ist ein hektographier-
tes Monatsbulletin, in dem alle kirchlich relevanten
Nachrichten aus der philippinischen Presse zusam-
mengestellt sind (Hg.: Contak Philippines, Church
Office for International Relations and New Analy-
sis Network, Rm 703-A Culmat Building, 127-133
E. Rodriguez Ave., Quezon City, Philippines).

4 Deutsche Ubersetzung in: «Weltkirche» (Miin-
chen), Heft 6, 1987, 5. ldsu—loL.

5 Mr. & Mrs. Magazine, Dec. 2, 1983, S. 11; hier zit.
nach: Zeichen der Zeit. Die philippinischen Kir-
chen in den Herausforderungen der Gegenwart, hg.
von der Aktionsgruppe Philippinen e.V. (Postfach
32, D-5444 Polch), April 1986, S. 39.

6 Vgl. besonders den «Katechismus iiber die poli-
tische Betitigung von Priestern», hg. von Kardinal
Sin, den Weihbischéfen von Manila und dem Prie-
sterrat der Erzditzese (13. Mérz 1987); in deut-
scher Ubersetzung teilweise abgedruckt in: Katho-
lische Missionen 1987/4, S. 1291.; vgl. auch den Hir-
tenbrief der philippinischen Bischdfe vom 26. Janu-
ar 1987 (franzosische Ubersetzung in: La Docu-
mentation Catholique No. 1941, 7. Juni 1987, S.
612f.).

7 Zeichen der Zeit (s.0. Anm. 5), S. 9.

8 Vgl. Publik-Forum Nr. 12/13, 3. Juli 1987, S. 6
und 8.

9 Hauptquellen: Tageszeitung «Daily Star» (Ba-
colod City) vom 4./5. April 1987 (Hirtenbrief von
Bischof Fortich); Philippinen-Informationen, hg.
von der Aktionsgruppe Philippinen e.V., Nr. 34,
Mai 1987, S. 10f.

10 Zit. nach der Wochenzeitschrift « Veritas» (Ma-
nila) vom 6. Mai 1987 (Ubersetzung C.L.).

Weil die Kirchen in den kapitalistischen Lindern immer eng mit den herrschenden Klassen ver-
bunden waren und die Klassenherrschaft religios zu rechtfertigen versuchten, mussten sich die
Unterdriickten in ihrem Befreiungskampf auch gegen die Kirchen wenden und den Atheismus zu
einem Element ihrer Ideologie machen. Genau diese Kirchenkritik und dieser Atheismus wird
dann zum Vorwand genommen, die Bindungen von Teilen der Kirche an die herrschende Aus-
beuter- und Unterdriickerordnung zu festigen. Dies ist ein verhdngnisvoller Teufelskreis, der
wahrscheinlich nur mit dem biblischen Begriff der Verstockung addquat beschrieben werden

kann.

(Carl Ordnung, Feindbild und Friedenshoffnung, Berlin 1985, S. 113)

295



	Zweierlei Kirche auf den Philippinen

