
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 10

Artikel: Zweierlei Kirche auf den Philippinen

Autor: Locher, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Clemens Locher

Zweierlei Kirche auf den Philippinen

Unter dem Titel «L'image brisée de Cory»

veröffentlichte «Le Monde» am 11.

September einen Artikel zur Lage auf
den Philippinen nach dem blutigen
Putschversuch vom 28. August. Der Autor,

Philippe Pons, stellt fest, dass Cory
Aquinos Popularität am Schwinden ist.
Er schreibt u.a.:

«Frau Aquino bleibt unangreifbar: Sie
hat ihr Image des Opfers, der aufrichtigen,

mutigen Witwe von Ninoy gewahrt.
Aber der grosse Traum, der sie getragen
hat, die Hoffnungen auf Gerechtigkeit,
auf eine Moralisierung des politischen
Lebens, die sich um ihren Namen herum
kristallisiert haben, sind verflogen.»

Tatsächlich sind die grossen Probleme
des Landes in den gut anderthalb Jahren
seit der «Februarrevolution» von 1986
nicht nur dieselben geblieben, die
Aussichten auf gangbare, wirksame Lösungen

haben sich sogar verschlechtert.
Nach wie vor leben 70 Prozent der Filipinos

unterhalb der Armutsgrenze,
konzentrieren sich Besitz und Macht in den
Händen weniger (das am 27. Juli konstituierte

«demokratische» Parlament
besteht in seiner Mehrheit aus Grossgrundbesitzern);

von einer Landreform, die
diesen Namen verdient, ist man weit
entfernt; die militärische und wirtschaftliche
Abhängigkeit von den USA besteht
unvermindert fort (zumal angesichts einer
Auslandsschuld von 28 Milliarden Dollar),

und das Leben der breiten Masse
des Volkes ist nicht etwa sicherer geworden,

sondern — mit zunehmendem Terror

von «Vigilantes»-Bürgerwehren,
Privatarmeen und gewalttätigen religiösen
Sekten — von Tag zu Tag stärker
bedroht.1 Dies gilt besonders für die Gebie¬

te, in denen es starke, engagierte
Volksbewegungen gibt, die sich z.B. für die
Rechte der Landarbeiter und für die
Verteilung von Grund und Boden einsetzen.

Angesichts ihrer politischen Schwäche

ist Frau Aquino zunehmend unter
den Druck der Rechten, der Militärs, der
Anti-Kommunisten und der Anwälte
bewaffneter «Selbstverteidigung» geraten,
hinter denen wohl auch CIA-Berater
und US-Militärinteressen stehen dürften.

Wie verhält sich die katholische Kirche
in dieser Situation, eine Kirche, zu der 85
Prozent der Filipinos gehören und welche

die «Rosenkranzrevolution» der
tiefgläubigen Präsidentin bekanntlich
aktiv mitgetragen hat? Ich habe versucht,
den für die Philippinen reichlich fliessenden

Nachrichten- und Informationsstrom2

einigermassen zu sichten und ein
paar mir bedeutsam scheinende Ereignisse

bzw. Aspekte herauszugreifen.
Wichtig war für mich besonders ein
Gespräch, das ich im Juni mit dem philippinischen

Priester und Theologen Edicio
(Ed) de la Torre (vgl. Kasten) führen
konnte.

Bischöfliche Parteipolitik
Mit dem «Church Situationer» vom
vergangenen Juli3 wird man sagen können,
dass sich die Lage der Kirche in den letzten

Monaten durch zwei Trends
charakterisieren lässt: 1. die zunehmende
Repression von Armee und «Bürgerwehren»

(«Vigilantes») gegen Gläubige,
Ordensleute und Priester, die im Sinne
einer «Option für die Armen» an der Basis
tätig sind; 2. die «engen Beziehungen»
(bzw. gar die «totale Identifikation»)

290



P. Edicio de la Torre SVD
Edicio (Ed) de la Torre, geboren 1943, ist
Mitglied der «Gesellschaft des göttlichen Wortes»
(Steyler Missionare, SVD). 1964 lehnte er ein
Angebot, für mehrere Jahre in Rom Theologie
zu studieren, ab, weil er bewusst ein philippinischer

Theologe werden wollte. Im Anschluss an
seine theologischen und politischen Studien lebte

und arbeitete er auf dem Lande und half Bauern

sowie Landarbeitern, sich politisch zu
organisieren.

Nachdem er zunächst mit «reformistischen»
Ansätzen sympathisiert hatte, schloss er sich
immer mehr dem wachsenden Widerstand von
Arbeitern, Bauern und Studenten gegen das
Marcos-Regime an, das sich ab 1965 zu etablieren
begann. Zusammen mit anderen Theologen und
Ordensleuten gründete er im Februar 1972 die
Organisation «Christians for National Liberation»

(CNL), deren erster Vorsitzender er wurde

und die dann 1973 an der Gründung der
Untergrundbewegung «United Democratic Front»
(UDF) beteiligt war. Im September 1972
proklamierte Präsident Marcos das Kriegsrecht. Ed
de la Torre ging in den Untergrund. Im Dezember

1974 wurde er wegen angeblicher Subversion

verhaftet und verbrachte mehr als fünf Jahre

im Gefängnis. Im April 1980 kam er unter
starkem internationalem Druck frei, jedoch mit
der Auflage, ins Ausland zu gehen. Nach
Studien in Rom und Löwen kehrte er bereits nach
etwa einem Jahr in sein Land zurück, um
religionssoziologische Feldforschung betreiben zu
können. Im April 1982 wurde er ein zweites Mal
inhaftiert, nach Marcos' Sturz jedoch am 1. März
1986 aus der Haft entlassen.

Ed de la Torre ist nicht nur Priester, sondern
auch Maler und Dichter. Unter dem Titel «Touching

Ground, Taking Root» (etwa: «Boden
bekommen, Wurzeln schlagen») veröffentlichte er
1986 eine Sammlung von Aufsätzen, Briefen,
Gedichten und Interviews mit «theologischen
und politischen Reflexionen zum philippinischen

Kampf» (Edicio de la Torre, Touching
Ground, Taking Root. Theological and Political
Reflections on the Philippine Struggle, hg. von
The Catholic Institute for International Relations

(CIIR), 22 Coleman Fields, London Nl
7AF, in association with: The British Council of
Churches, 2 Eaton Gate, London SW 1). C.L.

zwischen der grossen Mehrheit der
Bischöfe und der Regierung von Cory Aquino.

Die derzeitige Haltung der
Bischofskonferenz lässt sich exemplarisch daran
ablesen, wie sie mit den zwei gegenwärtig
wohl brisantesten Fragen philippinischer

Innenpolitik — Landreform und «Vigi-
lentes» — umgegangen ist. In ihrem vom
14. Juli datierten Hirtenbrief zur
Landreform («Pastoral Exhortation on Agrarian

Reform: ,Thirsting for Justice'»)4
befürworten die Bischöfe zwar deutlich
«eine Landreform, die so umfassend ist
wie nur möglich»; entschieden prangern
sie Armut und soziale Ungleichheit als
«nationalen Skandal ersten Ranges» an;
aber sie halten es zugleich auch für nötig,
ihre Gläubigen zum «Realismus»
aufzufordern («Kein Programm, das die
finanziellen und verwaltungstechnischen
Möglichkeiten der Regierung übersteigt,
kann Erfolg haben.») und die landlosen
Bauern davor zu warnen, sich das Land
im voraus «auf ungerechte, gewaltsame
Weise» anzueignen. Wenn man bedenkt,
dass die Verabschiedung eines effektiven
Landreformgesetzes durch das jetzige
Parlament einem Wunder gleichkäme,
muss man diese beschwichtigenden Worte

der Bischöfe eben doch als Wasser auf
die Mühlen der Reformgegner bewerten.
Dazu passt auch, dass es die Bischöfe bei
ihrer Juli-Konferenz — entgegen eigenen
Ankündigungen — versäumt haben, zur
Frage der mordenden, vergewaltigenden,

brandschatzenden und plündernden
«Bürgerwehren» Stellung zu nehmen
und diese klar zu verurteilen. Es ist
bekannt, dass die Bischöfe in dieser Frage
geteilt sind: Das Meinungsspektrum
reicht von entschiedener Ablehnung dieser

Terrorbanden bis zu deren mehr oder
weniger deutlichen Unterstützung.

Nach Einschätzung von Pater Ed de la
Torre neigen etwa 80 Prozent der
katholischen Bischöfe zum Konzept der
«Elitedemokratie», d.h. zur Herrschaft einiger
wirtschaftlich mächtiger und politisch
tonangebender Clans; das neue philippinische

Parlament widerspiegelt dieses
Konzept. Die Bischöfe hatten sich früher
mit Marcos arrangiert — jedenfalls bis
kurz vor seinem Sturz — ; in Erklärungen
zu den Parlamentswahlen vom 11. Mai
haben sie sich hinter Frau Aquinos
Regierungskoalition Lukas ng Bansa («Macht

291



des Volkes», «People's Power») gestellt.
Besonders deutlich wird diese Option in
den unzähligen öffentlichen Erklärungen
von Kardinal Jaime L. Sin von Manila. Er
gilt als Ratgeber Corazon Aquinos und
setzt damit im Grunde eine Art von
kirchlicher Einflussnahme im politischen
Bereich fort, die er in einem Interview von
1983 in bezug auf sein Verhältnis zu
Marcos so formulierte: «Ich habe Marcos
gesagt, dass wir einander nicht in die Augen

sehen, sehr wohl aber Hand in Hand
arbeiten können.»5 Zweifellos können
die Bischöfe diese Art von Politik heute
mit besserem Gewissen betreiben — sind
sie doch nicht mehr mit einem Diktator
kompromittiert, sondern als «Helden der
Februarrevolution» ausgewiesen...

Progressive kirchliche Kreise halten
die politische Einstellung von Kardinal
Sin für inkonsistent. Denn einerseits
betreibt er selber Parteipolitik, indem er
unzweideutig Politiker einer bestimmten
Partei unterstützt, etwa in seinem
Wahlaufruf vor den Kongresswahlen, und
andererseits warnt er Priester, Ordensleute
und kirchliche Mitarbeiter davor, sich in
den Volksbewegungen politisch zu
betätigen.6 Ebenso widersprüchlich ist es
wohl, wenn sich die Bischöfe zwar für
Gewaltlosigkeit stark machen, aber
zugleich offen eine Regierung unterstützen,

die nicht bereit ist, auf das
Repressionsinstrument der berüchtigten
«Bürgerwehren» zu verzichten, eine Regierung

auch, welche die Militärs bisher weder

für Putschversuche noch für
Menschenrechtsverletzungen zur Verantwortung

gezogen hat. Müsste sich die
Amtskirche — statt von ihrer ängstlichen Sorge
um Gewaltlosigkeit — nicht zuallererst
von der Frage bedrängen lassen, «wie die
strukturelle Gewalt der bestehenden
Herrschafts- und Ausbeutungsverhältnisse

überwunden werden»7 kann? Die
Amtskirche müsste auch bedenken, dass
sie mit Erklärungen gegen das politische
Engagement von Priestern und Ordensleuten

diese leicht der auf den Philippinen

allgegenwärtigen Verdächtigung

aussetzt, sie seien «Kommunisten».
Das Politikverständnis der Mehrheit

der Hierarchie zeigt sich auch in der Art
und Weise, wie die Bischöfe - unterstützt

von Opus-Dei-Experten8 — auf die
Kommission Einfluss nahmen, welche die
am 2. Februar 1987 vom Volk gebilligte
neue Verfassung auszuarbeiten hatte. Es
ist den Bischöfen nämlich gelungen,
«klassische» Postulate des kirchlichen
Lehramts — wie das Verbot der Abtreibung

und der «künstlichen» Geburtenkontrolle

— im Text des Grundgesetzes
unterzubringen. Ebenso vermisst man
dort die Erwähnung der Möglichkeit
einer zivilen Ehescheidung. Vermutlich
hat Ed de la Torre recht, wenn er diese
Art von «Durchsetzung der katholischen
Lehre» im Blick auf die Zukunft der Kirche

für kontraproduktiv hält. Übrigens
hatten sich die Delegierten der Bischöfe
und derjenige des Opus Dei in der
Verfassungskommission sogar darauf geeinigt,

die Aufhebung der Trennung von
Kirche und Staat vorzuschlagen und in
der neuen Verfassung statt dessen die
«Zusammenarbeit» von Kirche und
Staat verankern zu lassen. Auch wenn
dieser Vorschlag politisch keine Chance
hatte, so verrät er doch tatsächlich eine
gewisse Mentalität...

Pater Ed de la Torre fragt sich, ob hinter

der Bemühung der Bischöfe, alles und
jedes unter ihre Kontrolle zu bekommen
- natürlich auch innerhalb der Kirche -,
ein Glaubensproblem stehen könnte:
«Vielleicht besteht das eigentliche
Problem unserer Bischöfe darin, dass sie in
ihrem tiefsten Grund gar nicht mehr
glauben.» Denn, so argumentiert mein
Gesprächspartner, wenn man einen starken

Glauben habe, brauche man auch
keine Angst zu haben, dass er Probleme
und Schwierigkeiten bewältigen könne,
dass er Einflüssen von aussen — z.B. vom
Marxismus — nicht einfach schutzlos
ausgesetzt sei, dass die Christen in der
Begegnung mit anderen Religionen und
Weltanschauungen nicht zum vornherein
unterlegen seien... Und Ed de la Torre

292



erinnert in diesem Zusammenhang an
das Jesuswort: «Wer sein Leben retten
will, wird es verlieren; wer aber sein
Leben um meinetwillen verliert, der wird es
retten» (Lk 9,34).

Wenn ein Bischof Stellung bezieht...
Freilich: Auch unter der Mehrheit der
Bischöfe gibt es solche, die ihre wegen
ihres sozialen Engagements verunglimpften

Priester, Ordensleute und kirchlichen

Mitarbeiter in Schutz nehmen und
mutig Stellung beziehen, wenn die
Menschenrechte verletzt werden. Es ist hier
nicht möglich, auch nur kurz mit Fakten
zu belegen, welchen Gefahren engagierte

Kirchenglieder auf den Philippinen
ausgesetzt sind. Bischöfe, Priester und
Laien werden als «Kommunisten»
verdächtigt, erhalten anonyme Todesdrohungen,

werden von der Armee
überwacht bzw. verhaftet. Drei kirchliche
Mitarbeiter wurden zwischen Ende Juni
und Ende Juli von paramilitärischen
Banden brutal umgebracht. Bischof
Antonio Y. Fortich von Bacolod auf der
konfliktreichen Zuckerinsel Negros ist
der Typ eines mutigen Oberhirten, der
sich schon seit Jahren zum Anwalt der
Zuckerarbeiter gemacht und gegen
Menschenrechtsverletzungen protestiert hat.
Mit seinen 74 Jahren gilt er trotzdem
nicht als progressiv, sondern als gemässigt.

Aber er unterstützt die Bildung von
Basisgemeinden und prangert Unrecht
furchtlos an.

Am Beispiel von Bischof Fortich lässt
sich aber auch zeigen, wieviel an persönlichem

Risiko ein solches Auftreten mit
sich bringt. Bereits im Januar 1985 war
seine Residenz — wohl von Militärs —

durch Brandstiftung zertört worden. Im
Februar 1987 hing vor seinem Haus ein
grosses Transparent mit der Aufschrift:
«Unterstützt keine Priester und Nonnen,
die dem Kommunismus folgen.» Die Insel

Negros scheint von den USA zu einer
«Pilotprovinz» für eine umfassende
Aufstandsbekämpfung im Rahmen ihrer
sogenannten «Low Intensity Conflict Stra¬

tegy» (LIC) erklärt worden zu sein —

angesichts der alarmierenden Stärke der
Rebellen der «New People's Army»
(NPA) und angesichts der auf der Insel
seit langem schwelenden Auseinandersetzungen

um eine Landreform. Auch
darauf reagierte der Bischof in einem
Hirtenbrief, der am 5. April in allen
Kirchen seiner Diözese verlesen wurde.

In diesem Dokument verurteilte der
Bischof das Militär wegen seiner
«organisierten, fortdauernden Propagandakampagne,

um die Kirche mit der radikalen

Linken in Verbindung zu bringen».
Er verteidigte 35 Priester seiner Diözese
gegen den in der «Manila Times» vom
14. März erhobenen Vorwurf, sie hätten
der philippinischen KP und der NPA den
Gefolgschaftseid geleistet. Mit eindeutiger

Anspielung auf die amerikanische
«LIC»-Strategie warnte er das Militär
davor, «sich denjenigen als Werkzeug
zur Verfügung zu stellen, die Aufstandsprobleme

in Ländern der Dritten Welt
damit unterdrücken wollen, dass sie
Einheimische in blutiger Konfrontation in
kleinen, fortdauernden Konflikten
gegeneinander kämpfen lassen». Bei der
Verlesung des Hirtenbriefs sollen viele
Geschäftsleute und Zuckerpflanzer die
Kirchen verlassen haben.9 In einem
Anfang Mai erschienenen Interview erklärte
der Bischof ausserdem: »Wenn man die
Arbeit mit den Armen und die Verteidigung

ihrer Menschenrechte mit Kommunismus

gleichsetzt, was sollen wir dann
tun, um nicht als Kommunisten bezeichnet

zu werden?»10
Gewissen Leuten war Bischof Fortich

offenbar zu weit gegangen: Am 28. April
wurde kurz nach Mitternacht eine
Splittergranate in den Hof des Bischofshauses
geschleudert. Sie explodierte nur ein
paar Meter vom Schlafzimmer des
Bischofs entfernt. Eine rechtsextreme
Organisation namens «Kristiano Kontra
Komunismo» (KKK, «Christen gegen
den Kommunismus») bekannte sich zu
dem Anschlag. Dieses Attentat gegen
einen offiziellen Kirchenvertreter bedeu-

293



tet — selbst verglichen mit dem, was unter

Marcos «üblich» war — eine klare
Eskalation der Gewalt. In den folgenden
Monaten erhielt Bischof Fortich viel
Unterstützung von den Priestern seiner
Diözese. Rechtsgerichtete Kreise auf Negros
hörten aber nicht auf, ihn als
«Kommunistenschmeichler» zu beschimpfen — was
den Bischof freilich nicht davon abhielt,
in der Öffentlichkeit auch weiter gegen
die zunehmende Zahl von
Menschenrechtsverletzungen zu protestieren.

Christen in den Volksbewegungen
Pater Edicio de la Torre ist auf den
Philippinen eines der prominentesten
Mitglieder der christlichen Basisbewegung.
Er zählt sich selbst zu den vielen Christen
— Laien, Ordensschwestern, Priester,
etwa 20 Prozent der Bischöfe —, die an der
Seite der Volksbewegung stehen, deren
Mitgliederzahl von Ed de la Torre auf bis
zu drei Millionen geschätzt wird. Mit
ihrem Engagement praktizieren die
Basischristen eine andere Politik als die
Mehrheit der Hierarchie. Es geht um
«popular politics», deren Ziel es ist, das
gedemütigte Volk endlich zu «ermächtigen»

(«to empower»). Ed de la Torre sieht
darin «eine gute Art von Politik; es ist
das, was die Kirche tun sollte». Aber die
Beteiligung einer kirchlichen Basis an
den Volksbewegungen kam für ihn auch
überraschend, «wie eine Gnade». Und
gerade dieses Engagement erkläre die
Virulenz der antikommunistischen
Attacken gegen die Kirche: Ohne dieses
Engagement könnte man die Mitglieder
der Volksbewegungen nämlich viel leichter

als «allesamt Kommunisten und
Marxisten» abstempeln und sie damit isolieren;

aber nun lasse sich nicht bestreiten,
dass diese Basisbewegung «in die religiöse

Kultur der Filipinos hineinpasst, in der
Ethik und Religiosität immer noch
verbunden sind».

Die Christen sind also ein Teil dieser
Volksbewegungen, aber eben nur ein
Teil, wie Ed de la Torre betont. Sie
lernen hier eine neue Präsenz von Kirche.

Sie lernen, ihren Glauben der Herausforderung

durch Andersdenkende
auszusetzen. Sie lernen, sich in einer Bewegung

zu engagieren, in der nicht alles
«vollkommen» ist; sie lernen, Koalitionen

einzugehen und «in einer pluralistischen

Gesellschaft zu leben, ohne ihre
eigene Sicht von Moral dem Ganzen
aufnötigen zu wollen». Ed de la Torre erinnert

in diesem Zusammenhang daran,
dass es in seinem Land eine beachtliche
Zahl von Moslems gibt, aber auch
Anhänger von Stammesreligionen; sie alle
seien von der christlichen Mehrheitsreligion

diskriminiert worden.
In diesem Zusammenhang stellt sich

natürlich auch die Frage nach dem
Zusammengehen von Christen und Marxisten

im Kampf für eine neue Gesellschaft.

Am Beispiel von Bischof Fortich
und seiner Mitarbeiter wurde schon
deutlich, dass wer immer sich auf den
Philippinen für Gerechtigkeit einsetzt,
riskiert, als «Kommunist» beschimpft zu
werden. Aber, so fügt Ed de la Torre bei,
unter engagierten Leuten kursiere auch
der folgende Scherz: «Wenn man nicht
als Kommunist verschrieen ist, so ist dies
wohl ein Zeichen, dass man politisch
überhaupt nichts tut, was von Bedeutung
wäre...«. Viele Christen, etwa unter den
«Christians for National Liberation»,
hätten keine Schwierigkeiten, im Kontakt

mit Kommunisten zu stehen. Gleichzeitig

betonten sie aber auch: «Man
braucht nicht Kommunist zu sein, um
Revolutionär zu sein!» Der Einsatz für
eine «Revolution», d.h. für einen radikalen

gesellschaftlichen Wandel, sei auch
vom christlichen Glauben her ableitbar;
das Christentum lasse sich nicht einfach
auf eine konservative oder eine reformistische

Politik reduzieren. Allerdings
würden diese Christen auch nicht
behaupten, ihre Art christlichen Engagements

sei die einzig mögliche. Übrigens,
so erzählt Ed de la Torre, seien viele
Kommunisten nur deshalb Kommunisten

geworden, weil sie in ihrem vom
Gewissen diktierten Engagement gegen die

294



Marcos-Diktatur keine andere Möglichkeit
gesehen hätten; von einer Möglichkeit,

«gleichzeitig Christ und Revolutionär

zu sein», hätten sie damals nichts
geahnt, obwohl das Christentum für sie tief
mit ihrer eigenen Identität verbunden
war.

Kirche der Armen
In dieser Volksbewegung, so ergänzt Ed
de la Torre, begegnet man auch der Kirche

der Armen. Primär geht es dabei
nicht um die «vorrangige Option der Kirche

für die Armen». Primär ist vielmehr
die Erfahrung, dass da Menschen — z.B.
in den Bauernorganisationen — sind, die
sagen: «In Verbindung mit unserem
Anliegen der Landreform, mit unserem
Anliegen einer echten ,popular democracy'
wollen wir auch unser Recht anmelden,
Kirche zu sein!» Eine Option der Armen
für die Kirche also, meint Ed de la Torre
— und ein grosses Zeichen der Hoffnung.

Diese Einheit von Politik, Glauben
und Theologie macht Ed de la Torre an
einem weiteren Beispiel deutlich. In den
armen Basisgemeinden auf dem Lande
sei die Frage virulent geworden, ob man
auch mit Reis — dem Grundnahrungsmittel

der philippinischen Bevölkerung
— statt mit dem Luxusartikel Brot die
Eucharistie feiern könne. Täte man es, so
könnte man den Bezug zwischen Liturgie
und Leben, zwischen Glauben und Politik,

zwischen Sakrament und Landreform

mit Händen greifen. Man würde
nämlich entdecken, dass der
Grossgrundbesitzer und der landlose Pächter,
der jenem eine Pacht von etwa 60 Pro¬

zent der Reisernte abliefern muss, mit
Reis gewiss nicht am gleichen Tisch die
Eucharistie feiern könnten.

1 Die Probleme, auf die Cesar Taruga in dieser
Zeitschrift hingewiesen hat («Perspektiven der
philippinischen Befreiungsbewegung», in: NW 1986,
S. 364-367), bleiben also bestehen.
2 Ich danke der «Gruppe Schweiz-Philippinen»
(Sekretariat: Bäckerstr. 25, 8004 Zürich) für den
Zugang zu der von ihr gesammelten reichen
Dokumentation.

3 Der «Church Situationer» ist ein hektographier-
tes Monatsbulletin, in dem alle kirchlich relevanten
Nachrichten aus der philippinischen Presse
zusammengestellt sind (Hg.: Contak Philippines, Church
Office for International Relations and New Analysis

Network, Rm 703-A Culmat Building, 127-133
E. Rodriguez Ave., Quezon City, Philippines).
4 Deutsche Übersetzung in: «Weltkirche» (München),

Heft 6, 1987, S. 1öu-1o2.
5 Mr. & Mrs. Magazine, Dec. 2,1983, S. 11; hier zit.
nach: Zeichen der Zeit. Die philippinischen
Kirchen in den Herausforderungen der Gegenwart, hg.
von der Aktionsgruppe Philippinen e.V. (Postfach
32, D-5444 Polch), April 1986, S. 39.
6 Vgl. besonders den «Katechismus über die
politische Betätigung von Priestern», hg. von Kardinal
Sin, den Weihbischöfen von Manila und dem
Priesterrat der Erzdiözese (13. März 1987); in deutscher

Übersetzung teilweise abgedruckt in: Katholische

Missionen 1987/4, S. 129f.; vgl. auch den
Hirtenbrief der philippinischen Bischöfe vom 26. Januar

1987 (französische Übersetzung in: La
Documentation Catholique No. 1941, 7. Juni 1987, S.

612f.).
7 Zeichen der Zeit (s.o. Anm. 5), S. 9.
8 Vgl. Publik-Forum Nr. 12/13, 3. Juli 1987, S. 6
und 8.
9 Hauptquellen: Tageszeitung «Daily Star» (Ba-
colod City) vom 4./5. April 1987 (Hirtenbrief von
Bischof Fortich); Philippinen-Informationen, hg.
von der Aktionsgruppe Philippinen e.V., Nr. 34,
Mai 1987, S. lOf.
10 Zit. nach der Wochenzeitschrift «Veritas» (Manila)

vom 6. Mai 1987 (Übersetzung C.L.).

Weil die Kirchen in den kapitalistischen Ländern immer eng mit den herrschenden Klassen
verbunden waren und die Klassenherrschaft religiös zu rechtfertigen versuchten, müssten sich die
Unterdrückten in ihrem Befreiungskampfauch gegen die Kirchen wenden und den Athebmus zu
einem Element ihrer Ideologie machen. Genau diese Kirchenkritik und dieser Athebmus wird
dann zum Vorwand genommen, die Bindungen von Teilen der Kirche an die herrschende
Ausbeuter- und Unterdrückerordnung zu festigen. Dies bt ein verhängnbvoller Teufebkreb, der
wahrscheinlich nur mit dem biblischen Begriff der Verstockung adäquat beschrieben werden
kann.

(Carl Ordnung, Feindbild und Friedenshoffnung, Berlin 1985, S. 113)

295


	Zweierlei Kirche auf den Philippinen

