
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 10

Artikel: Wenn Christen beginnen Marx zu lesen...

Autor: Huber, Stefan / Spengler, Simon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefan Huber/Simon Spengler

Wenn Christen beginnen Marx zu lesen...

...kann einiges in Bewegung kommen!
Unter dieses Motto wollen wir unseren
Beitrag stellen. In Bewegung kommen
kann die traditionelle Frontstellung, in
der sich Marxismus und Christentum
gegenüberstehen.

Klare Fronten
Wie wird die ,Grundfrage der Philosophie'

beantwortet? Wir Marxbten
beantworten sie materialbtbch, religiöse
Menschen idealbtisch. Damit besteht zwischen
Marxbmus und Chrbtentum ein unüber-
windbarer weltanschaulicher Gegensatz.
Da ohne Philosophie und Weltanschauung

kein hbtorbches Projekt formulierbar
ist, können Bündnisse zwischen mar-

xbtisch und chrbtlich orientierten Gruppen

— falls sie überhaupt möglich sind —

höchstens taktbcherArt sein. Eine länger-
frbtige, strategische Zusammenarbeit ist
nicht möglich!

So könnte in überspitzter Form die
traditionelle Position kommunistischer
Parteien zu Religion und Christentum
umschrieben werden. Entsprechend fällt die
herkömmliche Beurteilung des Marxismus

in christlichen Kirchen aus:
Im Zentrum des Marxismus stehen Ma-

terialbmus und Atheismus. Deshalb
besteht ein unversöhnlicher Gegensatz
zwischen Marxismus und Christentum. Jeder
Chrbt sollte (um Schaden an seiner Seele
vorzubeugen) jeglichen Kontakt mit dem
athebtischen Marxbmus meiden.

Vom Dialog zur gemeinsamen Praxis
Vor dem Hintergrund dieser Frontstellung

ist es äusserst erfreulich, dass von
marxistischer Seite das Gespräch und die
Zusammenarbeit mit fortschrittlichen

christlichen Kräften in jüngster Zeit
verstärkt gesucht wird. Die Forumsdiskussion

im «Vorwärts» legt davon beredtes
Zeugnis ab. Es muss allerdings auch
gesehen werden, dass die thematische
Stossrichtung dieser Forumsdiskussion
(«vom Dialog zur gemeinsamen Praxis»)
durch neue historische Entwicklungen
christlicher Gruppen (vor allem) in
Lateinamerika möglich wurde. Der erste
Beitrag war daher konsequenterweise
mit dem Titel überschrieben: «Ein
Versuch, aus lateinamerikanischen Erfahrungen

zu lernen».1 Willi Egloff hatte in
diesem Beitrag aus der Perspektive eines
Marxisten Stellung genommen, der in
einer kommunistischen Partei organisiert
und damit von den Erfahrungen und
Tendenzen der kommunistischen
Weltbewegung geprägt ist.

Wir wollen nun aus der Perspektive
von Marxisten Stellung nehmen, die in eine

chrbtliche Kirche integriert sind und
die religiöse Praxis des Christentums weder

verleugnen noch aufgeben wollen.
Vielleicht hört sich unser Selbstverständnis

für einen «richtigen» Marxisten wie
eine «Blasphemie» an (für viele «gute»
Christen ist es dies sicherlich); vielleicht
klingt es auch wie eine freche Anmassung,

wenn Christen zugleich auch noch
Marxisten sein wollen (mer cha doch ned
de Füfer und s'Weggli ha); und vielleicht
geht beides auch wirklich nicht zusammen

— doch dann können wir nichts aus
Lateinamerika lernen, denn genau diese
Verbindung ist das Neue, das dort
entstanden ist. Christen und Christinnen
versuchen dort marxistisch zu denken,
also Marxismus in die christliche Praxis
zu integrieren. Sie wollen damit die

284



Wirklichkeit genauer analysieren, um so
wirkungsvoller für eine revolutionäre
Umgestaltung der gesellschaftlichen
Verhältnisse kämpfen zu können. Eine
Umgestaltung, zu der sie das Evangelium
aufruft! Damit wurde eine neue Basis
geschaffen, von der aus nicht nur ein Dialog
zwischen Christentum und Marxismus,
sondern auch eine gemeinsame Praxis
möglich wurde. Die gemeinsame
marxistische Analyse der Wirklichkeit ist die
theoretische Basis, die beide miteinander
verbindet.

Dass Dialog und taktische Bündnisse
zwischen Marxismus und Christentum
möglich sind, hat die europäische Erfahrung

gezeigt. Schon das ist ein gewaltiger
Fortschritt, wenn die ursprüngliche
Feindschaft zwischen beiden geschichtlichen

Bewegungen bedacht wird. Taktische

Bündnisse hatten sich erstmals im
antifaschistischen Widerstand gebildet.
Diese Tradition setzte sich nach dem
Zweiten Weltkrieg im Rahmen der
internationalen Friedensbewegung fort.
Verwiesen sei auf den Weltfriedensrat, die
Mitarbeit von Christen und Christinnen
in der Friedensbewegung der sozialistischen

Staaten und in der Schweizerischen

Friedensbewegung. Ein intensiver
weltanschaulicher Dialog fand insbesondere

in den 60er Jahren statt. Die
«Paulusgesellschaft» (1964 - 1968) war dabei
sicher eine der wichtigsten Initiativen.
An ihren Dialogen «nahmen katholische
Theologen ersten Ranges teil (K. Rahner,

J.B. Metz, H. Vorgrimmler) wie
auch hervorragende marxistische
Theoretiker (E. Bloch, R. Garaudy, M.
Machovec, A. Schaff, L. Lombardo-Radice),

die die ,humanistische' Strömung des
Marxismus repräsentierten».2 Doch
führten weder die gemeinsame Friedensarbeit

noch der weltanschauliche Dialog
zu einer strategischen Allianz. Das war
auch nicht möglich, da dazu eine gemeinsame

theoretische Basis notwendig
gewesen wäre. Diese gemeinsame theoretische

Analyse ist unverzichtbar, um die
Grundlinien eines für beide Seiten ver¬

bindlichen historischen Projekts
vorzeichnen zu können.

Marxismus, Kommunismus,
Christentum
Die Möglichkeit und Fruchtbarkeit einer
strategischen Allianz haben die
Erfahrungen in Lateinamerika bewiesen. Dass
diese Erfahrungen kein Zufall sind, kann
vielleicht durch eine kurze Darstellung
einiger «Überschneidungen», die
zwischen den historischen Grössen Marxismus,

Kommunismus und Christentum
auftreten, veranschaulicht werden.

Die quantitativ und qualitativ bedeutsamste

Überschneidung gibt es zwischen
der kommunistischen Weltbewegung und
dem Marxismus. Der Marxismus ist die
theoretische Grundlage der Praxis aller
kommunistischen Parteien, und die
kommunistischen Parteien sind eine politische

Organisationsform, die aus
Erkenntnissen und Erfordernissen der
marxistischen Theorie entstanden sind.
Gleichwohl muss man unserer Meinung
nach sehen, dass es auch nicht-marxistische

Kommunisten und Kommunistinnen

gibt (oder zumindest gab, denn die
Utopie des Kommunismus ist zweifellos
älter als die marxistische Theorie). Auch
gibt es Marxisten und Marxistinnen
(zumindest in der Selbstbezeichnung)
ausserhalb des politisch-organisatorischen
Zusammenhangs kommunistischer
Parteien. Die Frage, inwieweit die Bezeichnung

«Kommunist» und «Marxist» in
den angesprochenen Fällen berechtigt
ist, müssen wir zurückstellen — sie ist
gegenwärtig wahrscheinlich auch eine der
schwierigsten Fragen im theoretisch-politischen

Zusammenhang der «Linken»
(noch eine historische Grösse, die in
unserer Diskussion bedacht werden müss-
te).

Eine weitere, nicht zu unterschätzende
Überschneidung gibt es zwischen dem
Chrbtentum und der Utopie des Kommunismus.

Bereits im Ursprung des
Christentums ist in zentraler Weise
kommunistisches Gedankengut wirksam. An er-

285



ster Stelle zu nennen wäre die in den
Evangelien erzählte «messianische Praxis»

Jesu. Fernando Belo hat in seiner
materialistischen Lektüre des Markus-
Evangeliums3 den Versuch unternommen,

die Praxis Jesu als komplexe Praxis
(die nicht nur auf der Ebene der Ideologie,

sondern auch auf den Ebenen der
Ökonomie und Politik funktioniert) zu
rekonstruieren. Belo: «Die messianische
Praxis ist demnach als eine Praxis der
Liebe, der Hoffnung und des Glaubens
auf den drei Ebenen (Ökonomie, Politik,
Ideologie) angesiedelt.»4 Als «Praxis der
Hände» (die verteilen und austeilen können)

repräsentiert sie eine Ökonomie des
Teilens. Als «Praxis der Füsse» (die sich
vorwärtsbewegen und Grenzen
überschreiten können) steht sie für eine Politik,

die sich auf den Weg zu einer neuen
Gesellschaft macht. Als «Praxis der
Augen» (die sehen und entlarven können)
ist die messianische Praxis Jesu eine
ideologische Praxis, die gegen die
herrschende Ideologie eine befreiende
(konkrete) Utopie ins Auge zu fassen vermag.
G. Casalis schreibt zu diesem Konzept:
«Dies ist eine faszinierende Konstruktion,

die sehr viel für sich hat, weil eben
die drei wichtigen Funktionen des
Menschen, seine Aktion durch seine Hände,
durch seine Füsse, durch seine Augen
zusammengefasst und an die drei Instanzen
der Ökonomie, der Politik und der Ideologie

gebunden werden, wie auch an die
drei grossen Tugenden der Liebe, der
Hoffnung und des Glaubens.»5

Weitere herausragende Beispiele sind:
die kommunistische Struktur der Jerusalemer

Urgemeinde in der Apostelgeschichte

(Apg 2,44f: «Alle Gläubiggewordenen

aber hatten alles miteinander
gemeinsam. Sie verkauften ihren Besitz,
ihre Habe und verteilten sie an alle, je
nachdem einer bedürftig war.»), die
unauflösliche Verbindung des Glaubens
mit der Praxis im Jakobusbrief und nicht
zuletzt die Staatskritik und die
kommunistische Utopie in der Johannes-Apokalypse.6

Diese in den Wurzeln des Chri¬

stentums verankerte kommunistische
Praxis und Utopie ist in der fast 2000j
ährigen Kirchengeschichte immer wieder
machtvoll zum Vorschein gekommen.7
Stellvertretend genannt seien die Dona-
tistenbewegung in der Antike, der
Aufbruch der Frauen und des entstehenden
Stadtproletariats in den «Armenbewegungen»

des Mittelalters, der revolutionäre

Flügel der Reformation um Thomas
Müntzer zu Beginn der Neuzeit sowie
verschiedene revolutionäre christliche
Bewegungen im 20. Jahrhundert wie die
«Religiösen Sozialisten» (Ragaz) und die
«Christen für den Sozialismus» (die sich
1971 in Chile zur Unterstützung der
marxistischen Regierung Allende
gegründet haben).

Christen für den Sozialismus
Schliesslich gibt es seit jüngster Zeit auch
eine Überschneidung zwischen Christentum

und Marxismus. Eben erwähnt wurde
die Bewegung «Christen für den

Sozialismus» (CfS). Aus der kommunistisch

orientierten Linie des Christentums

hervorgewachsen, versuchen diese
Christen ihre christlich-kommunistische
Option mit der marxistischen Theorie zu
vermitteln. So heisst es in dem
Schlussdokument des ersten Lateinamerikanischen

Kongresses der CfS vom 23. - 30.
April 1972 in Santiago de Chile: «Es gibt
jetzt ein wachsendes Bewusstsein davon,
dass eine strategische Allianz von
revolutionären Christen und Marxisten für die
Befreiung des Kontinents notwendig
ist... Strategische Allianz bedeutet
Übereinstimmung in den politischen Aktionen

bis zur gemeinsamen Verwirklichung

des historischen Projekts der
Befreiung.»8 Und: «Die Teilnahme an einer
revolutionären Bewegung verlangt ein
übergreifendes geschichtliches Konzept
für die Veränderung der Gesellschaft.
Weder gutmütiges Zusehen noch ein
hochherziger Wille reichen hier aus.
Politische Aktion macht die exakte
wissenschaftliche Analyse der Wirklichkeit nötig,

denn es gibt einen untrennbaren Zu-

286



sammenhang zwischen Theorie und Praxis.

Diese Analyse hat allerdings ihre
eigene Stringenz; ihre Logik ist qualitativ
verschieden von der der bürgerlichen
Sozialwissenschaft.»9

Unserer Ansicht nach kann dieser
Bewegung (CfS) im Prozess vom Dialog zur
gemeinsamen Praxis zwischen Marxismus

und Christentum eine «Scharnierfunktion»

zukommen. Die Aufgabe von
CfS wäre: einerseits marxistisches
Gedankengut in Theorie und Praxis des
Christentums zu vermitteln und andererseits

unter Beweis zu stellen, dass der
Marxismus auch im Kontext christlicher
Praxis fruchtbar angewandt werden
kann. Und das nicht nur in Lateinamerika

(wo es zu einem grossen Teil schon
gelungen ist), sondern auch in Europa. In
der Schweiz wird die Bewegung CfS
durch die Zeitschrift «Neue Wege»
repräsentiert. Mit annähernd 2000
Abonnenten ist dieses «Organ der Religiössozialen

Vereinigung und der Christen
für den Sozialismus» eine nicht zu
unterschätzende Grösse. Daneben ist vor
allem das Wirken des Verlags «Edition
Exodus» zu nennen. Dieser prosperierende
Genossenschaftsverlag hat sich die
Aufgabe gestellt, Beiträge aus dem Bereich
der Theologie der Befreiung zu publizieren.

Mittlerweile hat der Verlag schon
über dreissig Bücher herausgegeben. In
den meisten ist die Integration marxistischer

Theorie in die theologische
Gedankenführung selbstverständlich!

Realität Schweiz
Gibt es neben der publizistischen und
theoretischen Praxis der Zeitschrift
«Neue Wege» und des Verlags «Edition
Exodus» auch Ansatzpunkte in der
politischen Praxis? Sollen die Gefahren
intellektueller Abstraktheit und politischer
Romantik vermieden werden, so sind
etwa folgende Fragen zu beantworten: Wo
lassen sich der Dialog «Christentum —

Marxismus» und eine mögliche
Zusammenarbeit beider Bewegungen bei uns in
der Schweiz verankern? Wie sieht die ge¬

meinsame Praxis hier aus, wie könnte sie
gegebenenfalls intensiviert werden? Was
bedeuten lateinamerikanische Erfahrungen

für uns?
Auf den ersten Blick könnten die

Antworten nur negativ lauten! Es gibt bei uns
weder ein revolutionäres Christentum,
noch eine politisch relevante kommunistische

Partei (von den lokal begrenzten
Ausnahmen einmal abgesehen). Kurz, es
existieren keine lebendigen Subjekte für
einen solchen Dialog.

Doch mit diesen Antworten dürfen wir
uns nicht zufriedengeben. Sie widersprechen

Sowohl der christlichen Hoffnung
als auch der marxistischen Einsicht in die
historische Notwendigkeit der Überwindung

des Kapitalismus und des Aufbaus
des Sozialismus!

Die bedrohlichen Probleme unserer
Gesellschaft (Friedensfrage;
Umweltprobleme; Schweiz — Dritte Welt,
besonders Südafrika; unser Umgang mit
Asylsuchenden; die Diskriminierung von
Frauen, Behinderten, Alten...) verlangen

unaufschiebbar nach einer Lösung.
In der Suche nach möglichen Lösungswegen

lassen sich denn auch
Anknüpfungspunkte für eine marxistisch-christlich

inspirierte revolutionäre Bewegung
finden, wenn auch nur im Keim und ständig

gehemmt durch die bürgerliche Ideologie

des Antikommunismus, welche
selbst engagierte Christinnen und Christen

noch kaum überwunden haben.
All die genannten Praxisfelder werden

auch von christlichen Gruppen bearbeitet.
Es existieren etliche christliche

Friedensinitiativen, der Einsatz von Christen
und Christinnen für chilenische Flüchtlinge

in Zürich Seebach und für tamilische

Asylsuchende in Bern wurde auch in
der breiten Öffentlichkeit bekannt, das
karitative Engagement vieler Gemeinden

für benachteiligte Menschen
verdient Respekt, das Spendenaufkommen
für Projekte von christlichen Organisationen

wie «Brot für Brüder» und
«Fastenopfer» in der Dritten Welt ist
beachtenswert.

287



Diese wenigen Beispiele aber lassen
schon erkennen, woran es mangelt. Sie
überschreiten selten die Ebene des
Karitativen, sie versuchen oft nur die Phänomene

an der Oberfläche zu kurieren, wo
doch eine Wurzelbehandlung nötig wäre.
Etwas weniger salopp ausgedrückt: Es
fehlt vielen Christinnen und Christen an
einer Analyse der Probleme, die deren
Ursachen freilegen würde, es mangelt an
einer klaren politischen Orientierung!

Genau hier müsste die spezifische
Kompetenz einer marxistischen Partei
ansetzen. Der Marxismus besitzt mit
seinem Instrumentarium genau die Fähigkeit,

die Ursachen der Konflikte zu
benennen, und damit auch das Mittel,
effiziente Wege aus der Krise zu weisen. Es
ist die historische Aufgabe einer
kommunistischen Partei, diese Kompetenz in das
Forum fortschrittswilliger Kräfte
einzubringen.

Konziliarer Prozess für Frieden,
Gerechtigkeit und
Bewahrung der Schöpfung
Würden diese Praxisfelder (Friedensbewegung,

Arbeit mit Benachteiligten
unserer Gesellschaft, Solidarität mit der
Dritten Welt) miteinander «verflochten»,

dann könnte sich ein europäisches
Gegenstück zur lateinamerikanischen
Theologie der Befreiung bilden. Ansatzpunkte

sind im «konziliaren Prozess für
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung» vorhanden. Dieser Prozess

wurde auf Vorschlag der Evangelischen

Kirche in der DDR 1983 von der
Vollversammlung des ökumenischen
Rates der Kirchen in Vancouver
beschlossen. Er soll 1990 zu einer
«Weltkonferenz für Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schöpfung» führen.
Unserer Meinung nach bietet dieser
konziliare Prozess Ansatzpunkte für ein
Engagement «marxistischer Christen und
Christinnen» und damit für eine Integration

marxistischer Theorie in die Praxis
christlicher Gruppen. Dass dabei
traditionelle Formen von Dialog und Zusam¬

menarbeit zwischen Marxismus und
Christentum hilfreich sein können,
versteht sich von selbst. Die Möglichkeiten
sind da, es kommt darauf an, dass sie
genutzt werden!

Und die Religionskritik?
Wir können unsere Stellungnahme zu
der Forumsdiskussion des «Vorwärts»
nicht abschliessen, ohne auf die marxistische

Religionskritik zu sprechen zu kommen.

Einmal, weil dieser Punkt zu den
meisten Irritationen zwischen Marxismus

und Christentum geführt hat und
führt. Zum anderen, weil in diesem
Punkt ein «christlicher Marxismus»
vielleicht einen Beitrag zum Gesamt der
marxistischen Theorie liefern kann.

Die Aneignung der marxistischen
Theorie durch christliche Gruppen hat
nämlich zu einem erneuerten Gebrauch
der marxistischen Religionskritik
geführt: einem Gebrauch, der sich an der
religionskritischen Praxis des reifen
Marx orientiert.

Beispielhaft hat Franz Hinkelammert
die Veränderung der Religionskritik des
reifen gegenüber dem jungen Marx
hervorgehoben. Nach Hinkelammert ersetzte

Marx im Kapital «seine vorherige
Religionskritik durch eine Kritik des
Fetischismus. Und diese ist nicht mehr Kritik
der Religion, sondern die Methode zur
Unterscheidung zwischen fetischisierter
Transzendentalität und vermenschlichter

Transzendentalität.»10 Die an der
Fetischismusanalyse orientierte Religionskritik

reduziert nicht wie Feuerbach die
religiösen Phänomene auf ihren
anthropologischen Kern, sondern analysiert
Entwicklung und Funktion religiöser Bilder

in konkreten Lebensverhältnissen.
Marx: «Selbst alle Religionsgeschichte,
die von dieser materiellen Basis abstrahiert,

ist — unkritisch. Es ist in der Tat
viel leichter, durch Analyse den irdischen
Kern der religiösen Nebelbildungen zu
finden, als umgekehrt, aus den jedesmaligen

wirklichen Lebensverhältnissen ihre

verhimmelten Formen zu entwickeln.

288



Die letztere ist die einzig materialistische
Methode» (MEW 23, S. 393, Anm. 83).

Wird religiöse Praxis auf diese Weise
analysiert (wird sie also nicht anders
behandelt als jedes andere menschlich-gesellschaftliche

Phänomen), dann geht es
nicht mehr um eine Kritik der Religion,
sondern um die Kritik fetischisierter
Religion — also einer religiösen Praxis, die
menschliches Leben einem Fetisch
opfert. Religiöse Praxis, die demgegenüber
zu menschlichem Leben befreit, ist von
dieser Kritik nicht nur nicht betroffen, sie
bietet sich auch als Bündnispartnerin im
Kampf gegen den Fetisch an, ganz gleich,
ob es sich bei diesem um einen religiösen
oder ökonomischen Fetisch (Kapital)
handelt. Theologie der Befreiung ist
daher eine Bündnispartnerin marxistischer
Kapitalismus-Kritik. Umgekehrt kann
die marxistische Kapitalismuskritik als
Kritik des Götzendienstes am Fetisch
«Kapital» gelesen werden. Es lässt sich
daher in gewisser Weise sogar sagen, dass
Marx die Linie der prophetischen Kritik
des Götzendienstes fortgesetzt und für
die kapitalistische Gesellschaftsformation

aktualisiert hat.
Theoretische Grundlage der Veränderung

marxistischer Religionskritik ist
nach Hinkelammert die Funktionsverschiebung

der Kategorie «Reich der
Freiheit» im Marxschen Denken. Während
der junge Marx das «Reich der Freiheit»
als reales Ziel des Geschichtsprozesses
definiert (man lese nur die «Pariser
Manuskripte» von 1844), versteht der Marx
des «Kapitals» unter dieser Kategorie
eher den Horizont menschlicher Praxis,
der ihre innere Transzendentalität
gewährleistet. Das «Reich der Freiheit»
bleibt rückgebunden an das «Reich der
Notwendigkeit». Marx: «Die Freiheit in
diesem Gebiet kann nur darin bestehen,
dass der vergesellschaftete Mensch, die
assoziierten Produzenten, diesen ihren
Stoffwechsel mit der Natur rationell
regeln, unter ihre gemeinschaftliche
Kontrolle bringen, statt von ihm als von einer
blinden Macht beherrscht zu werden; ihn

mit dem geringsten Kraftaufwand und
unter den ihrer menschlichen Natur
würdigsten und adäquatesten Bedingungen,
vollziehen. Aber es bleibt immer ein
Reich der Notwendigkeit. Jenseits
desselben beginnt die menschliche
Kraftentwicklung, die sich als Selbstzweck
gibt, das wahre Reich der Freiheit, das
aber nur auf jenem Reich der Notwendigkeit

als seiner Basis aufblühen kann.
Die Verkürzung des Arbeitstages ist die
Grundbedingung» (MEW 25, S. 828).
Der Kampf für die Erweiterung des
«Reiches der Freiheit» kann daher als
offener, unabschliessbarer Prozess
verstanden werden. In diesem Prozess ist
nicht mehr eine totale Kritik der Religion
gefragt, sondern eine Methode zur
Unterscheidung zwbchen befreiender und
versklavender Religion.

Religiöse Praxis, die die innere
Transzendentalität menschlicher Praxis nicht
fetischisiert, sondern offen hält, ist in
dem Kampf für die Erweiterung des
«Reiches der Freiheit» eine nicht zu
unterschätzende Bündnispartnerin.

1 In: «Vorwärts» vom 18. Dezember 1986; NW
1987, S. 14ff.
2 F. Castillo, Die Christen und der Marxismus, in:
Rottländer (Hg.), Theologie der Befreiung und
Marxismus, Münster 1986.
3 F. Belo, Das Markusevangelium materialistisch
gelesen, Stuttgart 1980.
4 Ebd., S. 316.
5 G. Casalis, Fernando Belo: Lecture matérialiste
de l'Evangile de Marc, in: Theologia Practica
(1978), Heft 1, S. 68.
6 Vgl. K. Fussel, Im Zeichen des Monstrums, Zur
Staatskritik der Johannes-Apokalypse, Edition
Exodus, Freiburg i.Ü. 1986.
7 Vgl. die bei Edition Exodus erscheinende
«alternative» Kirchengeschichte von M. Clévenot, Von
Jerusalem nach Rom, Bd. 1, Freiburg i.Ü. 1987.
8 Dokumentiert im Anhang von: G. Girardi, Christen

für den Sozialismus — warum? Stuttgart 1979,
S. 135f.
9 Ebd., S. 136.
10 F. Hinkelammert, Die ideologischen Waffen
des Todes. Zur Metaphysik des Kapitalismus, Edition

Exodus, Freiburg i.Ü. 1986, S. 63.

289


	Wenn Christen beginnen Marx zu lesen...

