Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 10

Artikel: Wenn Christen beginnen Marx zu lesen...
Autor: Huber, Stefan / Spengler, Simon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143361

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stefan Huber/Simon Spengler

Wenn Christen beginnen Marx zu lesen...

...kann einiges in Bewegung kommen!
Unter dieses Motto wollen wir unseren
Beitrag stellen. In Bewegung kommen
kann die traditionelle Frontstellung, in
der sich Marxismus und Christentum ge-
gentiberstehen.

Klare Fronten

Wie wird die ,Grundfrage der Philoso-
phie‘ beantwortet? Wir Marxisten beant-
worten sie materialistisch, religiose Men-
schen idealistisch. Damit besteht zwischen
Marxismus und Christentum ein uniiber-
windbarer weltanschaulicher Gegensatz.
Da ohne Philosophie und Weltanschau-
ung kein historisches Projekt formulier-
bar ist, konnen Biindnisse zwischen mar-
xistisch und christlich orientierten Grup-
pen — falls sie iiberhaupt moglich sind —
hochstens taktischer Art sein. Eine langer-
fristige, strategische Zusammenarbeit ist
nicht moglich!

So konnte in iiberspitzter Form die tra-
ditionelle Position kommunistischer Par-
teien zu Religion und Christentum um-
schrieben werden. Entsprechend filit die
herkommliche Beurteilung des Marxis-
mus in christlichen Kirchen aus:

Im Zentrum des Marxismus stehen Ma-
terialismus und Atheismus. Deshalb be-
steht ein unversohnlicher Gegensatz zwi-
schen Marxismus und Christentum. Jeder
Christ sollte (um Schaden an seiner Seele
vorzubeugen) jeglichen Kontakt mit dem
atheistischen Marxismus meiden.

Vom Dialog zur gemeinsamen Praxis

Vor dem Hintergrund dieser Frontstel-
lung ist es ausserst erfreulich, dass von
marxistischer Seite das Gesprach und die
Zusammenarbeit mit fortschrittlichen

284

christlichen Kriften in jiingster Zeit ver-
starkt gesucht wird. Die Forumsdiskus-
sion im «Vorwirts» legt davon beredtes
Zeugnis ab. Es muss allerdings auch ge-
sehen werden, dass die thematische
Stossrichtung dieser Forumsdiskussion
(«vom Dialog zur gemeinsamen Praxis»)
durch neue historische Entwicklungen
christlicher Gruppen (vor allem) in La-
teinamerika moglich wurde. Der erste
Beitrag war daher konsequenterweise
mit dem Titel uiberschrieben: «Ein Ver-
such, aus lateinamerikanischen Erfahrun-
gen zu lernen».! Willi Egloff hatte in die-
sem Beitrag aus der Perspektive eines
Marxisten Stellung genommen, der in ei-
ner kommunistischen Partei organisiert
und damit von den Erfahrungen und
Tendenzen der kommunistischen Welt-
bewegung gepragt ist.

Wir wollen nun aus der Perspektive
von Marxisten Stellung nehmen, die in ei-
ne christliche Kirche integriert sind und
die religiose Praxis des Christentums we-
der verleugnen noch aufgeben wollen.
Vielleicht hort sich unser Selbstverstand-
nis fiir einen «richtigen» Marxisten wie
eine «Blasphemie» an (fiir viele «gute»
Christen ist es dies sicherlich); vielleicht
klingt es auch wie eine freche Anmas-
sung, wenn Christen zugleich auch noch
Marxisten sein wollen (mer cha doch ned
de Fiifer und s‘Weggli ha); und vielleicht
geht beides auch wirklich nicht zusam-
men — doch dann konnen wir nichts aus
Lateinamerika lernen, denn genau diese
Verbindung ist das Neue, das dort ent-
standen ist. Christen und Christinnen
versuchen dort marxistisch zu denken,
also Marxismus in die christliche Praxis
zu integrieren. Sie wollen damit die



Wirklichkeit genauer analysieren, um so
wirkungsvoller flir eine revolutionare
Umgestaltung der gesellschaftlichen
Verhiltnisse kdmpfen zu konnen. Eine
Umgestaltung, zu der sie das Evangelium
aufruft! Damit wurde eine neue Basis ge-
schaffen, von der aus nicht nur ein Dialog
zwischen Christentum und Marxismus,
sondern auch eine gemeinsame Praxis
moglich wurde. Die gemeinsame marxi-
stische Analyse der Wirklichkeit ist die
theoretische Basis, die beide miteinander
verbindet.

Dass Dialog und taktische Biindnisse
zwischen Marxismus und Christentum
moglich sind, hat die europdische Erfah-
rung gezeigt. Schon das ist ein gewaltiger
Fortschritt, wenn die urspriingliche
Feindschaft zwischen beiden geschichtli-
chen Bewegungen bedacht wird. Takti-
sche Biindnisse hatten sich erstmals im
antifaschistischen Widerstand gebildet.
Diese Tradition setzte sich nach dem
Zweiten Weltkrieg im Rahmen der inter-
nationalen Friedensbewegung fort. Ver-
wiesen sei auf den Weltfriedensrat, die
Mitarbeit von Christen und Christinnen
in der Friedensbewegung der sozialisti-

schen Staaten und in der Schweizeri--

schen Friedensbewegung. Ein intensiver
weltanschaulicher Dialog fand insbeson-
dere in den 60er Jahren statt. Die «Pau-
lusgesellschaft» (1964 - 1968) war dabei
sicher eine der wichtigsten Initiativen.
An ihren Dialogen «nahmen katholische
Theologen ersten Ranges teil (K. Rah-
ner, J.B. Metz, H. Vorgrimmler) wie
auch hervorragende marxistische Theo-
retiker (E. Bloch, R. Garaudy, M. Ma-
choveé, A. Schaff, L. Lombardo-Radi-
ce), die die ,humanistische’ Stromung des
Marxismus reprisentierten».> Doch
fiihrten weder die gemeinsame Friedens-
arbeit noch der weltanschauliche Dialog
zu einer strategischen Allianz. Das war
auch nicht moglich, da dazu eine gemein-
same theoretische Basis notwendig ge-
wesen wiare. Diese gemeinsame theoreti-
sche Analyse ist unverzichtbar, um die
Grundlinien eines fiir beide Seiten ver-

bindlichen historischen Projekts vor-
zeichnen zu konnen.

Marxismus, Kommunismus,
Christentum

Die Moglichkeit und Fruchtbarkeit einer
strategischen Allianz haben die Erfah-
rungen in Lateinamerika bewiesen. Dass
diese Erfahrungen kein Zufall sind, kann
vielleicht durch eine kurze Darstellung
einiger «Uberschneidungen», die zwi-
schen den historischen Grossen Marxis-
mus, Kommunismus und Christentum
auftreten, veranschaulicht werden.

Die quantitativ und qualitativ bedeut-
samste Uberschneidung gibt es zwischen
der kommunistischen Weltbewegung und
dem Marxismus. Der Marxismus ist die
theoretische Grundlage der Praxis aller
kommunistischen Parteien, und die kom-
munistischen Parteien sind eine politi-
sche Organisationsform, die aus Er-
kenntnissen und Erfordernissen der mar-
xistischen Theorie entstanden sind.
Gleichwohl muss man unserer Meinung
nach sehen, dass es auch nicht-marxisti-
sche Kommunisten und Kommunistin-
nen gibt (oder zumindest gab, denn die
Utopie des Kommunismus ist zweifellos
ilter als die marxistische Theorie). Auch
gibt es Marxisten und Marxistinnen (zu-
mindest in der Selbstbezeichnung) aus-
serhalb des politisch-organisatorischen
Zusammenhangs kommunistischer Par-
teien. Die Frage, inwieweit die Bezeich-
nung «Kommunist» und «Marxist» in
den angesprochenen Fillen berechtigt
ist, miissen wir zuriickstellen — sie ist ge-
genwartig wahrscheinlich auch eine der
schwierigsten Fragen im theoretisch-po-
litischen Zusammenhang der «Linken»
(noch eine historische Grosse, die in un-
serer Diskussion bedacht werden miiss-
te).

Eine weitere, nicht zu unterschatzende
Uberschneidung gibt es zwischen dem
Christentum und der Utopie des Kommu-
nismus. Bereits im Ursprung des Chri-
stentums ist in zentraler Weise kommu-
nistisches Gedankengut wirksam. An er-

285



ster Stelle zu nennen wire die in den
Evangelien erzahlte «messianische Pra-
xis» Jesu. Fernando Belo hat in seiner
materialistischen Lektiire des Markus-
Evangeliums® den Versuch unternom-
men, die Praxis Jesu als komplexe Praxis
(die nicht nur auf der Ebene der Ideolo-
ie, sondern auch auf den Ebenen der
konomie und Politik funktioniert) zu
rekonstruieren. Belo: «Die messianische
Praxis ist demnach als eine Praxis der
Liebe, der Hoffnung und des Glaubens
auf den drei Ebenen (Okonomie, Politik,
Ideologie) angesiedelt.»* Als «Praxis der
Hinde» (die verteilen und austeilen kon-
nen) reprasentiert sie eine Okonomie des
Teilens. Als «Praxis der Fiisse» (die sich
vorwartsbewegen und Grenzen iiber-
schreiten konnen) steht sie fiir eine Poli-
tik, die sich auf den Weg zu einer neuen
Gesellschaft macht. Als «Praxis der Au-
gen» (die sehen und entlarven konnen)
ist die messianische Praxis Jesu eine
ideologische Praxis, die gegen die herr-
schende Ideologie eine befreiende (kon-
krete) Utopie ins Auge zu fassen vermag.
G. Casalis schreibt zu diesem Konzept:
«Dies ist eine faszinierende Konstruk-
tion, die sehr viel fiir sich hat, weil eben
die drei wichtigen Funktionen des Men-
schen, seine Aktion durch seine Hénde,
durch seine Fiisse, durch seine Augen zu-
sammengefasst und an die drei Instanzen
der Okonomie, der Politik und der Ideo-
logie gebunden werden, wie auch an die
drei grossen Tugenden der Liebe, der
Hoffnung und des Glaubens.»’

Weitere herausragende Beispiele sind:

die kommunistische Struktur der Jerusa-
lemer Urgemeinde in der Apostelge-
schichte (Apg 2,44f: «Alle Glaubigge-
wordenen aber hatten alles miteinander
gemeinsam. Sie verkauften ihren Besitz,
ihre Habe und verteilten sie an alle, je
nachdem einer bediirftig war.»), die un-
auflosliche Verbindung des Glaubens
mit der Praxis im Jakobusbrief und nicht
zuletzt die Staatskritik und die kommu-
nistische Utopie in der Johannes-Apoka-
lypse.® Diese in den Wurzeln des Chri-

286

stentums verankerte kommunistische
Praxis und Utopie ist in der fast 2000jah-
rigen Kirchengeschichte immer wieder
machtvoll zum Vorschein gekommen.’
Stellvertretend genannt seien die Dona-
tistenbewegung in der Antike, der Auf-
bruch der Frauen und des entstehenden
Stadtproletariats in den «Armenbewe-
gungen» des Mittelalters, der revolutio-
nare Fliigel der Reformation um Thomas
Miintzer zu Beginn der Neuzeit sowie
verschiedene revolutionédre -christliche
Bewegungen im 20. Jahrhundert wie die
«Religiosen Sozialisten» (Ragaz) und die
«Christen fiir den Sozialismus» (die sich
1971 in Chile zur Unterstiitzung der
marxistischen Regierung Allende ge-
griindet haben).

Christen fiir den Sozialismus

Schliesslich gibt es seit jiingster Zeit auch
eine Uberschneidung zwischen Christen-
tum und Marxismus. Eben erwahnt wur-
de die Bewegung «Christen fiir den So-
zialismus» (CfS). Aus der kommuni-
stisch orientierten Linie des Christen-
tums hervorgewachsen, versuchen diese
Christen ihre christlich-kommunistische
Option mit der marxistischen Theorie zu
vermitteln. So heisst es in dem Schluss-
dokument des ersten Lateinamerikani-
schen Kongresses der CfS vom 23. - 30.
April 1972 in Santiago de Chile: «Es gibt
jetzt ein wachsendes Bewusstsein davon,
dass eine strategische Allianz von revolu-
tiondren Christen und Marxisten fiir die
Befreiung des Kontinents notwendig
ist... Strategische Allianz bedeutet Uber-
einstimmung in den politischen Aktio-
nen bis zur gemeinsamen Verwirkli-
chung des historischen Projekts der Be-
freiung.»® Und: «Die Teilnahme an einer
revolutiondren Bewegung verlangt ein
ubergreifendes geschichtliches Konzept
fiir die Verénderung der Gesellschaft.
Weder gutmiitiges Zusehen noch ein
hochherziger Wille reichen hier aus. Po-
litische Aktion macht die exakte wissen-
schaftliche Analyse der Wirklichkeit no-
tig, denn es gibt einen untrennbaren Zu-



sammenhang zwischen Theorie und Pra-
xis. Diese Analyse hat allerdings ihre ei-
gene Stringenz; ihre Logik ist qualitativ
verschieden von der der biirgerlichen So-
zialwissenschaft.»®

Unserer Ansicht nach kann dieser Be-
wegung (CfS) im Prozess vom Dialog zur
gemeinsamen Praxis zwischen Marxis-
mus und Christentum eine «Scharnier-
funktion» zukommen. Die Aufgabe von
CfS wire: einerseits marxistisches Ge-
dankengut in Theorie und Praxis des
Christentums zu vermitteln und anderer-
seits unter Beweis zu stellen, dass der
Marxismus auch im Kontext christlicher
Praxis fruchtbar angewandt werden
kann. Und das nicht nur in Lateinameri-
ka (wo es zu einem grossen Teil schon ge-
lungen ist), sondern auch in Europa. In
der Schweiz wird die Bewegung CfS
durch die Zeitschrift «Neue Wege» re-
prasentiert. Mit anndhernd 2000 Abon-
nenten ist dieses «Organ der Religios-
sozialen Vereinigung und der Christen
fiir den Sozialismus» eine nicht zu unter-
schiatzende Grosse. Daneben ist vor al-
lem das Wirken des Verlags «Edition Ex-
odus» zu nennen. Dieser prosperierende
Genossenschaftsverlag hat sich die Auf-
gabe gestellt, Beitridge aus dem Bereich
der Theologie der Befreiung zu publizie-
ren. Mittlerweile hat der Verlag schon
iiber dreissig Biicher herausgegeben. In
den meisten ist die Integration marxisti-
scher Theorie in die theologische Gedan-
kenfiihrung selbstverstidndlich!

Realitat Schweiz

Gibt es neben der publizistischen und
theoretischen Praxis der Zeitschrift
«Neue Wege» und des Verlags «Edition
Exodus» auch Ansatzpunkte in der poli-
tischen Praxis? Sollen die Gefahren in-
tellektueller Abstraktheit und politischer
Romantik vermieden werden, so sind et-
wa folgende Fragen zu beantworten: Wo
lassen sich der Dialog «Christentum —
Marxismus» und eine mogliche Zusam-
menarbeit beider Bewegungen bei uns in
der Schweiz verankern? Wie sieht die ge-

meinsame Praxis hier aus, wie konnte sie
gegebenenfalls intensiviert werden? Was
bedeuten lateinamerikanische Erfahrun-
gen fiir uns?

Auf den ersten Blick konnten die Ant-
worten nur negativ lauten! Es gibt bei uns
weder ein revolutionares Christentum,
noch eine politisch relevante kommuni-
stische Partei (von den lokal begrenzten
Ausnahmen einmal abgesehen). Kurz, es
existieren keine lebendigen Subjekte fiir
einen solchen Dialog.

Doch mit diesen Antworten diirfen wir
uns nicht zufriedengeben. Sie widerspre-
chen sowohl der christlichen Hoffnung
als auch der marxistischen Einsicht in die
historische Notwendigkeit der Uberwin-
dung des Kapitalismus und des Aufbaus
des Sozialismus!

Die bedrohlichen Probleme unserer
Gesellschaft (Friedensfrage; Umwelt-
probleme; Schweiz — Dritte Welt, be-
sonders Siidafrika; unser Umgang mit
Asylsuchenden; die Diskriminierung von
Frauen, Behinderten, Alten...) verlan-
gen unaufschiebbar nach einer Losung.
In der Suche nach mdglichen Losungs-
wegen lassen sich denn auch Ankniip-
fungspunkte fiir eine marxistisch-christ-
lich inspirierte revolutiondre Bewegung
finden, wenn auch nur im Keim und stin-
dig gehemmt durch die biirgerliche Ideo-
logie des Antikommunismus, welche
selbst engagierte Christinnen und Chri-
sten noch kaum iiberwunden haben.

All die genannten Praxisfelder werden
auch von christlichen Gruppen bearbei-
tet. Es existieren etliche christliche Frie-
densinitiativen, der Einsatz von Christen
und Christinnen fiir chilenische Fliicht-
linge in Ziirich Seebach und fiir tamili-
sche Asylsuchende in Bern wurde auchin
der breiten Offentlichkeit bekannt, das
karitative Engagement vieler Gemein-
den fiir benachteiligte Menschen ver-
dient Respekt, das Spendenaufkommen
fiir Projekte von christlichen Organisa-
tionen wie «Brot fiir Briider» und «Fa-
stenopfer» in der Dritten Welt ist beach-
tenswert.

287



Diese wenigen Beispiele aber lassen
schon erkennen, woran es mangelt. Sie
tiberschreiten selten die Ebene des Kari-
tativen, sie versuchen oft nur die Phéino-
mene an der Oberflache zu kurieren, wo
doch eine Wurzelbehandlung notig ware.
Etwas weniger salopp ausgedriickt: Es
fehlt vielen Christinnen und Christen an
einer Analyse der Probleme, die deren
Ursachen freilegen wiirde, es mangelt an
einer klaren politischen Orientierung!

Genau hier miisste die spezifische
Kompetenz einer marxistischen Partei an-
setzen. Der Marxismus besitzt mit sei-
nem Instrumentarium genau die Fihig-
keit, die Ursachen der Konflikte zu be-
nennen, und damit auch das Mittel, effi-
ziente Wege aus der Krise zu weisen. Es
ist die historische Aufgabe einer kommu-
nistischen Partei, diese Kompetenz in das
Forum fortschrittswilliger Krifte einzu-
bringen.

Konziliarer Prozess fiir Frieden,
Gerechtigkeit und
Bewahrung der Schopfung

Wiirden diese Praxisfelder (Friedensbe-
wegung, Arbeit mit Benachteiligten un-
serer Gesellschaft, Solidaritdt mit der
Dritten Welt) miteinander «verfloch-
ten», dann konnte sich ein europdisches
Gegenstiick zur lateinamerikanischen
Theologie der Befreiung bilden. Ansatz-
punkte sind im «konziliaren Prozess fiir
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schopfung» vorhanden. Dieser Pro-
zess wurde auf Vorschlag der Evangeli-
schen Kirche in der DDR 1983 von der
Vollversammlung des Okumenischen
Rates der Kirchen in Vancouver be-
schlossen. Er soll 1990 zu einer «Welt-
konferenz fiir Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schopfung» fiithren.
Unserer Meinung nach bietet dieser kon-
ziliare Prozess Ansatzpunkte fiir ein En-
gagement «marxistischer Christen und
Christinnen» und damit fiir eine Integra-
tion marxistischer Theorie in die Praxis
christlicher Gruppen. Dass dabei tradi-
tionelle Formen von Dialog und Zusam-

288

menarbeit zwischen Marxismus und
Christentum hilfreich sein konnen, ver-
steht sich von selbst. Die Moglichkeiten
sind da, es kommt darauf an, dass sie ge-
nutzt werden!

Und die Religionskritik?
Wir konnen unsere Stellungnahme zu
der Forumsdiskussion des «Vorwarts»
nicht abschliessen, ohne auf die marxisti-
sche Religionskritik zu sprechen zu kom-
men. Finmal, weil dieser Punkt zu den
meisten Irritationen zwischen Marxis-
mus und Christentum gefiihrt hat und
fiuhrt. Zum anderen, weil in diesem
Punkt ein «christlicher Marxismus» viel-
leicht einen Beitrag zum Gesamt der
marxistischen Theorie liefern kann.

Die Aneignung der marxistischen
Theorie durch christliche Gruppen hat

némlich zu einem erneuerten Gebrauch

der marxistischen Religionskritik ge-
fiihrt: einem Gebrauch, der sich an der
religionskritischen Praxis des reifen
Marx orientiert.

Beispielhaft hat Franz Hinkelammert
die Veranderung der Religionskritik des
reifen gegeniiber dem jungen Marx her-
vorgehoben. Nach Hinkelammert ersetz-
te Marx im Kapital «seine vorherige Re-
ligionskritik durch eine Kritik des Feti-
schismus. Und diese ist nicht mehr Kritik
der Religion, sondern die Methode zur
Unterscheidung zwischen fetischisierter
Transzendentalitit und vermenschlich-
ter Transzendentalitiit.»'° Die an der Fe-
tischismusanalyse orientierte Religions-
kritik reduziert nicht wie Feuerbach die
religiosen Phéanomene auf ihren anthro-
pologischen Kern, sondern analysiert
Entwicklung und Funktion religioser Bil-
der in konkreten Lebensverhiltnissen.
Marx: «Selbst alle Religionsgeschichte,
die von dieser materiellen Basis abstra-
hiert, ist — unkritisch. Es ist in der Tat
viel leichter, durch Analyse den irdischen
Kern der religiosen Nebelbildungen zu
finden, als umgekehrt, aus den jedesma-
ligen wirklichen Lebensverhéltnissen ih-
re verhimmelten Formen zu entwickeln.



Die letztere ist die einzig materialistische
Methode» (MEW 23, S. 393, Anm. 83).

Wird religiose Praxis auf diese Weise
analysiert (wird sie also nicht anders be-
handelt als jedes andere menschlich-ge-
sellschaftliche Phinomen), dann geht es
nicht mehr um eine Kritik der Religion,
sondern um die Kritik fetischisierter Re-
ligion — also einer religiosen Praxis, die
menschliches Leben einem Fetisch op-
fert. Religiose Praxis, die demgegeniiber
zu menschlichem Leben befreit, ist von
dieser Kritik nicht nur nicht betroffen, sie
bietet sich auch als Bundnispartnerin im
Kampf gegen den Fetisch an, ganz gleich,
ob es sich bei diesem um einen religidsen
oder Okonomischen Fetisch (Kapital)
handelt. Theologie der Befreiung ist da-
her eine Biindnispartnerin marxistischer
Kapitalismus-Kritik. Umgekehrt kann
die marxistische Kapitalismuskritik als
Kritik des Gotzendienstes am Fetisch
«Kapital» gelesen werden. Es lasst sich
daher in gewisser Weise sogar sagen, dass
Marx die Linie der prophetischen Kritik
des Gotzendienstes fortgesetzt und fur
die kapitalistische Gesellschaftsforma-
tion aktualisiert hat.

Theoretische Grundlage der Veréande-
rung marxistischer Religionskritik ist
nach Hinkelammert die Funktionsver-
schiebung der Kategorie «Reich der Frei-
heit» im Marxschen Denken. Wihrend
der junge Marx das «Reich der Freiheit»
als reales Ziel des Geschichtsprozesses
definiert (man lese nur die «Pariser Ma-
nuskripte» von 1844), versteht der Marx
des «Kapitals» unter dieser Kategorie
eher den Horizont menschlicher Praxis,
der ihre innere Transzendentalitdt ge-
wahrleistet. Das «Reich der Freiheit»
bleibt riickgebunden an das «Reich der
Notwendigkeit». Marx: «Die Freiheit in
diesem Gebiet kann nur darin bestehen,
dass der vergesellschaftete Mensch, die
assoziierten Produzenten, diesen ihren
Stoffwechsel mit der Natur rationell re-
geln, unter ihre gemeinschaftliche Kon-
trolle bringen, statt von ihm als von einer
blinden Macht beherrscht zu werden; ihn

mit dem geringsten Kraftaufwand und
unter den ihrer menschlichen Natur wiir-
digsten und addquatesten Bedingungen,
vollziehen. Aber es bleibt immer ein
Reich der Notwendigkeit. Jenseits des-
selben beginnt die menschliche Kraft-
entwicklung, die sich als Selbstzweck
gibt, das wahre Reich der Freiheit, das
aber nur auf jenem Reich der Notwen-
digkeit als seiner Basis aufbliihen kann.
Die Verkiirzung des Arbeitstages ist die
Grundbedingung» (MEW 25, S. 828).
Der Kampf fiir die Erweiterung des
«Reiches der Freiheit» kann daher als of-
fener, unabschliessbarer Prozess ver-
standen werden. In diesem Prozess ist
nicht mehr eine totale Kritik der Religion
gefragt, sondern eine Methode zur Un-
terscheidung zwischen befreiender und
versklavender Religion.

Religiose Praxis, die die innere Trans-
zendentalitat menschlicher Praxis nicht
fetischisiert, sondern offen hélt, ist in
dem Kampf fiir die Erweiterung des
«Reiches der Freiheit» eine nicht zu un-
terschitzende Biindnispartnerin.

1 In: «Vorwirts» vom 18. Dezember 1986; NW
1987, S. 14ff.

2 F. Castillo, Die Christen und der Marxismus, in:.
Rottlander (Hg.), Theologie der Befreiung und
Marxismus, Miinster 1986.

3 F. Belo, Das Markusevangelium materialistisch
gelesen, Stuttgart 1980.

4 Ebd., S. 316.

5 G. Casalis, Fernando Belo: Lecture matérialiste
de I’Evangile de Marc, in: Theologia Practica
(1978), Heft 1, S. 68.

6 Vgl. K. Fiissel, Im Zeichen des Monstrums, Zur
Staatskritik der Johannes-Apokalypse, Edition Ex-
odus, Freiburg i.U. 1986.

7 Vgl. die bei Edition Exodus erscheinende «alter-
native» Kirchengeschichte von M. Clévenot, Von Je-
rusalem nach Rom, Bd. 1, Freiburg i.U. 1987.

8 Dokumentiert im Anhang von: G. Girardi, Chri-
sten fiir den Sozialismus — warum? Stuttgart 1979,
S. 135f1.

9 Ebd,, S. 136.

10 F. Hinkelammert, Die ideologischen Waffen
des Todes. Zur Metaphysik des Kapitalismus, Edi-
tion Exodus, Freiburg i.U. 1986, S. 63.

i

289



	Wenn Christen beginnen Marx zu lesen...

