
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 7-8

Artikel: "Seht, welch ein Mensch!"

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhild Traitler

«Seht, welch ein Mensch!»

Da stehst du und schweigst, Jesus aus
Nazareth. Und ich spüre in mir den uralten
Impuls der Frauen: Ich möchte dir das
Blut aus dem Gesicht wischen und dir ein
feuchtes Tuch auf die Stirn legen.
Wahrscheinlich haben sie dir die Rippen
zerschlagen, ich kann sehen, welche Mühe
es dir macht, zu atmen. Die Lederpeitschen

sind mit Eisenkugeln gespickt.
Manchmal werden auch die Nieren
kaputtgemacht. Da stehst du mit Dornenkrone

und Purpurmantel, und kannst
dich kaum auf den Beinen halten nach
den 39 Peitschenhieben.

«Seht den Menschen», sagt Pilatus,
der Mann, der dich hat foltern lassen.
Zuvor hat er ein Gespräch mit dir
geführt, interessant, tief, berührend. Er
kann es sich leisten, menschlich zu sein.
Er hat die Macht.

Du schweigst.
Manchmal bin ich dir so begegnet, unter

den geringsten der Schwestern und
Brüder, die sprachlos waren, vor
Erschöpfung, vor Schmerzen, vor Machtlosigkeit.

Ich denke an Mala, eine von den Müttern

aus Jaffna. Vor zwei Jahren hat die
Polizei ihren Sohn mitgenommen, bei
einer Routinerazzia auf die Tamil Tigers.
Seitdem hat sie ihn nicht mehr gesehen.
Damals war er sechzehn. Vielleicht ist er
tot. Sie hat sich mit anderen Müttern
zusammengetan, die ihre zornige Hilflosigkeit

über das Verschwinden ihrer Söhne
teilen. Schweigend protestieren sie dagegen,

weil sie keine Worte haben für ihren
Schmerz und ihre Empörung. Seht die
Frauen.

Du schweigst, vielleicht aus Staunen

darüber, dass es ihnen gelingen wird,
dich zu zerstören. Mit den grossen
Liebenden teilst du die verrückte Hoffnung,
dass der Mensch gut ist. Mit den grossen
Realisten weisst du genau, dass die
Umstände das nicht zulassen, Menschlichkeit.

Manchmal bin ich dir so begegnet.
Ich denke an Ursula von den «Frauen

für den Frieden» in Zürich. Zusammen
mit anderen Friedensfrauen hat sie auf
dem Zürcher Paradeplatz - im Herzen
der Hochfinanz — in alten Wäschezubern
Banknoten gewaschen. Mit dieser
Symbolaktion wollten die Frauen daran
erinnern, wieviel Leid und Unterdrückung
an den Geldern hängen, die die Schweizer

Banken für die ganze Welt säubern
und respektierlich machen. Mit zitternden

Händen sind die Frauen dort gestanden,

schweigend angesichts der Strukturen
und Vernetzungen der Macht. Seht

die Frauen.
Du schweigst. Vielleicht aus Zorn.

Später wirst du deinen Zerstörern vergeben,

du hast den Widerspruch in dir
selbst überwunden. Bis zum Schluss
hörst du nicht auf, zu lieben.

Ich denke an Anna aus Frankfurt. Sie,
die alleinstehende Mutter von zwei
Kindern, ist nachts in ihrem eigenen Haus
überfallen und vergewaltigt worden.
Trotz der Angst und der Erniedrigung
spürt sie die Verzweiflung und die hilflose

Wut des Täters, eines jugendlichen
Arbeitslosen. Jenseits der Demütigung
gelingt ihr so etwas wie Verständnis. Seht
die Frau.

Du schweigst. Vielleicht hast du eine
Hoffnung, die grösser ist, als das, was

201



jetzt mit dir passiert.
Ich denke an das Foto des namenlosen

Jungen, das ich im Museum der
Schweinebucht in Kuba gesehen habe. Während
der Invasion hat der Zwölfjährige die
Heimat verteidigt. Tödlich getroffen
malt er mit seinem Blut das Wort «Fidel»
auf das Pflaster. Er verweist auf eine
Hoffnung, die über sein eigenes Leben
hinausgeht, eine Hoffnung für sein Land,
für sein Volk. Seht den Jungen.

Du schweigst. Du zitterst. Später wird
dich auch die Hoffnung verlassen. Keine
Sicherheit ist die letzte. Auch nicht für
dich. Ich denke an den Pfarrer, krebskrank

im letzten Stadium. Es ist die Zeit,
in der er sich von allem löst, und wo ihn
eine tiefe, verzweifelte Verlassenheit
ergreift. Diese Verlassenheit ist nicht
auszufüllen mit schnellen Formeln. Die Leere,

die Erfahrung der Gottesferne, jener
Zustand, in dem es gar nichts gibt, was
wir lieben könnten, dieses Leiden ist
immer wirklich und kann nicht weggetröstet

werden. Seht den Mann.
Du schweigst.
«Seht, welch ein Mensch», hat Luther

die Worte des Pilatus übersetzt. Damit
wollte er uns sagen: Hier ist der exemplarische

Mensch, der göttliche Dulder, der
heimliche König. Aber das Exemplarische

an dir ist nicht das Aussergewöhnli-
che, sondern das Gewöhnliche, dass du
dich wiederfinden lässt in dem ganz
alltäglichen Leben von Frauen und Männern,

in dem selbstverständlich gewordenen

Leiden, in den Seufzern der Geringsten,

in der Sprachlosigkeit des Schmerzes,

in der Wut über das Unrecht, in der
Sehnsucht, endlich aufzustehen, endlich
aufzuerstehen.

«Seht den Menschen», sagt Pilatus,
der Mensch. Er ist dir als Menschen
begegnet und ist beeindruckt. Die Erzählungen

seiner Frau fallen ihm ein. Sie hat
recht. Von Mensch zu Mensch könnt ihr
euch verständigen. Freilich, Pilatus ist
ein Machthaber, er kann sein Menschsein

an- und ausziehen, je nach Opportunität:

Der Verweis auf den Menschen ist

für ihn mit keinerlei Risiko verbunden,
und mit keinerlei Verantwortung. Es ist
ein Unterschied, wer auf den Menschen
verweist, und mit welchem Interesse.
Auch Diktatoren reden von Menschenrechten

und küssen die Babys ihrer Opfer.

«Seht den Menschen», sagt Pilatus,
und dann legt er seine menschliche Brille
ab und lässt sich die ideologische aufsetzen.

Da sieht die Sache schon ganz
anders aus: «Da seht euren König!»
Opportunität macht sich immer fest an
Vorurteilen, und ein Vorurteil ist schnell bei
der Hand. «Da seht die Kommunisten,
da seht die Schwulen, da seht die
Türkenschweine, da seht die Terroristen, da
seht, da seht!»

Was mich bedrückt, ist der Unterschied

zwischen dem Menschen Pilatus
und dem Machthaber. «Nehmt ihr ihn
und kreuzigt ihn, denn ich finde keine
Schuld an ihm.» Was ist das für ein
furchtbarer, gedankenloser Satz. «Macht
ihr, ich halte mich da raus. Ich bin zwar
ganz anderer Meinung, aber ich beuge
mich der Mehrheit; wenn mir das in den
Kram passt, bin ich sogar demokratisch.
Ich habe die Sache durchdacht und ich
weiss, er ist unschuldig, aber ich mache
nichts aus meinem Wissen, nichts
Wirksames, Lebenserhaltendes, nichts, was
den Gang der Dirige ändern würde. Ich
lasse zu, dass Unrecht geschieht und ich
leiste mir als Gipfel des Zynismus sogar
noch ein gutes Gewissen.» Dieses
Verhalten erschreckt mich, weil ich es
wiedererkenne, manchmal sogar an mir. Es
erschreckt mich, weil es mir klar macht,
dass ich die Handlungsweise der Machthaber

verinnerlicht habe. Ich kenne die
Vorwände und die Vorurteile, die uns
veranlassen, die Dinge laufen zu lassen,
uns rauszuhalten, und darüber hinaus
noch unser gutes Gewissen zu pflegen. Es
gibt immer gute Gründe, und wenn es gar
keinen Grund mehr gibt, sagen wir am
Ende noch: «Es ist der Wille Gottes.»

«Es ist der Wille Gottes», das ist ein
Satz, den die Täter nie sagen dürfen.

202



Dort, wo Menschen unterdrückt,
ausgebeutet, gekreuzigt werden, ist es nicht
der Wille Gottes, sondern der Wille
derer, die solches Leiden verursachen. Das
Leiden als Willen Gottes begreifen, das
dürfen nur die Opfer. Nur sie können den
Weg des Leidens als den Weg erfahren,
den Gott mit ihnen geht. Nur sie dürfen
über die konkrete Leidensursache hinaus
im Leiden nach dem Geheimnis unserer
Geschöpflichkeit fragen. Das dürfen die
Täter nicht. Zu leicht und zu schnell
entwickeln sie Rechtfertigungen. Die
Geschichte der Täter ist voll von Rechtfertigungen,

juristisch, philosophisch, theologisch

verpackten. Deswegen habe ich
auch Mühe mit den vielen Kunstgriffen,
die das, was hier passiert, erklären, aus- •

deuten, intellektuell oder gefühlsmässig
akzeptabel machen wollen. Ich will das
nicht akzeptieren. Es empört mich, weil
mich das unnütze Leiden und der unnütze

Tod so vieler Geschöpfe Gottes
empört. Es empört mich, und es macht mich
traurig zugleich. Es macht mich traurig,
weil mein Leben nicht eindeutig ist.

Du schweigst, und heute wie jeden
Tag meines Lebens lädst du mich ein,
einzugreifen in den Gang der Dinge. Früher
habe ich mir immer überlegt, wie hätte es
anders gemacht werden können. Heute
weiss ich, der Widerspruch ist in mir
selbst. Auch ich nehme die vernünftigen
Fehlentscheide der um mein Wohl
besorgten Obrigkeit hin - ich kann ja nicht
überall protestieren. Auch ich sitze am
Fenster und schaue zu, verstecke mich in
der Masse, suche mir meine Gleichgesinnten,

bei denen ich mich wohlfühle.
Da sitzen wir dann und schimpfen über
Pilatus. Oft bin ich arrogant, ich verachte
die Unterdrücker, die Leidensverursa-
cher, die fernen, unerreichbaren, und
die, die meine realen Gegner sind. Der
Widerspruch ist in mir selbst. Gerade
mein Zorn über die Gleichgültigkeit und
Menschenverachtung meiner Gegner
beweist mir, dass ich diese Haltungen in mir
selbst beherberge. Nur in dem Mass, in
dem ich den Widerspruch in mir selbst

bewältige, kann ich mich auch mit meinen

Gegnern in der Haltung der Liebe
auseinandersetzen. Auch den
Unterdrückern in Liebe zu begegnen, heisst ja
nicht, die Unterdrückung zu legitimieren.

Es heisst, den Unterdrückern klar zu
machen, dass die Erniedrigung und
Entmenschlichung von Menschen auch sie
selbst erniedrigt und entmenschlicht.

Den Widerspruch in mir selbst bewältigen

ist nicht primär eine psychologische
Aufgabe, sondern eine politische. Gefordert

ist, wie Peter Zuber, der Berner Arzt
und Gründer der Aktion für abgewiesene

Asylbewerber,das einmal ausgedrückt
hat, die Revision meiner Liebe. Die
Revision der Liebe meint einen neuen
Entwurf von Macht. Gefordert ist, dass ich
dem unterdrückerischen, lebenszerstörenden

Allmachts- und Supermachtsentwurf
der nonchalanten oder despotischen

Machthaber die Wirklichkeit und
Wirksamkeit einer menschenfreundlichen

Für-Macht entgegensetze, der
Macht, die wir in Anspruch nehmen für
das Leben von Mensen und Schöpfung.

Die Frage ist nicht, ob ich das kann,
sondern ob ich das will. Aus eigener
Erfahrung weiss ich, dass mich der Weg der
Liebe an den Rand führen wird, zu den
Opfern, dorthin, wo es deutlich wird, was
Entmenschlichung heisst, und was
Umkehr bedeuten muss. Aus eigener Erfahrung

weiss ich, dass der Weg zu den
Opfern die Auseinandersetzung mit den
Unterdrückern nach sich zieht.

Noch immer schweigst du. Du weisst,
es gibt nicht mehr viel zu sagen in diesem
bereits vorgezeichneten Drama. Manchmal

bekomme ich Angst in dem grauen
Meer so vieler Stimmen, die sagen, dass
sich sowieso nichts ändern lässt, und alles
kommt, so wie es kommen muss. Das ist
nicht wahr. Alles kommt so, weil wir es
nicht anders wollen, von ganzem Herzen,
mit all unserer Kraft — und mit unserem
ganzen Sein. Ich werde gehen, und die
Jünger suchen, und die Frauen, wir brauchen

Mut gegen unsere Angst, wenn wir
uns auf den Weg machen wollen. Jetzt

203



brauchen wir Mut. Später werden wir er- schweigst. Von jetzt an müssen wir
refahren, dass es befreit, mit dir auf dem den, und deine Worte weitersagen, im-
Weg zu sein. Neue Freunde werden wir mer wieder und immer wieder, mit
Befinden, Begeisterung wird wachsen. Du harrlichkeit, mit Geduld, mit Ungeduld.

hans peter gansner

HERR BONNY, WIR LIEBEN UNSRE HEIMAT

weil er die heimat hasse
habe herr brodmann einen film
gegen die armee gemacht
behauptet herr bonny

unterstellend damit
dass über lOO'OOO initiantlnnen
für eine Schweiz ohne armee
ihre heimat hassen

dabei lieben wir nur
herrn bonnys armee nicht
die nicht unsre aber wohl
herrn bonnys heimat ist

die er verteidigt wie wir
unsre heimat befrein
von herrn bonnys armee
die sie besetzt hält

(antwort auf die Sendung MEDIENKRITIK, 18. Juni 1987, fernsehen DRS)

204


	"Seht, welch ein Mensch!"

