Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 81 (1987)

Heft: 6

Artikel: Horst Eberhard Richter im Gesprach mit Hanspeter Gschwend : wer
immer siegen muss, wird untergehen

Autor: Richter, Horst Eberhard / Gschwend, Hanspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

des Wassers, der Menschen in der Dritten Welt und der Zukunft von uns allen immer

reicher werden.
Unser tiglich Brot gib uns heute,

damit wir uns stirken, um gegen die atomare Bedrohung zu kdmpfen.
Gib uns das Brot der Liebe, damit wir frei werden fiir unsere Mitmenschen.
Und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unseren Schuldigern.

Fiihre uns nicht in Versuchung,
es den Machtigen gleichzutun,
sondern erlose uns von dem Bosen

in uns selbst, das uns immer wieder dazu verlockt, unser Leben fiir uns selbst zu be-

wahren,

wihrend Du uns einlddst, unser Leben zu geben fiir unsere Freunde.
Erlose uns von dem Bdésen in Uniform und Zivil, von Provokation, von Resignation
und von dem Glauben an unsere Allmacht.

Denn Dein ist das Reich;

es gehore keinem von denen, die glauben tiber uns bestimmen zu konnen;

die Kraft und die Herrlichkeit.

Du bist der einzige Gott und Vater — von Anfang an und in Ewigkeit.

Amen

Horst Eberhard Richter im Gesprdch mit Hanspeter Gschwend

Wer immer siegen muss, wird untergehen

Krankheit als Warnzeichen

Gschwend: Herr Professor Richter, Sie
sind krank, Sie haben Grippe. Sie haben
in Threm Buch «Die Chance des Gewis-
sens» (Hoffmann und Campe, 1986) sehr
viel geschrieben iiber die positiven Seiten
des Krankseins. Ist es fiir Sie hinderlich,
ein Interview geben zu miissen und dabei
krank zu sein?

Richter: Sie wissen ja von mir, dass ich
Krankheit wichtig nehme, nicht nur als
Storung, sondern auch als eine Form des
Lebens. Krankheit gehdrt zu unserem
Leben, man kann sie in dem Sinne nicht
nur erleiden, sondern sich die damit ver-
bundene Schwiche und Passivitdt gon-
nen: viel liegen, viel schlafen, sich warm-
halten, sich pflegen und auch pflegen las-
sen. Das sind schone Sachen. Man kann
wieder in so etwas wie einen kindlichen

162

Zustand kommen, auch die eigenen Be-
grenzungen besser verstehen. Man ist ein
Stick weit hilflos, angewiesen darauf,
dass andere einem jetzt helfen. Insofern
sind Krankheiten erzieherisch, auch
wenn sie einem nicht schmecken.
Gschwend: Ich konnte mir vorstellen,
dass das Kranksein einen Einfluss auf Ih-
re Antworten hat. Denken Sie, dass Sie
zum Beispiel jetzt sensibler sprechen?
Richter: Ich weiss das nicht genau. Ich
weiss nur, dass ich jetzt wohl etwas be-
sinnlicher mit Ihnen reden kann, sonst
wiirde ein Interview eingepasst sein in ei-
nen Zeitplan. Jetzt kann ich mich Ihnen
in Ruhe widmen.

Gschwend: Am Anfang Ihres Buches
sprechen Sie viel von Krankheit, und Sie
stellen Beispiele dar, wo sie krank gewor-
den sind, schwer krank, zum Beispiel als
Soldat an der Front. Sie stellen die Krank-



heit dar als Folge Ihrer Sensibilitdt fiir die
Ungeheuerlichkeiten, die um Sie herum
geschehen. Die Frage stellt sich mir in die-
sem Zusammenhang: Was ist das fiir eine
Reaktion? Zur Krankheit gehort ja auch,
dass man geldhmt ist, eingeschrankt in sei-
nen Handlungsfahigkeiten. Lduft man
nicht Gefahr, die Krankheit zu heroisie-
ren und etwas zu unterschlagen, wenn
man von den positiven Seiten der Krank-
heit spricht?
Richter: Wihrend Sie jetzt sprachen, ha-
be ich mir iiberlegt, unter welchen Be-
dingungen ich jetzt gerade krank gewor-
den bin, warum also jetzt gerade meine
Abwehrkraft nicht gut funktioniert. Ich
habe mich in der letzten Woche sehr
tibernommen. Ich war in drei skandinavi-
schen Landern, habe dort sechs Vortrage
gehalten, und bei dreien dieser Vortrage
habe ich mich mit unserer Ohnmacht be-
schaftigt und mit unseren Chancen, in ei-
ner Welt zu leben, die durch Hochtech-
nologie, durch Chemie und Atomristung
in einem einzigartigen Grad gefahrdet
ist. Ich gerate dann in die Rolle desjeni-
gen, der den Menschen eigentlich nur
deutlicher machen will, wie der Zustand
unserer Welt ist, in die Rolle desjenigen,
von dem das Publikum erwartet, dass er
sagen konne, wie man es machen muss,
um die Gefahren besser zu bewaltigen. In
solchen Veranstaltungen herrscht ein
grosser Druck, dass man die Leute nicht
traurig nach Hause schickt. Man will ih-
nen ja nicht angst machen, wie das die
Gegner einem unterstellen. Man will ih-
nen helfen, eine — wie Giinther Anders
mal gesagt hat — fursorgende Angst zu
entwickeln. Wie eine Mutter sich sorgt
um ihre Kinder, sollen die Menschen sich
um die Erde sorgen, um die Umwelt, um
den Frieden, um die Lebenschancen der
ndachsten Generation, damit nicht eine
lahmende Angst auftritt, sondern eine
Angst, die dazu aufruft, unser Leben
mehr zu pflegen.

Aber ich bin nicht jemand, der sich
dann sehr stark fuhlt, zu sagen: Wenn wir
jetzt alle diesen Weg gehen, werden wir

diese gewaltigen Machte zwingen, umzu-
kehren, diese Michte, die uns diese Ent-
wicklung bescheren und in die wir ir-
gendwie verwickelt sind; sondern ich bin
genau so schwach wie die andern, die mir
zuhoren. Das Krankwerden ist vielleicht
ein Zeichen, dass ich mich etwas mehr
zurucknehmen und auch diesen Versu-
chungen besser widerstehen muss, auf
solche Wiinsche und Aufforderungen hin
in die Rolle dessen zu schliipfen, der sich
hinstellt und mahnt und warnt und ermu-
tigen will.

Die Verdrangung der Endlichkeit

Gschwend: Wenn ich Sie richtig verstehe,
ist die Krankheit einmal ein Warnzeichen,
dass es so nicht weitergeht, dass Sie sich
nicht in der Weise weiter stressen kénnen.
Aber die Krankheit darf in gewissem Sinn
nur eine Pause geben, eine 5bergangszezt
um zu ermoéglichen, zu sich selbst zuriick-
zukehren. Sie darf nicht Endstation sein.
Ich setze Sie jetzt natiirlich auch ein biss-
chen unter Druck, denn ich mochte nattir-
lich Antworten auf die Fragen bekom-
men, was man heute noch tun kann, wenn
man das Gefiihl hat, nicht nur das person-
liche Leben gehe in eine Richtung, in die
es nicht weitergehen darf, sondern auch
gesellschaftlich, auf der ganzen Welt, gehe
manches in eine Richtung, in die es nicht
gehen diirfe. Ich mochte nicht eigentlich
Rezepte von lhnen, sondern eben auch
horen, wo Sie zweifeln, wo Sie offen sind,
wo Sie selber nicht weiter wissen und wie
Sie damit umgehen, dass Sie in dieser
zweifelhaften und gespaltenen Situation
sind. In diesem Zusammenhang mochte
ich einen Abschnitt aus Threm Buch vorle-
sen, eine Schliisselstelle, und daran dann
Fragen anschliessen.

Sie sprechen vom todkranken Men-
schen, Sie sprechen davon, wie Sie als
Arzt reagieren, wenn Sie wissen, dass je-
mand nicht mehr geheilt werden kann,
und Sie sagen dann aufgrund Ihrer Erfah-
rung:

«Es ging also gar nicht nur, und nicht
einmal primar darum, leichter sterben zu

163



konnen, sondern im Blick auf das Ende
erst voll zum Leben zu erwachen. Die
Aufhebung der Todesverdrangung
macht sichtbar, welche Unsumme an
Energie vorher verschwendet worden
war, nur um die diffuse Angst abzuweh-
ren. Die gesellschaftliche Verteufelung
des Todes als Aggressor bedeutet also
nur vordergriindig einen Kampf gegen
den Tod. Im Hintergrund war es.ein
Kampf gegen das Leben, ein Sieg der Ag-
gression uber die Liebe.»

Kiirzlich hat Hildesheimer am Schwei-
zer Fernsehen gesagt, wir miissten uns da-
mit abfinden, und er habe sich jedenfalls
damit abgefunden, dass die Welt dem Tod
geweiht ist. Er glaubt, dass im Verlauf der
ndchsten Jahrzehnte mindestens das
menschliche Leben zu Ende gehen wird
auf diesem Planeten. Als ich diese Stelle
las, habe ich mich gefragt: Verschwenden
wir mit dem fast verzweifelten Kampf ge-
gen Riistung und Umweltzerstorung, ge-
gen Hunger und Uberbevilkerung nicht
Lebensenergie, wie Sie es schildern von
Kranken und Arzten, die nur gegen den
Tod ankdmpfen. Wire es, wenn man sich
die Welt vergegenwidrtigt, nicht richtiger,
sich zu sagen, die Welt geht zu Ende, wir
wiirden uns besser darauf einrichten,
noch sozusagen in Ehren zu sterben?
Richter: Ich habe den Eindruck, dass sich
im Augenblick viele, auch sehr kluge
Mitglieder der jiingeren Generation, tat-
sachlich so verhalten, als hatten sie sich
damit abgefunden, dass alles kaputtgeht.
Sie denken nicht mehr daran, wenden
sich ab und fithren ein hedonistisches Le-
ben. Das gibt einen Trend in Richtung
reich werden, schon sein, das Leben kon-
sumieren und sich nicht mehr kiimmern
um Politik, sich nicht mehr lber diese
schrecklichen Gefahren aufregen. Da
liegt eine Resignation vor, die ich fur
schlimm halte. Das ist kein bewusstes
Sich-Abfinden, sondern einfach ein Ver-
drangen, das nur negative Wirkung hat.
Es ist der Versuch, diese Depression so-
zusagen kompensatorisch niederzuhal-
ten, indem man den Lebensgenuss auf je-

164

ner Ebenc maximal steigert, auf der man
durch Machen und Herstellen von Ge-
nussmoglichkeiten noch selber viele ei-
genen Chancen hat.

Etwas ganz anderes ist es, wenn man
sich auf einer tieferen Ebene uberlegt,
dass dieses Ankdmpfen gegen das Nichts,
gegen das Verhdngnis, die Wurzel des
Fortschrittmythos tiberhaupt ist. In die-
sem hektischen Kampf, den technischen
Fortschritt blindlings weiterzutreiben,
bis hin zu Tschernobyl, bis hin zur Atom-
rustung, sehe ich einen Kampf gegen die
Begrenztheiten des Lebens, gegen unse-
re Sterblichkeit, einen Kampf, der aber
nicht bewusst ist. Er wird nur oberflach-
lich verstanden: als eine Erhohung von
Grosse und Starke und Potenz. In Wirk-
lichkeit enthilt er eine Destruktivitdt aus
Angst vor unserer Sterblichkeit. Die Un-
fahigkeit, Mass zu halten in der chemi-
schen und technischen Entwicklung, ent-
springt einer verzweifelten Auflehnung
gegen das Wissen, dass es unertraglich
sei, endlich zu sein.

Ich glaube, dass eine Kultur, die sich
dem Leben zuwenden, die Natur und
auch unsere innere Natur mehr schiitzen
wiirde, erst dann zustande kommen
konnte, wenn wir unsere Sterblichkeit
akzeptierten. Wenn wir einsdhen, dass
jede Generation nur eine kurze Strecke
weit dieses Leben zu hiiten und zu pfle-
gen hat, es offenhalten soll fiir eine lange
Kette der weiteren Lebensprozesse,
nicht nur fiir uns Menschen, sondern fiir
alles kreatiirliche Leben, dann wiirde
sich ein Masshalten in der Technik von
selbst einstellen. Man wiirde einsehen,
dass man eben nicht alles machen darf,
was man machen kann. Im Augenblick
sind wir fasziniert von dieser furchtbaren
Atomtechnik, die tiber alle Risiken hin-
aus entwickelt wird, die eigentlich ver-
antwortbar wiren. In den néchsten
zwanzig Jahren sehe ich eine gleich ge-
fahrliche Revolution auf dem Gebiet der
Gentechnologie auf uns zukommen.
Auch da sind wir dicht dabei, die Gren-
zen zu uberschreiten, die uns sozusagen



unser kreatiirliches Mass vorgeben.-

Dem theoretischen Pessimismus durch
optimistische Praxis widersprechen

Gschwend: Sie haben gesagt: Wenn wir
akzeptieren, dass wir personlich sterben
miissen und wenn wir uns als Teil einer
langen Kette verstehen, werden wir wirk-
lich lebendig. Gehen Sie davon aus, dass
diese Kette weitergeht? Oder rechnen Sie
wie zum Beispiel Hildesheimer damit,
dass wir in den ndchsten Jahren tatsdch-
lich zugrundegehen?

Richter: Das ist eben eine Kernfrage. Ich
miisste ehrlich antworten, dass ich theo-
retisch ein Pessimist bin. Wenn ich die
Argumente gegeneinander aufwiege, se-
he ich mehr Argumente, die dafur spre-
chen, dass die verhdngnisvolle Entwick-
lung so weitergeht, als andere, die dafiir
sprechen, dass die Krafte des Widerstan-
des sich noch rechtzeitig und mit genii-
gender Kraft formieren konnen. Ande-
rerseits bin ich ja und sind wir beide nicht
Betrachter, die ausserhalb dieses Prozes-
ses stehen, sondern wir sind selber mitten
drin. Da wiirde ich auch gerne Sie fragen,
wie es Ihnen geht als Journalist. Wir sind
in diesen Prozess verwickelt, Sie als Jour-
nalist und ich als Buchautor und als rela-
tiv bekannter Forscher auf dem Gebiet
der Sozialpsychologie. Wir sind nicht
ganz ohne Einfluss. In dieser praktischen
Verwicklung werden wir nach unserem
praktischen Optimismus gefragt. Da
erinnere ich mich immer wieder an ein
Wort von Max Horkheimer, der mal in
einer Rede iiber Pessimismus gesagt hat:
Man kann und man muss gegebenenfalls
seinem theoretischen Pessimismus durch
optimistische Praxis widersprechen und
kann sogar aus diesem theoretischen
Pessimismus die Kraft ziehen, umso
mehr im Handeln dafiir zu sorgen, dass
vielleicht Schlimmes abgewendet wird.
Ich denke, dass Sie als Journalist auch in
diesen Problemen stecken und dass Sie
vielleicht auch zu mir gekommen sind,
weil wir in einem Dialog herausbekom-
men konnen, was heute im Journalismus

moglich ist, was moglich ist in der Wis-
senschaft, die ich vertrete, und wie wir
uns gegenseitig unterstiitzen konnen.
Gschwend: Ich mache diese Sendung mit
Ihnen, weil ich personlich noch etwas ge-
nauer wissen mochte, was an Grundiiber-
zeugung in Thnen steckt, aus der heraus
Sie dann dieses Buch geschrieben und Ih-
re ganze Arbeit gemacht haben. Wie vital
sind Sie effektiv? Und vielleicht auch: Wo
kommit diese Vitalitdt her, woher nihrt sie
sich? Wenn wir in einer Sendung auf sol-
che Inhalte zu sprechen kommen, gibt es
viel mehr Reaktionen, als wenn man zum
Beispiel ein politisches Problem auf der
Ebene abhandelt, auf der Politik getrie-
ben wird. Ich frage mich personlich auch
immer wieder: Rechne ich mit dem Unter-
gang der Welt oder nicht? Ich glaube, dass
ich nicht mehr versuchen wiirde, diese
Sendung zu machen, wenn ich iiberzeugt
wdre, dass die Welt in den ndchsten paar
Jahrzehnten sowieso zugrunde ginge. Ich
wiirde vielmehr mit meinen Leuten, mit
meinen Freunden zusammensitzen und
tatsdchlich vielleicht das Leben noch zu
geniessen versuchen. Ich muss allerdings
sagen, dass ich mich, wahrend ich das sa-
ge, auch gleich frage, ob das stimmt. Ich
wiirde dann vielleicht doch merken, dass
ich so nicht leben oder, anders gesagt, so
nicht sterben konnte. Ich wiirde vielleicht
sogar dieselben Sendungen wieder, trotz-
dem, machen. Es ist schwierig, das ab-
strakt zu sagen. Aber was ich sicher sagen
kann, ist dies, dass ich immer wieder eine
Kraft in mir spiire, aus der heraus ich
mich wehren will. Ich denke, dass diese
Kraft etwas mit Glauben an das Leben zu
tun hat.

Sie haben vorhin etwas sehr Interessan-
tes gesagt, was im Gegensatz zu dem steht,
was ich auf diese Frage oft hore: Sie haben
gesagt, theoretisch miissten Sie Pessimist
sein und praktisch seien Sie Optimist.
Haufig hort man das Gegenteil: Leute, die
sagen, sie wollten nicht pessimistisch sein.
Aber dahinter steht eigentlich die Aussa-
ge, dass sie es praktisch sind. Konnen Sie
mir sagen, woher Sie die Kraft schopfen,

165



praktisch eben doch optimistisch zu sein?
Richter: Ich meine, ich werde jetzt von
mir personlich reden, auch wenn es mir
nicht so angenehm ist. Im Buch konnte
ich es leichter schreiben. Man kann so et-
was hinschreiben, und es ist nicht so hei-
kel, nicht so peinlich und schamvoll. Es
ist eine Erfahrung zunachst aus meiner
Biographie: Ich habe gemerkt, dass wenn
ich Schlimmes erlebt habe, das mich sehr
bedriickt hat, sei es etwas, woriiber ich
trauern musste, oder etwas, woran ich
gescheitert war, es mir geholfen hat,
wenn ich nicht schnell und aktiv dariiber
hinwegzugehen versuchte und mich ab-
lenkte. Es hat mir geholfen, wenn ich
mich diesen Zustinden aussetzte. Das
klingt schon wieder ein bisschen hero-
isch, als hatte ich vorgehabt, mich tapfer
einer Sache auszusetzen. So war es nicht.
Nachdem ich mich lange mit Schmerz
und Schuld und Trauer befasst hatte, ha-
be ich spater in verzweifelten Situationen
gefunden, dass es eine Kraft bringt, die
man nicht erwartet hat, wenn man nicht
so schnell wieder zur Tagesordnung
ubergeht, sobald man eine Erfahrung ge-
macht hat, in der man sich schwach und
briichig, fast hilflos und entmutigt fiihlte
und nicht mehr wusste, welchen Sinn das
alles hat. So glaube ich auch, dass diejeni-
gen, die heute die Angst aushalten, die
Schwiche und das Ohnmachtsgefiihl ge-
genuber den Bedrohungen, die wir jetzt
erleben —ich denke an Dinge wie Tscher-
nobyl oder das Scheitern von Reykjavik
— auch etwas wachsen lassen konnen an
Kréaften. Sie konnen dann nein sagen zu
dem, was mit uns gemacht wird.

Kraft aus der Kraft der anderen,
vor allem der Jungen und der Frauen

Aber jetzt mochte ich noch etwas sagen,
was zum Kraftgeben gehort. Es ist eine
Frage, die unser Zusammenleben betrifft
und unser Gesprach miteinander. Ich ge-
he tberall hin, wo ich spiire, dass Men-
schen sich zusammentun und sich ge-
meinsam Gedanken machen, sich ge-
meinsam ermutigen, solche kritischen,

166

verzweifelten Uberlegungen durchzu-
halten, aber auch etwas zu tun. Ich war
jetzt auf dem katholischen Kirchentag,
da gab es einen alternativen Kirchentag
der jungen Leute, «Kirche von unten»
nennen sie sich. An einem Tag des offi-
ziellen Anlasses wurde iliber Abriistung
und Frieden gesprochen, nachmittags
waren die Politiker da, der Verteidi-
gungsminister und der Abriistungsexper-
te der SPD und noch ein paar Leute, die
hatten 500 junge Zuhorer. Am Rande
der Stadt auf dem alternativen Kirchen-
tag hatten wir zum gleichen Thema 4000
Zuhorer. Ich habe gespiirt, dass sich in
dieser jungen Generation etwas tut, dass
etwas lebendig wird. Wenn ich spiire, was
da an Gemeinsamkeit und Ermutigung,
an Widerstandsbereitschaft vorhanden
ist, die iibrigens anders als 1968 mehr
von innen kommt, dann schopfe ich dar-
aus sehr viel.

Da allerdings kommt dann der nachste
Schritt zu politischen Forderungen.
Wenn wir sehen, dass unsere politischen
Machteliten es nicht mehr in der Hand
haben, diese Eigendynamik der Prozesse
zu stoppen, sei es in der zivilen Atom-
wirtschaft, sei es in der Riistungspolitik,
in der Chemie oder in der gesamten Um-
weltpolitik, dann miissen wir Wege fin-
den, um mehr direkte Demokratie mog-
lich zu machen. Nur so konnen diese Ge-
fihle, diese Wiinsche, diese Lebenskraf-
te der Menschen mehr Einfluss gewin-
nen. Das konnen sie bei uns nicht da-
durch, dass man alle vier Jahre seine
Stimme fiir eine Partei abgibt.
Gschwend: Sie schopfen also Kraft aus
der Kraft der andern?

Richter: Ja, wobei es fiir mich aber auch
so ist, dass ich wahrnehme, wie andere
Generationen, vor allem die Jungen,
jetzt etwas ubernehmen, was wir Alten
nicht mehr konnen. Auf dem Hohepunkt
der Jugend ist meine Generation unter
Hitler gescheitert. Ich bin einer, der mit-
gescheitert ist, auch wenn ich mir sagen
kann, dass ich damals noch ein Junge war
oder 18 Jahre alt, als ich als Soldat nach



Russland kam. Ich habe mitgemacht und
doch gespiirt, wie schlimm das ist, was
wir machten, und habe bis heute damit zu
tun. Jetzt brauche ich den Blick auf die
jungeren Generationen, und mein drin-
gender Wunsch ist, ihnen zu vermitteln,
welche Chancen sie haben und dass sie
heute ihren Spielraum vielfach zu wenig
nutzen, um sich zu wehren, ein Spiel-
raum, den wir damals im Totalitarismus
nur in sehr kleinem Masse hatten.

Ein weiterer und fur mich ausseror-
dentlich wichtiger und hilfreicher Punkt
ist, als Mann zu sehen, wie aus den Frau-
en jetzt Krafte aufbrechen, die ich fiir un-
gemein wichtig halte. Ich glaube tiber-
haupt, dass eine Umkehr zu einer sanfte-
ren, liebevolleren und sozialeren Politik,
in der Menschen und Volker anders mit-
einander umgehen, auch mit der Umwelt
anders umgehen, nur moglich ist, wenn
von den Frauen her Impulse nicht nur
kommen, sondern auch durchschlagen
konnen. Mir fallt auf, dass ich in meinen
Biichern immer Schriftstellerinnen zitie-
re, wenn ich ganz direkt sagen mochte,
wohin es gehen soll und was eigentlich
die Wurzel unseres Problems ist. Wie et-
wa Christa Wolf mit der Stelle, in der sie
Kassandra auf die Frage, wie es denn mit
den Athenern weitergehen wird, sagen
lasst: Bisher haben alle immer weitersie-
gen missen. Und wer immer siegen
muss, der wird untergehen. Die Frage ist,
ob es je moglich sein wird, Siegen in Le-
ben zu verwandeln. Das ist fiir mich ein
ganz entscheidender Ausspruch. Ich
glaube, dass wir in unseren Industriege-
sellschaften in einer Kultur leben, in der
es uns immer noch darum geht, uns der
Welt zu bemaéchtigen, dass wir siegen
wollen: siegen uber die Natur, siegen
tiber den Tod, siegen iiber alle Krankhei-
ten, siegen iiber andere Volker, siegen in
der Konkurrenz der Wirtschaften. Die-
ser unendliche Bemdichtigungswille ist
eigentlich lebenszerstorend. Eine Ge-
genkraft kommt aus dem, was jetzt in der
Frauenbewegung durchschlagt.

Die Verkiimmerung unserer Sensibilitit

Gschwend: Sie haben vorhin gesagt, Siege
seien meist lebensfeindlich, oder es sei je-
denfalls schwierig, Siege in Leben umzu-
miinzen. Ich frage mich oft, ob wir eigent-

lich anders als nur durch Niederlagen ler-

nen konnen. Sie haben doch vorher ge-
sagt, dass Sie gelernt haben, Schmerz zu
akzeptieren, zu trauern. Denken Sie, wir
lernen nur aus Katastrophen, oder gibt es
auch eine andere Art, Fortschritte zu ma-
chen, andere Motive, die wirklich etwas
auslosen?

Richter: Das ist eine schr, sehr wichtige
Frage, die ich fast an Sie zuriickgeben
mochte, weil Sie als Schweizer gerade aus
der Ndhe von Sandoz kommen und bes-
ser als ich wahrnehmen konnen, welche
Reaktionen da entstehen. Allgemein ge-
sagt ist es schon so, dass sinnliche Erfah-
rungen von Katastrophen, also Erfah-
rungen, bei denen man etwas spuren
kann, an denen etwas konkret und sicht-
bar wird, dic Menschen zwingen, sich ei-
ner Angst wieder einmal zu 6ffnen, die
sonst vielfach unterdriickt werden kann,
weil die Quellen der Gefahr zu abstrakt
sind. Die Atomenergie oder die 50’000
Sprengkopfe, die es gibt, das ist etwas,
was nicht wahrgenommen wird. Wahrge-
nommen wird, dass der Rhein vergiftet
ist und die Tiere sterben; man sicht Bil-
der von toten Aalen, die eingesammelt
werden. Ich glaube, dass solche sinnli-
chen Erfahrungen schon sehr wichtig
sind. Aber sie reichen nicht aus. Denn
wir sehen, dass es eine Vergessenskurve
gibt, dass die Aufregung nach Katastro-
phen jeweils einige Wochen oder viel-
leicht Monate anhdlt, dass dann aber ein
dringendes Bediirfnis wiederkommt, sich
davon abzuwenden, und dass man sich
auch mit Hilfe der Medien auf andere
Angstthemen lenken lasst, die weniger
gefahrlich sind. Diese Wechselwirkung
zwischen Verdrangens- und Vergessens-
bediirfnis des Publikums einerseits und
aktiver Mitwirkung oder gar Steuerung
durch die Medien andererseits fuhrt da-

167



zu, dass die Gefahren nivelliert werden,
sodass man sich dann lieber wieder mit
den kleinen Gefahren beschiftigt. Diese
kleinen Gefahren kommen auf die glei-
che emotionale Ebene wie die Uberle-
bensgefahren der Gesellschaft. Aber wie
sehen Sie das?

Gschwend: Zum ersten bin ich iiberzeugt,
dass wir, obwohl wir fihig sind, abstrakt
zu denken, wirklich angeriihrt nur durch
das werden, was wir sinnlich erleben.
Hinter meiner Frage steckt aber noch et-
was anderes. Wir konnen ja nicht nur in
einer Richtung sinnlich wahrnehmen, also
in der «negativen» Richtung, wir konnen
ja nicht nur Katastrophen sinnlich wahr-
nehmen, sondern auch schéne Erlebnisse.
Und meine Frage, auf die ich wirklich kei-
ne Antwort habe, ist: Sind nur die negati-
ven sinnlichen Erlebnisse die, die uns wei-
terbringen? QOder gibt es auch positive
sinnliche Erlebnisse, die uns weiterbrin-
gen? Konkret: Ich glaube, dass das tiefst-
gehende sinnliche Erlebnis, das wir haben
konnen, die Liebe ist. Und wenn wir wirk-
lich beriihrt sind von einem andern Men-
schen, innerlich beriihrt sind, dann kann
das sehr viel Kraft auslosen. Das andere
aber auch: Wenn wir eine Ungerechtigkeit
sinnlich erleben und noch Kraft haben
oder eine Katastrophe sinnlich erleben
und noch Kraft haben, dann kann das
auch sehr viel Energie auslosen. Das
zweite, scheint mir, geschieht viel haufi-
ger. Und ich frage mich: Ist es letztlich
nicht auch tiefgreifender, l0ost es nicht
mehr aus als das positive Erlebnis? War-
um ist das Positive eigentlich so viel selte-
ner?

Richter: Als Psychologe denke ich dar-
uber nach, dass unsere sinnliche Sensibi-
litdt auch deshalb verkiimmert, weil wir
durch eine solche Reizfiille belastet sind,
die wir gar nicht mehr recht verarbeiten
konnen. Wenn man bedenkt, was im
Fernsehen so auf uns niederprasselt an
Reizen, die uns iiber die Mattscheibe
vermittelt werden... Ich sehe da eine Ab-
stumpfung, die eben dazu fiihrt, dass
Menschen vieles draussen beim Herum-

168

gehen gar nicht mehr recht wahrnehmen.
Gschwend: Heisst das, dass wir durch die-
se ganze Abstumpfung nicht mehr sensi-
bel genug sind, die positiven Impulse, die
uns Kraft geben konnten, aus der Natur
zum Beispiel oder aus dem Umgang mit
Menschen im Austausch von Gefiihlen,
wirklich aufzunehmen und umzusetzen in
aktive Lebenskraft, dass es vielleicht tief-
gehende Katastrophen braucht, damit wir
uberhaupt noch aufwachen?

Richter: Ich will ein paar ganz konkrete
Punkte aus meiner engeren Umwelt nen-
nen: Wir hatten einen kleinen Laden in
dieser Strasse mit einer sehr netten, lie-
ben Frau, die ihn betreut hat. So um
Weihnachten, Silvester herum, standen
immer 15 bis 20 dltere Menschen in die-
sem Laden. Die haben gar nichts gekauft.
Aber sie haben diesen Laden als kleines
Kontaktzentrum gehabt, fiihlten sich
nicht so allein und hatten da ein Stiick
Leben grad in der Zeit, in der Gefiihle
sehr hoch schlagen. Sie haben eine Chan-
ce gehabt, sich dort gegenseitig zu unter-
stlitzen, sich zu freuen und sich auch ein
Stuck Liebe zu geben. Oder an meiner
Tankstelle, die jetzt seit langem automa-
tisch lauft, da war ein alter Tankwart, den
ich sehr mochte. Er hat sich fruhzeitig
pensionieren lassen. Er hat gesagt: Ich
konnte bis dahin immer wieder den Leu-
ten helfen, ich durfte hinausgehen, hab’
mich mit ithrem Auto beschaftigt, hab’
nach ihren Familien gefragt. Jetzt sitze
ich an der Kasse, das ist fiir mich kein Le-
ben mehr.

Ohne kritische sensible Wahrneh-
mung dieser Prozesse sind wir gar nicht
imstande, eine menschenfreundlichere
Technologie zu machen. Wenn die Leute
darunter nicht mehr leiden, sondern das
alles so hinnehmen, dann kommen zwar
mehr zu uns in die Psychotherapie, sie
konnen das auch bis zu einem gewissen
Grad betauben, aber es fiihrt zu einer un-
geheuer verhdngnisvollen Abstumpfung.
Und dann kommt es zu einem Resultat,
wie es eine der letzten Jugendstudien
zeigte, in der herauskam, dass in der



BRD 74 Prozent der jungen Menschen es
fur sicher oder wahrscheinlich halten,
dass Technik und Chemie die Umwelt
zerstoren werden. Mit diesem Gefiihl
lebt diese Jugend. Aber die Kraft, daraus
die Konsequenzen zu ziehen und zu sa-
gen, das wollen wir nicht, diese Kraft ist
eben zu gering ausgebildet, ja sie wird
planmassig, eben durch die Abtotung der
Geflihlsfarbung unseres Lebens und
durch die Zerreissung von Lebenszusam-
menhingen, zerstort. Dadurch wird die
Apathie selbst gefordert. Man muss ab-
stumpfen, um sich nicht zu argern und
traurig zu sein, es sei denn, dass man sich
engagiert. Und das kann man allein nicht
aushalten, sondern dazu braucht es eben
Menschen, Gruppen, Organisationen, in
denen man mit andern geniugend Kraft
schopft, sich zu wehren.

Selbstproduzierte Ohnmacht

Gschwend: Sie sagen, Erschiitterung,
Trauer, Schmerz sind leichter zu ertragen
im Moment, wo wir auch handeln kon-
nen, wo es fiir uns einen Sinn hat, etwas
dagegen zu tun. Die Kernfrage ist aber:
Was ermoglicht es uns, aktiv zu werden?
Wo ist denn das Hindernis, etwas zu tun?
Richter: Ich sagte eben, dass es einen Zu-
sammenhang gibt zwischen der dusseren
Verodung und der inneren Verddung. Es
gilt, diese aussere Verodung direkt anzu-
greifen, indem man mehr spricht, sich fiir
einander mehr interessiert, dass man
Dinge wichtig nimmt, diec heute sonst
nicht mehr als wichtig anerkannt werden,
namlich das, was in einem vorgeht, was
man phantasiert, was man traumt, wo
man sich gramt. Es gibt heute auch wie-
der Stromungen, in denen Menschen das
bewusst kultivieren. Die neue Zuwen-
dung zu magisch-mystischen Welten
folgt ja aus so einem Drang.

Gschwend: Ich war gerade die vergange-
nen Tage an einer Lehrer- Fortbildungsta-
gung zum Thema «Konfliktlosung und
Frieden». Es waren Schiiler da, die sag-
ten, was fiir sie Frieden bedeutet. Die vor-
herrschende Definition hat eine Schiilerin

in einem Satz zusammengefasst: Frieden
heisst fiir mich, dass ich mich wohl fiihle.
Das hat mir einerseits eingeleuchtet, es
kam auch von Herzen, aber es hat mir
auch angst gemacht. Die ganzen Ausfiih-
rungen liefen eigentlich darauf hinaus,
dass es zuerst einmal bei mir stimmen
miisse. Dartiber hinaus ging es nicht.
Richter: Auch bei unsist in der Friedens-
bewegung nach der Stationierung der
neuen Mittelstreckenraketen eine Wen-
dung eingetreten. Die Menschen haben
sich die Frage vorgelegt, inwieweit sich in
der Politik nicht auch das abspicle, was in
uns ist. Ob Gewalt, die nach aussen aus-
gelibt wird, nicht auch Audruck einer
Gewalt ist, die Menschen im eigenen In-
neren ausiiben. Aber beides hangt zu-
sammen: Wenn man nicht nach aussen
das macht, was man im Inneren erkannt
und erfahren hat, dann kann man bald
auch nicht mehr erkennen, was draussen
zu machen ist.

Nur indem man sich nach draussen
stellt, kann man auch gleichzeitig wieder
im Innern sich weiterentwickeln. Umge-
kehrt kann man sich auch verausgaben:
Wenn man nur nach aussen kdmpft und
streitet, dann verzehrt man sich und wird
am Ende so kraftlos, wie es viele Grup-
pen der Friedensbewegung waren, als
dann die Raketen stationiert wurden und
sie innerlich entleert und total mutlos da-
standen.

Gschwend: Im Zusammenhang mit dem
Nationalsozialismus haben Sie unter an-
derem die Formulierung gebraucht, Sie
hdtten sich fiir ohnmdchtiger gehalten, als
Sie eigentlich waren. Und in IThrem Buch
schreiben Sie davon, dass die Menschen
selber Ohnmacht produzieren.

Richter: Wenn man sich unter Gleichge-
sinnten zusammensetzt und die Dinge
analysiert und durchschaut und kritisiert,
kommt an irgendeiner Stelle der Punkt,
wo man sich selber hinstellen und denen,
die solche Zustande verantworten, ent-
gegentreten miisste. Da kommt jetzt die-
ser Punkt der selbstproduzierten Ohn-
macht in dem Sinne, dass man sich ge-

169



meinsam abreagiert und mit dem Gefiihl
einschlaft, dass der kritische Gedanke al-
lein, den man jetzt gemeinsam produziert
hat, hinreicht. Das ist eine Intellektuali-
sterung und damit zugleich eine Ent-
scharfung eines Protests, der in der Rea-
litat nicht zum Ausdruck kommt. Das
geht so weit, dass es in unserer Gesell-
schaft ganze Bereiche gibt, die abge-
schottet von der praktischen Einmi-
schung eine unverbindliche Kritik erlau-
ben oder sogar fordern. Es gibt sozusa-
gen eine moralteilige Gesellschaft: auf
der einen Seite die Unmoral einer unver-
antwortbaren Politik der Macht, der Ge-
walt gegen die Umwelt und gegen den
friedlichen Umgang der Volker mitein-
ander, und auf der andern Seite eine sehr
moralische Subkultur, wo Teile der Ge-
sellschaft kritische Gedanken &dussern.
Beides vertragt sich miteinander. Es be-
steht, wie der Philosoph Schiller einmal
gesagt hat, ein unsichtbarer Vertrag. Die
politische Machtelite sagt: Ihr auf der
andern Seite, ihr Intellektuellen, Kiinst-
ler, ihr kritischen Kulturleute, ihr konnt
von der Gesellschaft in Anspruch neh-
men, dass ihr als die besseren, die edleren
angesehen werdet, und ihr konnt Preise
bekommen, wir sind sogar bereit, noch
eine Belobigungsrede zu halten, wie das
kiirzlich hier bei uns der Fall war, als ein
CDU-Mann, der ein Aufristungsbefiir-
worter ist, eine Preisrede auf Giinther
Anders, den Philosophen, der die Atom-
politik am hértesten kritisiert, gehalten
hat.

Gschwend: Jetzt sprechen Sie vom Ver-
haltnis zweier Eliten zueinander. Sie und
ich, die wir zu dieser Elite gehoren, wir
diirfen unsere Meinung sagen, vorldufig
jedenfalls noch. Wie aber kann zum Bei-
spiel ein Angestellter einer Schweizer
Bank, der hort, dass die Dollar-Millio-
nen, die vom Iran nach Nicaragua geflos-
sen sind, iiber ein Schweizer Bankkonto
transferiert wurden, wie kann er gegen so
etwas atiftreten, ohne fast zwangsliufig
seine Stellung zu verlieren? Wenn man
sich fragt, wie man sich gegen Ungerech-

170

tigkeiten wehren kann, merkt man bald,
dass es zwar nicht unbedingt ans Leben,
aber doch ans Lebendige geht. Gibt es ei-
nen Spielraum, ohne dass man gleich von
den Leuten verlangen muss, dass sie zum
Beispiel auf ihr regelmdssiges Einkom-
men verzichten?

Richter: Je abhangiger Menschen in ih-
ren sozialen Stellungen sind, umso mehr
bediirfen sie natiirlich der Unterstiitzung
durch Organisationen, in denen sie ihren
Willen und ihre Gedanken am ehesten
zum Ausdruck bringen konnen, etwa
durch die Gewerkschaften.

Gschwend: Also zur selbstproduzierten
Ohnmacht gehort, wenn ich Sie richtig
verstehe, dass man sich nicht bewusst ist,
dass man faktisch gar nicht auf sich allein
gestellt ist, sondern dass man sich zusam-
mentun konnte mit andern, die in dersel-
ben Situation sind.

Richter: Ja, weil man sich allein nicht ge-
nugend schutzen kann. Man kann nur
dann kritische Gedanken &dussern und
sich auch entsprechend verhalten, wenn
man den Schutz einer grossen Organisa-
tion hat, die dann dafiir biirgt, dass nicht
der einzelne entlassen wird, sondern dass
sich einzelne zusammen mit einem gros-
sen Kollektiv politisch wehren konnen.

Mit der Gegenseite ins Gesprich
kommen — eine Frage der eigenen
Glaubwiirdigkeit

Gschwend: Sie schildern in Threm Buch,
wie die Sprache der Medizin in den Ter-
mini des Krieges iiber die Krankheit
denkt, sie als etwas betrachtet, das man
besiegen muss. In der Friedensbewegung
gibt es etwas Ahnliches: Man spricht zum
Beispiel von Friedensstrategien, oder man
sagt eben: Wir miissen fiir den Frieden
kampfen. Sie stellen dieser Sprache der
Medizin und den Grundeinstellungen, die
hinter dieser Sprache stehen, eine weib-
lichere Medizin gegeniiber, und Sie versu-
chen auch, nicht in kriegerischer Art ge-
gen den Krieg vorzugehen. Aber wenn
man sich diese von mdnnlichem Denken
geprigte Welt vergegenwidrtigt und sieht,



wie sehr sie dominiert, dann muss man
sich tatsdachlich fragen, ob man denn mit
diesem «Gegenprinzip», den weibliche-
ren Haltungen, iiberhaupt etwas bewirken
kann.
Richter: Nun, zunichst ist eine weibliche
Haltung ja nicht absolut unk&dmpferisch.
Ich erinnere an eine Mutter, die fur ihr
Kind kampft und die, um Leben zu be-
schiitzen, sich vor das Kind stellt und Ge-
fahren abwehrt. Ich glaube, Kampfen als
solches ist nicht einfach etwas, was man
positiv oder negativ bewerten kann. Ne-
gativ wird es da, wo der Kampf sich zum
Beispiel als Aggression gegen die per-
sonlichen Gegner wendet. In der Frie-
densbewegung gibt es zum Beispiel
Gruppen, die voller Hass an die Polizei
denken, die sie bei ihren Demonstrati-
onen hemmt. Da gibt es dann diese Per-
sonalisierungen, Hass und Kampf gegen
Menschen, die auf der andern Seite sind.
Wie ich sehe, ist es aber immer wieder
wichtig, mit der Gegenseite ins Gesprach
zu kommen. Ich sehe, dass die Ge-
sprachspartner mitunter sehr leicht auf-
gelockert werden konnen, wenn man ih-
nen zugesteht, dass sie wirklich grosse
Angst haben vor den Russen oder vor an-
dern Bedrohungen, und wenn man sie
dann danach fragt und vernimmt, was sie
fiir Erlebnisse hatten, dann sind das viel-
leicht Fliichtlinge, die wirklich Schlim-
mes erlebt haben. Es geht bei unseren
Bemiihungen in der Friedensbewegung
darum, bei solchen Gesprachen von den
andern zu erfahren, dass sie im Grunde
die gleichen Bediirfnisse und Wiinsche
haben wie wir und dass es darauf an-
. kommt, sich gegenseitig zuzuhoren, sich
zu respektieren in den unterschiedlichen
Angsten und auch in den unterschiedli-
chen politischen Urteilen, um die iibli-
chen oberflachlichen Klischees zu iiber-
winden, die gerade im Widerstand gegen
die Friedensbewegung eine grosse Rolle

spielen. Ich sehe, dass diejenigen, die ih-

re Glaubwiirdigkeit durch eine friedliche
Haltung auch in solchen Kommunikatio-
nen beweisen, mehr bewirken als die an-

dern, die nur mit flammenden Transpa-
renten und Wut irgendwo aufziehen und
am liebsten die Polizei provozieren. Es
gibt Leute, die sich erst dann wohl fiih-
len, wenn sie sich in einen Kampf ver-
wickeln konnen. Wenn eine Demonstra-
tion friedlich ablauft, haben sie das Ge-
fiihl, das war ja nur ein Kinderfest, da ha-
ben sie ithre Wut nicht gentigend abrea-
gieren konnen, und dann finden sie die
Veranstaltung misslungen.

Gentechnologie und menschliches Mass

Gschwend: Sie haben jetzt auf viele Fra-
gen geantwortet. Ich mochte Sie noch fra-
gen: Beschdftigt Sie zur Zeit eine Frage,
auf die Sie selber keine Antwort finden?
Richter: Ja, mich beschaftigt seit meinem
Buch «Der Gotteskomplex» durchgan-
gig die Frage, inwieweit wir noch recht-
zeitig fahig sind, angesichts der bevorste-
henden Revolution der Gentechnologie
das menschliche Mass zu finden, zu se-
hen, was wir diirfen und wo wir aufhoren
missen, das Machbare auch zu machen.
Ich sehe im Augenblick als neue grosse
Fragestellung diese gewaltige Revolu-
tion, die uns bevorsteht, namlich die
Moglichkeit, die Erbmasse zu andern,
sodass wir sozusagen unerwiinschte Ge-
ne aus der Erbmasse entfernen konnen.
Da sehe ich die ungeheure Gefahr wieder
auftreten, dass man sagt, es sel nur von
Vorteil, wenn wir eine bessere Mensch-
heit ziichten konnen, die Natur mache ja
auch Evolution, und es sei doch im Sinne
der Natur, wenn wir eingreifen und uner-
wiinschtes Leben entfernen, etwa durch
Genmanipulation.  Interessanterweise
oder typischerweise sind das vor allem
Frauengruppen, die das Thema jetzt
schon hochbringen und diese Gefahren
bezeichnen. Ich mochte in den nédchsten
Jahren gerade im Riickblick auf die Ras-
senhygiene und die Ziichtungsideologie
der Nazis helfen, diese Erfahrungen hilf-
reich zur Verfiigung zu stellen zur Ver-
hiitung von Auswiichsen, die uns bedro-
hen.

[T A S e SRR o

171



	Horst Eberhard Richter im Gespräch mit Hanspeter Gschwend : wer immer siegen muss, wird untergehen

